
1  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA 
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CLEBER GILIARD RODRIGUES MIRANDA 

 

 

“POSSO IR EMBORA? SE EU FICAR AQUI VOU CHORAR” 

MASCULINIDADE EM DEBATE NOS GRUPOS REFLEXIVOS PARA 

HOMENS 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Ciências Sociais da 

Universidade Federal de Juiz de Fora como 

requisito parcial à obtenção do título de 

Mestre em Ciências Sociais. 

Orientadora: Célia Arribas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Juiz de Fora 

2025



 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  



 

AGRADECIMENTOS 

 
Ao ingressar no Ensino Superior, surgiram várias dificuldades, pois, para um 

jovem periférico, de família pobre, sem perspectivas de um emprego formal, pensar em 

estudar e seguir uma carreira acadêmica era um sonho. Assim como em muitas famílias 

pobres do nosso país, fui o primeiro a ingressar no Ensino Superior. Concluir os 

estudos, nessa primeira fase, não foi fácil, e se não fosse a ajuda de algumas pessoas, 

jamais poderia tê-lo. 

Minha querida avó, que veio do interior de Minas Gerais, para tentar uma vida 

melhor na região metropolitana de Belo Horizonte foi minha maior incentivadora. Vinda 

de um casamento em que a violência doméstica era normalizada, ela não aceitava que 

seus netos tivessem o mesmo destino. Então, com seu salário-mínimo, minha avó 

custeava a passagem de ônibus para eu me deslocar de Contagem a Belo Horizonte. 

Com certeza esse dinheiro fazia falta para ela, contudo Mãe Lia não reclamava e me 

incentivava a não desistir. Por isso, te agradeço para sempre, Mãe Lia. 

Minha mãe, querida e esforçada, que se casou aos 13 anos e com 22 já tinha 

quatro filhos. Sua garra em nos sustentar vendendo salgadinhos e chupe-chupe mostrou- 

me o ardor da vida das pessoas pobres. Minha mãe também foi vítima do patriarcado 

que gera violência doméstica e de gênero. Não me lembro de vê-la sofrendo violência 

física, mas as violências verbais e psicológicas eram frequentes em nossas vidas e 

principalmente na vida dela. Obrigado por resistir, Mãe! 

Meus irmãos, que assim como eu, foram forjados nessa realidade e mesmo assim 

se construíram como pessoas amáveis e dignas. Obrigado por se fazerem belos, irmãos! 

Ao meu pai, que foi afetado diretamente pela masculinidade hegemônica 
1
e que 

através dessa conheceu e viveu o amargo do alcoolismo e da dificuldade de expressar 

seus sentimentos de forma doce. A vida foi agressiva com ele, e ele transmitiu isso para 

nós. Agradeço-te, te amo, e não tenho mágoas das amarguras da vida. Você também foi 

vítima do patriarcado! Analise de Jesus da Silva, primeira mulher negra a ter um 

                                                      
1
  Embora os conceitos de masculinidades hegemônica e subalterna serão tratados durante o trabalho, 

ooptei por situar o leitor com o resumo desses conceitos: Masculinidade hegemônica é o modelo 

cultural dominante de masculinidade que legitima a posição de poder dos homens e justifica a 

subordinaçãodas mulheres ou de outras formas de masculinidades. Já as masculinidades subalternas são 

aquelas que se distanciam desse ideal dominante e são marginalizadas ou subordinadas dentro da 

hierarquia de gênero. 



 

doutorado na UFMG, foi minha mãe acadêmica! Sabendo de minha realidade, quando 

fiz a disciplina Educação de Jovens e Adultos, ministrada por ela, não permitiu que eu 

desistisse e me incentivou para que eu participasse do Programa Conexões de Saberes, 

pelo qual eu recebia uma bolsa de R$ 300,00, além de me oferecer diversos trabalhos 

para que eu pudesse ter mais algum recurso. Obrigado por cuidar de mim! 

Senira Regina Rocha, mulher forte, que viu em meu projeto de pesquisa a 

possibilidade de mudarmos juntos a realidade de muitas mulheres e homens que foram 

construídos tendo a violência doméstica como pilar de suas vidas. 

Agradeço à Polícia Civil do Estado de Minas Gerais, nas figuras das delegadas 

Ione Barbosa, Angela Fellet, Carolina Magalhães, Maria Pontes e nas figuras das 

investigadoras Danielle Rosa, Gleiciane, Aline Albuquerque, Eliane Brizzi, Fernanda 

Aleixo, que me formou investigador e me proporcionou estar diretamente ligado aos 

crimes contra mulheres. 

Célia da Graça Arribas, obrigado por tornar essa trajetória mais suave e mais 

humana. Sem a sua compreensão, incentivo e tranquilidade, esse trabalho não se 

concretizaria. 

Por fim, agradeço minhas grandes amigas: Kelly, Nívea, Patrícia, Janaína, 

Karladriane, Andressa e Mariana que mesmo com a ausência sempre me incentivaram a 

permanecer nessa caminhada. Ao Ramon, que me ensinou sobre amor, verdades 

explícitas, implícitas e o não dito! À minha afilhada Agatha – eu te amo!



7  

RESUMO 

 

 
Esta dissertação analisa como homens autores de violência de gênero constroem e 

performam suas masculinidades em contextos de responsabilização judicial, com foco nos 

Grupos Reflexivos previstos pela Lei Maria da Penha e regulamentados pela Lei nº 

13.984/2020. A pesquisa foi realizada na cidade fictícia de Oyá, com 480 homens 

distribuídos em 40 grupos, conduzidos pela equipe da Associação Cultive a Paz (CAP), 

em parceria com o sistema de justiça local. Parte-se do pressuposto de que a 

masculinidade não é uma essência fixa, mas uma construção social e discursiva, 

atravessada por normas de poder e expectativas de gênero. Com base em autores como 

Judith Butler, Pierre Bourdieu, Raewyn Connell, Michel Foucault e Patricia Hill Collins, 

a abordagem qualitativa incluiu observação participante, análise de documentos 

institucionais e registros discursivos obtidos ao longo de treze encontros por grupo. O 

perfil dos participantes revela, em sua maioria, homens brancos, heterossexuais, de baixa 

escolaridade e renda, com histórico de violência familiar. Inicialmente, observa-se um 

padrão discursivo marcado por autovitimização, resistência à responsabilização e 

desconhecimento sobre o conceito ampliado de violência de gênero. Entretanto, ao longo 

dos encontros, emergem fissuras subjetivas: manifestações de vergonha, expressão de 

afetos e reconhecimento de comportamentos abusivos. Episódios como a frase ―posso ir 

embora? se eu ficar aqui vou chorar‖ tornam-se exemplares do tensionamento entre a 

performance da masculinidade hegemônica e a possibilidade de ruptura emocional. Os 

grupos utilizam ferramentas simbólicas como cartas reflexivas, rodas da vida, vídeos 

educativos e dinâmicas com perguntas para estimular a autorreflexão. Embora não 

garantam transformações definitivas, constituem espaços pedagógicos e políticos de 

deslocamento subjetivo. Conclui-se que a responsabilização pela via educativa é mais 

eficaz que a punição isolada, e que os homens devem ser compreendidos como sujeitos 

que exercem a violência, mas também como produtos de um sistema patriarcal que os 

atravessa. Ao propor uma escuta ética e crítica das masculinidades, esta dissertação 

contribui para o debate sobre políticas públicas de enfrentamento à violência de gênero, 

apostando na potência transformadora da reflexão coletiva. 

 

Palavras-chave: Masculinidades; Violência de gênero; Grupos Reflexivos; 

Performatividade; Responsabilização.



8  

ABSTRACT 

 

 

This dissertation analyzes how men who commit gender-based violence construct and 

perform their masculinities in contexts of judicial accountability, focusing on the Reflec-

tive Groups provided for by the Maria da Penha Law and regulated by Law No. 

13,984/2020. The research was conducted in the fictional city of Oyá, with 480 men dis-

tributed across 40 groups, led by the team of the Association Cultive a Paz (CAP), in 

partnership with the local justice system. It is assumed that masculinity is not a fixed es-

sence, but a social and discursive construction, permeated by power norms and gender 

expectations. Based on authors such as Judith Butler, Pierre Bourdieu, Raewyn Connell, 

Michel Foucault, and Patricia Hill Collins, the qualitative approach included participant 

observation, analysis of institutional documents, and discursive records obtained 

throughout thirteen meetings per group. The participants’ profile reveals mostly white, 

heterosexual men with low education and income levels, and a history of family violence. 

Initially, a discursive pattern marked by self-victimization, resistance to accountability, 

and lack of awareness about the broadened concept of gender-based violence is observed. 

However, throughout the meetings, subjective fissures emerge: manifestations of shame, 

expression of affection, and recognition of abusive behaviors. Episodes such as the phra-

se ―Can I leave? If I stay here I will cry‖ become emblematic of the tension between the 

performance of hegemonic masculinity and the possibility of emotional rupture. The 

groups use symbolic tools such as reflective letters, life wheels, educational videos, and 

dynamics with questions to stimulate self-reflection. Although they do not guarantee de-

finitive transformations, they constitute pedagogical and political spaces for subjective 

displacement. It is concluded that accountability through educational means is more ef-

fective than isolated punishment, and that men should be understood as subjects who 

exercise violence but also as products of a patriarchal system that permeates them. By 

proposing an ethical and critical listening to masculinities, this dissertation contributes to 

the debate on public policies to confront gender-based violence, betting on the transfor-

mative power of collective reflection. 

Keywords: Masculinities; Gender-based violence; Reflective Groups; 

Performativity; Accountability. 

 



9  

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 10 

 O funcionamento dos Grupos Reflexivos .................................................................. 12 

 A não necessidade de ouvir o agressor em um primeiro momento: ........................... 13 

Capítulo 1: Trajetória de um olhar: entre caminhos e perguntas ........................................ 26 

Capítulo 2: O que é ser homem? Relatos de autores de violência doméstica e de 

gênero .........................................................................................................................31 

Capítulo 3: Categoria ―vítima‖ .......................................................................................... 58 

Capítulo 4: Fazendo gênero: CAP e as propostas da equipe de condutores 

(―administradores‖) ........................................................................................................... 67 

 A Psicóloga: as diferentes masculinidades e feminilidades ........................................ 69 

 A Coordenadora: ―Meu conhecimento a respeito do tema é muito mais empírico‖ ... 70 

Capítulo 5: Aprendendo a ver; aprendendo a se ler............................................................ 77 

Conclusão: Fazendo Gênero: O Que Mudou? ................................................................... 90 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................ 96 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10  

INTRODUÇÃO 

 

 
Este trabalho de Mestrado do Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais da 

Universidade  Federal  de  Juiz  de  Fora  traz  os  resultados  da  pesquisa  sobre 

masculinidades a partir do campo empírico realizado com Grupos Reflexivos com 

homens autores de violência doméstica e de gênero. Na intenção de contextualizar os 

locais e personagens, com o cuidado de proteger a identidade dos participantes, assim 

como os nomes da cidade, do local em que são realizados os grupos e dos equipamentos 

públicos de apoio a pessoas vítimas de violência doméstica, trabalharei aqui com 

pseudônimos. A cidade em que ocorrem as reuniões dos Grupos Reflexivos será aqui 

denominada de Oyá
2
  e a associação em que ocorrem os encontros, de Cultive a Paz 

(CAP). 

Embora pareça ser uma novidade o trabalho de intervenção com homens autores de 

violência de gênero, essa prática já vem sendo desenvolvida há algum tempo. No ano de 

1979 surge o primeiro programa de intervenção para homens agressores nos Estados 

Unidos, na cidade de Boston. Já no Brasil, essas intervenções surgem no início dos anos 

1990; porém, são intervenções mais tímidas, que passam a se tornar mais efetivas após o 

ano de 2006 com a promulgação da Lei 11.340, conhecida como Lei Maria da Penha 

(NOTHAFI; BEIRAS, 2019). 

A violência contra a mulher, especialmente nas últimas décadas, tem se tornado um 

campo de estudo de diversas áreas da academia e tem sido explorada e analisada através 

de diversas lentes (GROSSI, 1994; SANTOS, 2008; TONELI et al, 2017; MARQUES 

et al, 2020). Assim como enfatizado por Chauí, essa violência não diz respeito somente 

a uma violação de normas, leis e regras (como é apregoado por muitos estudos), mas se 

trata de maneira especial de uma ―[...] conversão de uma diferença e de uma assimetria 

numa relação hierárquica de desigualdade, com fins de dominação, de exploração e 

opressão [...] ação que trata um ser humano não como sujeito, mas como coisa‖ 

(CHAUI, 1985, p. 04). 

Nesse sentido, como forma de coibir e punir diversas formas de violências e 

violações contra as mulheres, no ano de 2006 entrou em vigor, no Brasil, a Lei 11.340, 

                                                      
2
  Referência a Orixá Iansã. Oyá é um dos nomes da Orixá, que também é conhecida como Rainha dos 

raios e Senhora das tempestades. Oyá traz a energia matriarcal e feminina e representa uma dinâmica 

de transformação da vida. 



11  

mais conhecida como Lei Maria da Penha. Essa lei surgiu a partir de um esforço muito 

grande de parte da sociedade e dos movimentos feministas para que a epidemia da 

violência doméstica pudesse ser freada e os agressores sentenciados. 

A Lei Maria da Penha se tornou o principal instrumento para busca de proteção e 

justiça para as mulheres vítimas de violência (GUSMÃO et al. 2014). De acordo com 

dados da Secretaria de Políticas para as Mulheres do Governo Federal - SPM, a 

implementação dos Grupos Reflexivos em diversas localidades brasileiras tem se 

mostrado um mecanismo capaz de atuar, para além do intuito punitivo, focando no 

processo educativo, permitindo que os homens autores de violência doméstica tenham o 

entendimento ―[...] sobre a violência de gênero como uma violação dos direitos 

humanos das mulheres‖ (BRASIL, 2008, p.26). Ainda, segundo o documento, estes 

grupos funcionam como uma ―[...] ação (que) poderá ainda contribuir para a 

desconstrução de estereótipos de gênero, a transformação da visão de uma concepção 

hegemônica de masculinidade e o reconhecimento de novas masculinidades‖ (BRASIL, 

2008, p. 26). 

Partindo deste entendimento, depois de longos anos de debate e do ativismo de 

grupos interessados em eliminar as violências de gênero, no ano de 2020 foi sancionada 

a Lei 13.984, pelo então Presidente da República, que altera a Lei Maria da Penha e 

determina que agressores frequentem os Grupos Reflexivos para pensar sobre suas 

condutas masculinas aos casos considerados de violência doméstica, por decisão 

judicial, para que esses homens sejam ―recuperados‖ e não repitam a espiral de 

violência que ela desencadeia (BRASIL, 2020). 

Os Grupos Reflexivos para homens são formados apenas pelos condutores dos 

grupos e pelos sujeitos encaminhados pela Justiça Pública. A configuração de cada 

grupo traz suas particularidades, mas, em todos eles, tanto os encaminhados quanto os 

condutores buscam pensar e debater conjuntamente. 

Cada grupo reflexivo é formado, em média, por 15 homens, sendo que essa variação 

de participantes se dá de acordo com as demandas do judiciário. Os participantes não 

podem faltar às reuniões, pois isso acarreta descumprimento de ordem judicial, podendo 

ter sua participação no grupo substituída pelo encarceramento. Sendo assim, a 

presidenta da CAP firmou um compromisso com o judiciário para que fossem 

comunicados os casos de ausência, sendo que esse recurso não precisou ser acessado 

nos casos trabalhados nesta pesquisa, pois o absenteísmo era baixo. 



12  

Este trabalho se baseia em observações realizadas durante as reuniões dos Grupos 

Reflexivos para homens autores de violência de gênero, promovidos pela Associação 

Cultive a Paz (CAP). Essas observações serão abordadas em quatro capítulos, mas, 

antes de avançar, é importante detalhar como a metodologia foi estruturada e como os 

grupos reflexivos operam no contexto da CAP. 

Os grupos reflexivos realizados na Associação Cultive a Paz (CAP) funcionam 

desde junho de 2022. Até março de 2025, foram realizados 40 grupos, envolvendo um 

total de 480 homens encaminhados pela justiça. Esses grupos são conduzidos por uma 

equipe formada pela Coordenadora, a Psicóloga e o Moderador. Em todos os grupos a 

minha participação enquanto integrante da equipe foi uma constante. 

 

 O funcionamento dos Grupos Reflexivos 

 

Os Grupos Reflexivos funcionam como parte de uma associação voltada para o 

combate à violência de gênero, com encontros realizados semanalmente, divididos em 

diferentes grupos. Cada participante só pode frequentar o grupo para o qual foi 

encaminhado. Antes de iniciar as reuniões propriamente ditas, todos os participantes 

passam por uma conversa inicial com a Coordenadora da associação. Nesse primeiro 

contato, são explicados os motivos que os levaram ao grupo, o dispositivo legal que 

fundamenta sua participação e as possíveis consequências da não frequência. Além 

disso, a Coordenadora realiza uma breve entrevista para coletar dados 

sociodemográficos, como raça, renda mensal, religião e uso de substâncias. Nesse 

momento, os participantes também são informados sobre a possibilidade de realizar 

terapia individual na própria associação. 

Após essa etapa inicial, os grupos reflexivos passam a se reunir semanalmente, ao 

longo de 13 encontros, totalizando três meses de vínculo com a CAP. Durante esses 

encontros, as dinâmicas e discussões são orientadas para promover reflexões sobre os 

comportamentos violentos, os papéis de gênero e a construção de novas formas de 

masculinidade. 

Os temas dos encontros foram pensados pela equipe de condutores de forma que os 

participantes pudessem refletir sobre a condição de ser homem e, talvez assim, esses 

assuntos pudessem levá-los a pensar sobre violências de gênero de modo que não 



13  

reincidam nessas violências. 

O tempo programado para cada encontro foi de uma hora e meia para que os 

condutores pudessem explanar o assunto e posteriormente os homens refletissem e 

falassem sobre os temas. Abaixo segue detalhadamente cada tema: 

Os primeiros encontros, como de costume, são compostos pelas apresentações 

pessoais e sobre os temas a serem trabalhados. Cada integrante – entre apenados e 

condutores – tem seu momento de fala, e estimula-se que os participantes possam relatar 

os motivos que os levaram às reuniões, embora nem todos se sintam confortáveis, nesse 

primeiro momento, a compartilhar seus casos. Nessas primeiras reuniões geralmente 

ficam perceptíveis o desconforto, a revolta e a vergonha dos participantes de estarem 

naquele local. Muitos apresentavam postura apática ao que estávamos falando, porém 

todos se apresentavam. 

 

 A não necessidade de ouvir o agressor em um primeiro momento: 

 

Nas apresentações, aconteceu algo muito interessante: todos os participantes 

manifestavam indignação ou se sentiam injustiçados, pois estavam cumprindo uma 

―pena‖ sem sequer terem sido ouvidos, sem o direito ao contraditório. Foi necessário 

informá-los sobre medidas protetivas de emergência e a não necessidade de ouvi-los 

naquele momento, pois o direito ao contraditório seria preservado caso houvesse 

processo, já que 

A Lei Maria da Penha não é uma simples lei, é um precioso estatuto, não 

somente de caráter repressivo, mas, sobretudo, preventivo e assistencial. 

Verdadeiro microssistema que visa coibir a violência doméstica trazendo 

importantes mudanças. Apesar de não ser uma lei penal, nítido o seu colorido 

penalizador, ao tratar com mais rigor as infrações cometidas contra a mulher, 

no âmbito familiar, doméstico e em relações íntimas de afeto. Enquanto no 

processo penal comum vige o princípio in dúbio pro reo, no caso de violência 

doméstica vigora o in dúbio pró-mulher. Pela primeira vez é emprestada 

credibilidade à palavra da mulher. Quando se está diante de um episódio de 

violência doméstica, é indispensável reconhecer a condição de vulnerabilidade 

da vítima que jamais dispôs de um instrumento ágil e eficaz para se proteger do 

agressor com quem coabita. Cabe lembrar que, antes da Lei Maria da Penha, o 

registro da violência perante a autoridade policial não gerava qualquer 

iniciativa protetiva imediata. Era necessário o ingresso de um procedimento 

cautelar de separação de corpos no juízo de família. O tempo decorrido entre o 

ato de violência e a resposta efetiva do Estado deixava a vítima à mercê do 

agressor. Certamente esta era uma das causas de a mulher ter dificuldade de 

denunciar a violência da qual era vítima (...). Como nem sempre a violência 

deixa vestígios visíveis, é necessário emprestar credibilidade



14  

à palavra da mulher para a concessão de medidas protetivas. Impõe-se a 

inversão dos encargos probatórios. Apesar de a prova negativa ser considerada 

diabólica, cabe ao agressor provar que a violência não ocorreu. Ainda assim 

não se trata de um direito penal de gênero, mas, sim, de efetivo direito que 

protege a vítima. Também não se edifica o chamado direito penal do inimigo, 

uma vez que o sujeito ativo, no caso, etiquetou-se como agressor (DIAS, 2018, 

p.103-104). 

No segundo encontro trabalhamos com o tema ―O que é gênero? O que é violência 

de gênero?‖ com a intenção de captar a compreensão dos participantes sobre essas 

questões. Foi observado que o entendimento do conceito ou das construções sociais de 

gênero eram quase desconhecidos. Simplesmente os participantes reduziam o conceito 

em homem tem pênis, mulher tem vagina, homem que gosta de homem é gay e mulher 

que gosta de mulher é sapatão. À medida que os temas e as reflexões foram surgindo e 

se desenvolvendo, os participantes se sentiam à vontade para fazer suas ponderações e 

críticas, e voltavam a reafirmar que estavam ali de forma injusta e que mulheres 

utilizavam da lei para se vingar deles. Após discussões, foi apresentado o vídeo ―O que 

é gênero?‖
3
 do canal Politize, reforçando conceitos. 

 O terceiro encontro aborda o tema ―Saúde física e mental do homem‖, por 

entender que devido ao processo de construção social do homem, em que há esse papel 

de provedor, de protetor, falta-lhe o autocuidado, pois a atribuição de cuidar é 

socialmente designada como responsabilidade das mulheres. Com esse tema, relatos 

recorrentes indicaram que o cuidado com a saúde não fazia parte da rotina dos 

participantes e que, geralmente, quando passavam mal a ponto de procurar atendimento 

hospitalar, quem os levava era sempre uma figura feminina (mãe, irmã, esposa, 

namorada). 

 No quarto encontro o debate se concentra no tema ―Motivadores de violência: 

álcool e drogas‖, entendendo que as violências de gênero muitas vezes estão seguidas de 

uso e abuso de álcool e de outras drogas. Com os participantes mais interligados entre 

si, a discussão sobre esse tema geralmente era mais participativa. 

 Para o quinto encontro o tema proposto foi ―A formação do homem e o seu 

direito de expressar as emoções‖. Entendendo que no processo de construção social do 

homem existe uma castração das emoções mais associadas ao feminino, como choro, 

medo, angústia, e entendendo que as emoções são liberadas de uma forma ou de outra, 

propusemos aos participantes que refletissem sobre os momentos em que liberaram a 

                                                      
3
 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=sZWMTXdEsF4. Acesso em 21/04/2025 

https://www.youtube.com/watch?v=sZWMTXdEsF4


15  

emoção de forma mais violenta, embora a intenção era que ocorresse uma comunicação 

tranquila. Vários relatos surgiram acerca desse ruído na comunicação e o fato de os 

homens não conseguirem se expressar de forma menos imperativa e agressiva talvez 

fosse o gerador de violência. 

Entendendo que na formação social do homem há uma construção específica no que 

se refere à sexualidade e ao corpo sexual desses sujeitos, o tema proposto no sexto 

encontro foi ―Sexualidade e violência sexual‖. 

Ao apresentarmos o tema ―O movimento feminista na construção de um novo 

homem e uma nova mulher‖, no sétimo encontro, pretendeu-se refletir com os 

participantes como se construíram as conquistas de direitos das mulheres e como, após 

anos de lutas e debates, há a necessidade de os homens reconhecerem seu lugar de 

privilégio em uma sociedade baseada nos moldes do patriarcalismo. Em geral, esse 

tema trouxe vários questionamentos dos participantes, sobre os excessos que mulheres 

estariam cometendo em relação ao suposto mau uso da Lei Maria da Penha. Mais 

adiante, trataremos do que aqui chamamos de efeito matilha. 

No oitavo encontro, apresentamos especificamente a Lei Maria da Penha e os 

desdobramentos dela nos processos cíveis e criminais. Este encontro foi rico em 

participação, pois os homens reflexivos conseguiram sanar muitas de suas dúvidas 

específicas sobre essa Lei. 

No nono encontro trabalhamos com o tema ―A agressividade diante do espelho‖, 

que consistia em uma dinâmica em que eram postas duas caixas em uma mesa e 

individualmente cada participante entrava na sala, escolhia uma das caixas e observava 

a imagem que via. O objetivo dessa dinâmica foi fazer com que os participantes se 

reconhecessem como sujeitos individuais que foram moldados socialmente e, então, foi 

solicitado que eles discorressem sobre a imagem que eles viram, no caso o próprio 

reflexo. 

No décimo encontro, foi apresentado para os participantes a dinâmica ―roda da 

vida‖
4
, que buscava um olhar dos participantes para si mesmos e para as áreas de suas 

vidas que pudessem ser melhoradas. As áreas foram divididas da seguinte forma: lazer, 

financeira, profissional, intelectual, emocional, espiritual, física, relacionamento íntimo, 

relacionamento social e relacionamento familiar. A roda da vida consiste em um círculo, 

                                                      
4
 Roda da vida: dinâmica criada por Paul J. Meyer no ano de 1960 



16  

segmentado por áreas em que o interlocutor dá uma nota de zero a dez, sendo que zero é 

nota que indica a necessidade de dar mais atenção àquela área da vida, e dez significa 

que a área está controlada. Abaixo seguem duas imagens realizadas por participantes 

dos grupos para exemplificar: 

 

 

Imagem 1: Exemplo da dinâmica Roda da vida 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17  

 

Imagem 2: Exemplo da dinâmica Roda da Vida 

 

 

 

No décimo primeiro encontro o tema foi ―Histórias de agressividade e formação 

pessoal, o que mudou?‖. Com o objetivo de verificar se os participantes estavam 

reproduzindo histórias de agressividade, tivemos uma conversa de forma mais livre, em 

que eles falariam de lembranças da infância e juventude que os remetessem à violência. 

Para que os participantes ficassem mais à vontade, eu iniciava com a minha própria 

história - que será apresentada no capítulo 1 - e posteriormente cada um contava a sua. 

Foi um encontro muito positivo, em que cada um refletiu sobre seus processos de 

violência e sobre reprodução das violências. 

No décimo segundo encontro o tema foi ―Vamos conversar sobre várias histórias‖ 

em que foram apresentadas várias histórias reais de crimes de gênero, para perceber se 

os participantes conseguiam assimilar essa questão. 

No décimo terceiro encontro foi solicitado que os participantes levassem uma carta 

destinada a si mesmos, mas que seria lida, por eles mesmos, somente cinco anos depois. 

Além disso, foi solicitado que registrassem em vídeo suas considerações sobre os 

grupos reflexivos, mas a gravação foi realizada somente com quem se voluntariasse a 



18  

falar - aproximadamente 10% dos participantes concordaram em gravar. 

 

 Vergonha, desconforto e o não reconhecimento das responsabilizações: 

 

De início, ao serem questionados sobre o que estavam sentindo por estarem ali, as 

respostas frequentemente mencionavam ―vergonha‖ como o sentimento mais imediato, 

pois tinham medo de como seriam vistos socialmente como agressores de mulheres. 

Também foram frequentes as falas de que não sabiam o motivo da presença obrigatória 

nos encontros, pois não entendiam suas práticas como violência e se sentiam 

injustiçados, alegando que mulheres estavam fazendo uso indevido da Lei Maria da 

Penha. Pudemos perceber nessas falas uma normalização das violências e, devido a essa 

normalização, a dificuldade dos homens em percebê-las. 

A interpretação desse fenômeno deve considerar diferentes dimensões – culturais, 

sociais e psicológicas – que estão em jogo. Esses sentimentos de vergonha, injustiça e 

vitimização, muitas vezes relatados por homens que participam de grupos reflexivos no 

contexto da Lei Maria da Penha, refletem não apenas experiências individuais, mas 

também questões estruturais e culturais enraizadas na sociedade patriarcal. 

A vergonha e a sensação de injustiça podem ser compreendidas como resultado da 

desconstrução das normas tradicionais de masculinidade, que ainda permeiam a 

sociedade. A masculinidade hegemônica frequentemente associa o ―ser homem‖ com 

controle, força e invulnerabilidade. Quando esses homens são obrigados a participar de 

grupos reflexivos, eles se sentem desafiados em sua identidade masculina, o que pode 

gerar sentimentos de humilhação e inadequação. Essa reação é uma forma de resistência 

à reconfiguração dos papéis de gênero e à responsabilização de suas ações, já que, 

historicamente, muitos homens não foram socializados para lidar com responsabilização 

ou autocrítica emocional. 

A imposição legal de participar desses grupos é vista por muitos homens como uma 

punição injusta, principalmente porque a estrutura patriarcal tradicionalmente 

deslegitima as demandas femininas por proteção e igualdade. A resistência a essa 

imposição pode ser interpretada como uma reação aos que consideram uma ruptura do 

status quo, onde a palavra e as ações das mulheres ganham peso legal e social. Essa 

resistência também reflete a falta de conscientização ou de educação prévia sobre 



19  

questões de gênero e violência doméstica. 

Participar desses grupos pode gerar uma sensação de desconforto interno, conhecida 

como dissonância cognitiva
5
. Ao mesmo tempo em que a presença no grupo reflete um’ 

reconhecimento tácito de que houve um comportamento inadequado, esses homens 

buscam justificar suas ações para reduzir o desconforto, o que os leva a se sentirem 

―injustiçados‖, dissonância que pode ser potencializada pela dificuldade de lidar com 

emoções e vulnerabilidades, algo que os grupos reflexivos buscam abordar. 

A vergonha e a resistência inicial são vistas, portanto, como barreiras a serem 

enfrentadas pelos grupos reflexivos. No entanto, esses sentimentos também são uma 

oportunidade de trabalhar com os homens para que reconheçam suas atitudes e 

construam novas formas de compreender as relações de gênero. Por isso que a 

metodologia dos grupos busca acolher essas resistências iniciais, incentivando a 

reflexão crítica e promovendo mudanças de comportamento a partir de um espaço de 

diálogo e escuta. 

A conexão entre os sentimentos de injustiça e vitimização relatados por homens em 

grupos reflexivos e as estatísticas globais de violência de gênero aponta para questões 

estruturais profundas. A estimativa de que mais de uma a cada três mulheres em todo o 

mundo vivenciou alguma forma de violência de gênero ao longo da vida, com parceiros 

íntimos sendo responsáveis por 38% dos assassinatos de mulheres, demonstra a escala 

da violência e reforça a necessidade de iniciativos que desafiem as raízes culturais e 

sociais dessa problemática. 

A violência por parceiros íntimos —  seja física, emocional, sexual ou uma 

combinação dessas formas —  atravessa todas as sociedades, classes sociais e grupos 

étnico-raciais. Ela ocorre em todas as regiões do país, independentemente de status 

econômico, raça ou origem. Longe de ser acidental, ela está enraizada na estrutura 

institucional básica da sociedade capitalista (ARRUZZA, CINZIA, 1976, p. 57). 

Dado que a violência de gênero é uma ―epidemia silenciosa‖ global, a 

responsabilização individual de perpetradores — incluindo aqueles que participam 

desses Grupos Reflexivos —  é crucial. No entanto, a resistência em assumir a 

responsabilidade, muitas vezes marcada pela sensação de ser vítima do sistema ou das 

                                                      
54

  A dissonância cognitiva é o estado de tensão interna sentido por uma pessoa quando ela percebe uma 

inconsistência entre suas crenças, atitudes ou comportamentos, o que gera desconforto e motiva 

mudanças cognitivas para restaurar a coerência interna. Esse conceito foi desenvolvido por Leon 

Festing na década de 1950. 



20  

mulheres, reflete a dificuldade de internalizar o impacto da violência em um contexto 

mais amplo. Esse comportamento resiste ao reconhecimento de que a violência contra 

as mulheres não é um problema isolado, tampouco individual, mas um reflexo de 

relações de poder desiguais e sistemas de opressão normalizados. Essa resistência pode 

ser ainda mais desafiadora de trabalhar quando consideramos que, nos grupos 

reflexivos, os participantes não eram organizados por tipos de crimes. 

Para entender melhor o perfil desses interlocutores, realizei um levantamento a 

partir do Registro de Eventos e Defesa Social (REDS), encaminhado pela Justiça junto 

com a ordem judicial apresentada por cada participante. Os dados revelaram que 38% 

estavam ali por ameaça, 22% por lesão corporal, 16% por vias de fato / agressão, 

enquanto 3% foram por difamação, injúria, violência psicológica, perseguição e dano. 

6
Essa diversidade de perfis dentro do mesmo espaço reflete a amplitude da violência de 

gênero e ressalta a importância de abordar as questões estruturais e individuais que 

permeiam esses casos, conectando os atos específicos dos participantes às dinâmicas 

globais de violência e poder de gênero. 

A violência de gênero e o comportamento masculino atingem praticamente todas as 

cidades mundiais e em Oyá não é diferente. Oyá é uma cidade com aproximadamente 

600 mil habitantes, fica aproximadamente a 300 km da capital mineira e é considerada 

uma das mais violentas do estado no quesito violência doméstica. Do ponto de vista dos 

equipamentos públicos disponíveis para lidar com a violência de gênero, em Oyá a 

população conta com uma Delegacia Especializada no Atendimento à Mulher (DEAM) 

gerida pelo estado; possui uma casa de acolhimento para mulheres vítimas de violência 

doméstica, administrada pela prefeitura da cidade, conhecida como Casa da Mulher; e 

conta ainda com uma casa de acolhimento, gerenciada por uma deputada federal. 

Também podemos citar serviços de relevância para a questão da violência doméstica, 

como a OAB/Mulher, que busca acompanhar mulheres em situação de vulnerabilidade 

jurídica. O município também conta com uma sala especial que funciona dentro do 

Hospital Pronto Socorro, para atendimento exclusivo de vítimas que sofrem violência 

                                                      
6
  Os crimes mencionados são tipificados no Código Penal Brasileiro, como esses tipos podem causar 

dúvidas, esclareço que o crime de ameaça consistem intimidar alguém por palavra, escrito, gesto, com 

o objetivo de causar medo; O crime de lesão consiste em ofender a integridade física ou a saúde de 

alguém; O crime de vias de fato/agressão consistem em agressão sem causar lesão, com empurrões, 

puxão de cabelo;  O crime de injúria é ofender a dignidade e o decoro de alguém; O crime de 

difamação consiste em ofender a reputação de alguém, divulgando fatos negativos, verdadeiros ou não; 

O crime de violência psicológica consistem em causar danos emocionais a pessoa e o crime de dano 

consiste em danificar, destruir ou deteriorar coisa alheia. 



21  

Gráfico por raça 

Negro 

Pardo 

Branco 

0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 

sexual. Em Oyá também existe uma vara judicial exclusiva para crimes de violência 

doméstica, bem como uma promotoria e uma defensoria especializadas no assunto. 

Entre esses serviços, a maior parte das vítimas procura primeiro a DEAM. Importante 

ressaltar que na cidade não existe casa abrigo para mulheres que estão em situação de 

vulnerabilidade nem o serviço policial especializado (DEAM) funcionando 24 horas por 

dia. 

O conjunto robusto de participantes – 480 homens divididos em 40 grupos – me 

permitiu traçar um perfil sociodemográfico, revelando que 50% eram brancos, 25% 

pretos e 25% pardos (Gráfico 1). No que se refere à renda, os dados indicam que 6,66% 

recebiam menos de um salário-mínimo; 46,66% recebiam um salário-mínimo; 2,5% 

recebiam de dois a três salários-mínimos; 5,83% recebiam de quatro a cinco salários-

mínimos; 4,16% recebiam mais de cinco salários-mínimos;

 9,16% estavam desempregados; e 2,5% optaram por não responder (Gráfico 2). 

 

Gráfico 1 – Perfil socioeconômico: raça dos participantes (2024) 

 

Fonte: produção própria 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22  

Gráfico por renda 

não quiseram responder 

 
mais de cinco salários 

quatro a cinco salários 
mínimos 

dois a três salarios mínimos 

 
um salário mínimo 

menos de um salário mínimo 

Desempregado 

 
0,00% 10,00% 20,00% 30,00% 40,00% 50,00% 

Escolaridade dos participantes 

 
não quiseram falar 

Superior completo 

Superior incompleto 

Curso técnico 

Entre seis e doze anos de estudo 

Quatro anos de estudo 

Dois anos de estudo 

Analfabetos 

 
0,00% 10,00% 20,00% 30,00% 40,00% 50,00% 60,00% 

 

 

 

Gráfico 2 – Perfil socioeconômico: renda dos participantes (2024) 

 

Fonte: produção própria 

 

Ainda como forma de apresentar o perfil dos participantes, os dados referentes à 

escolaridade são: 4,16% são homens analfabetos, 0,83% tinham dois anos de estudo, 

7,5% tinham quatro anos de estudo, 51% tinham entre seis e doze anos de estudo, 

4,16% tinham curso técnico, 6,66% tinham ensino superior incompleto, 10% ensino 

superior completo e 2,5% não quiseram declarar. (Gráfico 3) 

 

Gráfico 3: Perfil de escolaridade dos participantes (2024) 

 



23  

Fonte: produção própria 

 

 

De acordo com a faixa etária, 8,33% estavam entre 18 e 25 anos; 18,33% entre 26 e 

30 anos; 26,66% entre 31 ae40 anos; 27,5% entre 41 e 50 anos; 13,33% entre 51 e 

60 anos; e 5,83% entre 61 e 70 anos (Gráfico 4). 

 

Gráfico 4: Perfil faixa etária dos participantes (2024) 

 

 
Fonte: Produção própria 

 

Considerando importante a crença pessoal de cada homem, fizemos o 

questionamento de qual doutrina professam: 39,16% são católicos; 7,5% são espíritas, 

2,5% são umbandistas; 35% são evangélicos; 15,83% são de outras denominações 

(adventista, protestante, agnóstico, sem religião, Testemunha de Jeová) (Gráfico 5). 

Gráfico 5: Perfil religioso dos participantes (2024) 

 

Faixa etária dos partipantes 

61 a 70 anos 

41 a 50 anos 

31 a 40 anos 

18 a 25 anos 

 
0,00% 5,00% 10,00% 15,00% 20,00% 25,00% 30,00% 



24  

Religião dos participantes 

 
outras denominações religiosas 

 

 
Umbandista 

 

 
Espíritas 

 

 
Evangélicos 

 

 
Católicos 

 
 

Fonte: Produção pró 

 

Embora os capítulos seguintes detalhem o funcionamento dos grupos e a 

metodologia utilizada, é necessário ressaltar que um dos temas centrais que atravessa as 

reflexões desses homens é a questão sobre o que significa ―ser homem‖. Essa pergunta 

fundamental guia grande parte das discussões realizadas nos encontros e é essencial 

para compreender a dinâmica e os impactos dos Grupos Reflexivos. 

Esta dissertação está organizada em cinco capítulos e uma conclusão, nos quais 

analiso os impactos da construção social do gênero e suas relações com as trajetórias de 

homens que participaram de grupos reflexivos no contexto da Lei Maria da Penha. Por 

meio de uma abordagem que combina dados empíricos, reflexões teóricas e análise 

crítica, busco compreender como os sentidos de masculinidade, a categoria de ―vítima‖ 

e as práticas reflexivas contribuem para a transformação de padrões de violência de 

gênero. 

O Capítulo 1 Trajetória de um olhar: entre caminhos e perguntas consiste em uma 

breve apresentação do pesquisador, situando minha trajetória pessoal, acadêmica e 

política que a levou me investigar o universo masculino. É um exercício de 

reflexividade sobre o lugar de onde eu falo e como ele molda o olhar lançado sobre o 

objeto de pesquisa. A proposta é revelar como experiência e teorias se entrelaçam na 

construção do conhecimento. 

No Capítulo 2, intitulado O que é ser homem? Relatos de autores de violência 

doméstica de gênero, exploro os sentidos de masculinidade expressos pelos 



25  

participantes dos grupos. Este capítulo apresenta dados biográficos desses homens, 

contextualiza o campo empírico e discute as dinâmicas propostas nos grupos, como o 

uso de cartões para refletir sobre o modelo de homem, pai, marido ou companheiro 

ideal. Os relatos dos participantes ajudam a evidenciar como a violência e os papéis 

masculinos são construídos socialmente, marcados por expectativas culturais e pela 

reprodução de normas patriarcais. 

No Capítulo 3, Categoria “vítima”, analiso o protagonismo dessa categoria na 

dinâmica dos grupos reflexivos. Busco mostrar como a categoria de ―vítima‖ é 

mobilizada tanto pelos facilitadores, no sentido de estimular os participantes a falarem 

sobre seus sentimentos, que frequentemente se veem como vítimas das circunstâncias 

ou do sistema. Este capítulo reflete sobre como a discussão desses sentimentos contribui 

para a conformação de um ―eu igualitário‖, desafiando narrativas de poder e privilégio. 

No Capítulo 4, Fazendo gênero: CAP e as propostas da equipe de condutores 

(“administradores”) abordo as diretrizes políticas que embasam os grupos reflexivos, 

especialmente no contexto da Lei Maria da Penha. Discutimos o que significam, na 

prática, termos como ―conscientizar‖, ―reflexivo‖ e ―responsabilização‖, e como esses 

conceitos são aplicados pelos facilitadores na condução das atividades. Este capítulo 

destaca o papel pedagógico e político dos grupos, analisando como eles propõem 

mudanças de comportamento e promovem a reflexão crítica sobre gênero. 

O Capítulo 5, Aprendendo a se ver, aprendendo a se ler, foca em dinâmicas 

específicas realizadas nos grupos, como o uso do espelho e a escrita de uma carta, pelos 

participantes, que deve ser lida após cinco anos. Estas atividades são discutidas como 

práticas que incentivam a autorreflexão, promovem novas formas de autocuidado e 

abrem espaço para discussões sobre saúde, drogas e sexualidade. Aqui, investigo como 

essas dinâmicas permitem que os participantes comecem a se ver e a se compreender de 

forma diferente, abrindo possibilidades para a construção de novas perspectivas de vida. 

Na Conclusão, intitulada Fazendo gênero: o que mudou?, reflito sobre os resultados 

dos grupos reflexivos em termos de transformação individual e coletiva. Argumento que 

os Grupos Reflexivos ―fazem gênero‖ ao moldar novos modelos de masculinidade e 

incentivar a construção de novos ―selves‖, de novos ―eus‖, de novas formas de 

subjetividades e identidades masculinas. Discuto também como a baixa reincidência 

pode ser lida como indicativo de que educar e conscientizar pode ser uma alternativa 

mais eficaz do que a prisão para superar os ciclos de gênero. Também destaco que os 



26  

homens são simultaneamente ―vítimas‖ do patriarcado, por estarem presos a suas 

normas rígidas, e ―perpetradores‖ de violência, tornando urgente a construção de 

políticas públicas que considerem ambas as dimensões: vítimas e perpetradores. A 

educação dos agressores, portanto, é apresentada como um caminho viável para romper 

com os padrões reprodutivos de violência e construir relações mais igualitárias.  

 

CAPÍTULO 1: TRAJETÓRIA DE UM OLHAR: ENTRE CAMINHOS E 

PERGUNTAS. 

 
Antes de iniciar qualquer análise, considero fundamental compartilhar o lugar de 

onde falo. Entendo que toda pesquisa carrega as marcas do sujeito que a realiza — suas 

experiências, suas vivências, suas contradições e seus afetos. Esta não é uma exceção. 

Aqui, sinto a necessidade e a responsabilidade de tornar visível a trajetória que me 

trouxe até este objeto de estudo: os modos de ser homem, as masculinidades possíveis, 

suas tensões e seus silêncios. 

Sou um homem pardo — embora frequentemente lido como branco —, gay, 

nascido na periferia de Contagem, Minas Gerais, filho de um operário metalúrgico e de 

uma cozinheira. Cresci nos anos 1980, em um Brasil recém-redemocratizado, mas ainda 

profundamente marcado por desigualdades de classe, raça, gênero e sexualidade. 

Crescer sendo um corpo dissidente nesses contextos já era, por si só, enfrentar 

diariamente uma série de expectativas sobre o que se esperava — ou não — de alguém 

como eu. 

Ser periférico e gay naquele tempo e lugar era, em muitos sentidos, ter um 

caminho já parcialmente traçado: o do silenciamento, da exclusão, do desvio. Mas foi 

justamente no enfrentamento dessas normatividades que meu olhar se formou — não 

sem dor, mas também com força e inquietação. Os olhares que me julgaram, os corpos 

que me violentaram e as ausências que me marcaram forjaram em mim uma pergunta 

persistente: o que significa ser homem em uma sociedade que exige tanto e permite tão 

pouco? 

Este capítulo, portanto, não é apenas uma apresentação autobiográfica. É 

também uma defesa ética e epistemológica do valor da reflexividade: reconhecer que 

meu percurso pessoal, minha posição social e minha experiência subjetiva não são 

obstáculos ao conhecimento, mas sim portas de entrada para compreensões mais densas 



27  

e honestas sobre o mundo social. Ao nomear de onde falo, me comprometo com um 

olhar que não se pretende neutro, mas consciente de seus atravessamentos — e é com 

ele que me aproximo do universo das masculinidades. 

Aos 20 anos, no início dos anos 2000, quando começava a se falar de liberdade 

homossexual de forma mais explícita, lutávamos e ainda lutamos muito para 

alcançarmos nosso espaço na sociedade e constantemente estávamos envolvidos em 

embates para termos direitos garantidos. Nesse período, ao declarar minha orientação 

sexual, fui convidado a me retirar de casa, mudando-me para a capital mineira. Esse foi 

o primeiro grande impacto que a construção social do gênero me causou. Afinal, eu não 

era, nem de longe, o perfil másculo que se esperava de alguém que possui um falo, 

símbolo de poder e privilégios. Segundo destaca Bourdieu, ―compreende-se que o falo, 

sempre presente metaforicamente, mas muito raramente nomeado e nomeável, 

concentre todas as fantasias coletivas de potência fecundante‖ (BOURDIEU, 2020, p. 

27). Ao declarar a orientação sexual homossexual, o homem, sexo masculino, renuncia 

a parte de todos os privilégios que o falo traz e, então, passa a ser abjeto: 

Evidentemente, não é fácil para os homens, renunciar à gratificação de seu 

penhor à agressividade; não se sentem bem ao fazê-lo. Não é de 

menosprezar a vantagem que tem um grupamento cultural menor, de 

permitir ao instinto um escape, através da hostilização dos que não 

pertencem a ele. Sempre é possível ligar um grande número de pessoas 

pelo amor, desde que restem outras para que se exteriorize a agressividade 

(FREUD, 2015, p.60). 

Aos 22 anos, morando em Contagem e trabalhando em Belo Horizonte, como 

atendente de telemarketing, ocorreu uma tentativa de extermínio de meu corpo. Ao sair 

do trabalho, por volta da meia noite, fui abordado por um grupo de homens, jovens, que 

ficavam me ofendendo com palavras e ameaças; essas atitudes me provocaram pânico e 

comecei a correr para o ponto de ônibus. Aqueles homens correram atrás de mim e 

conseguiram me pegar. Ali começaram a me dar socos, chutes e me arrastaram para um 

viaduto. Já no meio do viaduto, eu estava horrorizado e pedindo socorro, tive minhas 

roupas arrancadas, e primeiro elas foram lançadas abaixo do viaduto, posteriormente 

meu corpo foi lançado de uma altura de 12 metros. Toda essa violência me marcou 

muito, mas a violência que recebi em casa foi cruel. Meus familiares questionavam se 

eu era garoto de programa, o que eu estava fazendo para que aqueles homens agissem 

com violência contra mim e, por fim, a minha culpabilização da violência sofrida. Esse 



28  

episódio triste me mostrou como corpos LGBTQIAPN+, principalmente vindos de 

camadas mais pobres da sociedade, já são marcados nas marginalidades, mesmo quando 

são vítimas.  

Aos 29 anos, após terminar a Faculdade de Letras, iniciei minha busca por um cargo 

público. Sempre acreditei que gays só seriam respeitados se tivessem uma estabilidade 

financeira, uma construção bem típica da minha geração de gays. Então, seis meses após 

terminar a graduação, fui aprovado no concurso da Polícia Civil do estado de Minas 

Gerais. Esse resultado de fato mudou toda uma trajetória destinada a um homem, 

periférico e gay, mas esse perfil causou muito desconforto no processo de formação 

policial. 

Nesse processo, foram muitas as violências veladas que pessoas LGBTQIAPN+, 

7
mulheres e eu sofremos, desde humilhações através de gritos incitando a deixarmos o 

curso, como excesso de spray de pimenta em nossos rostos ou, ainda, nas aulas de 

defesa pessoal, tomarmos alguns socos e tapas além do que a aula exigia. 

Volto aqui a repetir que essa história se faz necessária, pois todos nós somos 

atravessados pelas questões de gênero e os atravessamentos que tive me levaram a esta 

pesquisa. 

Após o curso de formação na Academia de Polícia Civil, minha primeira lotação 

foi no sul de Minas, em uma cidade com aproximadamente 12 mil habitantes. Ali tive 

que ―voltar para o armário‖, pois não seria respeitado como policial se as pessoas 

soubessem que eu era um homem gay. Esse foi o segundo grande impacto que a questão 

do gênero, aliada à sexualidade, me causou. Nesse período tive que performar o 

másculo e vivenciar várias coisas que no passado me feriam. Ao me apresentar na 

delegacia dessa cidade, o inspetor, percebendo que eu era gay, fez as seguintes 

perguntas: ―o que eu vou fazer com você aqui? Você trouxe o seu ursinho para te fazer 

companhia?‖. Por impulso respondi rispidamente que eu estava ali para fazer uma 

segurança pública diferente da que ele estava habituado. Essa minha resposta me rendeu 

sete longos meses de perseguição e assédios morais. Após esse período e por diversos 

desentendimentos, fui transferido para a capital mineira para trabalhar na Delegacia de 

Homicídios e Proteção à Pessoa. 

As pessoas que eram tidas como ―problema‖ foram transferidas numa leva só, e 

                                                      
7
      Sigla usada para definir Lésbicas, gays, bissexuais, travestis/transexuais , queer, intersexo, assexuado, 

pansexual, não binário e outras dissidências de gênero e sexualidade 



29  

eu estava ali no meio. Um inspetor ―das antigas‖, que me recebeu, entrelaçou seu braço 

no meu ombro e me disse que, a partir daquele dia, eu seria o pupilo dele (esse termo 

é usado dentro da instituição para definir ―protegidos‖) e que me colocaria como dupla 

do melhor investigador da equipe. Ao me apresentar para este investigador e pedir que 

ele me levasse para conhecer a área de atuação, ele me perguntou, antes mesmo que eu 

entrasse na viatura: ―Você é gay?‖. Com um engasgo e com muito medo de sofrer 

retaliações, disse que não. Passei, mais uma vez e de forma mais acentuada, a performar 

a masculinidade hegemônica. Foram dois anos naquela delegacia, em que minha 

sexualidade sempre foi questionada e, consequentemente, minha capacidade 

profissional posta em dúvida. 

A grande virada de chave na minha história dentro da instituição se deu quando 

chegou à notícia de que uma travesti havia sido morta a marteladas na área em que eu 

atuava
8
. Ali eu vi como o gênero impactava as investigações. Ninguém queria investigar 

o caso, afinal, o cadáver era de um corpo abjeto
9
, prostituído e que não era nem homem 

e nem mulher. Dentro de mim a revolta se deu, tanto pela crueldade dos fatos quanto 

pela falta de vontade dos profissionais em investigar as causas do homicídio. Foi então 

que pedi ao inspetor que me acolheu que me desse carta branca para apurar aquele 

homicídio. A dificuldade era ter um parceiro que fosse comigo ao local do crime, em 

busca de testemunhas e todos os trâmites que envolvem uma investigação de homicídio. 

Meu parceiro se animou com o caso após entender que crimes contra pessoas 

transgênero raramente eram apurados e me acompanhou ao local. Juntos captamos 

                                                      
8
    Vídeo de um telejornal em que relata o caso do assasinato da travesti mencionada 

https://www.youtube.com/watch?v=tw_37aJIoFI 

 
9
     Para Julia Kristeva, em seu livro Poderes do horror (1982), o abjeto não é sujeito nem objeto, é uma 

espécie de primeiro não Eu, uma negação violenta que instaura o Eu, como se fosse uma fronteira. 

Portanto, o abjeto é a manifestação dessa violenta cisão que delimita a fronteira entre o eu e o outro, 

ocupando um espaço próprio; tendo sido expulso pelo sujeito, tomba de seu interior e se torna 

radicalmente um excluído deste, todavia não cessa de desafiar seu amo desde o exílio. A abjeção é uma 

trama torcida de afetos e pensamentos que não têm objeto definível. O abjeto não pode ser delimitado 

em sua corporeidade pelo sujeito, pois ao remontar a uma violenta separação, qualquer significação 

desaparece e só o afeto imponderável, a angústia, pode ser realizado. Tal afeto representa uma defesa 

contra essa ameaça exorbitante, que já foi uma vez tão tentadora (heimlich), mas que em seu retorno, 

escapando da repressão, torna-se tão condenada (unheimlich) e, por isso, repugnante e amedrontadora 

(Freud, 2010, p. 360). Kristeva trata o abjeto como uma manifestação do que há de mais primitivo em 

nossa economia psíquica e que provém de um recalque originário, anterior ao surgimento do Eu. O 

abjeto é um não sentido que constantemente nos oprime e um sobressentido que nos escapa, traz em si 

a violência da lamentação de um objeto que sempre esteve perdido e circula entre a pulsão de morte e a 

produção de uma nova significação, ele é polo de atração e repulsa que coloca o sujeito fora de si. Do 

objeto, o abjeto só tem uma qualidade, que consiste no fato de que ele também se opõe ao Eu. Mas, se 

por um lado o objeto pode sedimentar o sujeito na trama frágil de seu desejo em busca de um 

significado, por outro lado o abjeto o leva em direção ao lugar onde justamente o significado 

desmorona. (PORTO.2016, p.160) In: A incômoda performatividade dos corpos abjetos (bvsalud.org) 

https://www.youtube.com/watch?v=tw_37aJIoFI
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31062016000200012
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31062016000200012


30  

testemunhas, câmeras de segurança, vestígios. As testemunhas, em geral, eram travestis 

que se prostituíam no mesmo local em que vítima também atuava. Então, como eram 

travestis, ninguém queria interrogá-las. Interroguei aproximadamente 30 travestis, mas 

eu não conseguia fechar o caso, pois estava praticamente sozinho nas investigações. Foi 

quando soube que na capital já estava funcionando a DECRIM, uma delegacia que 

atendia crimes contra minorias sociais. Entrei em contato com uma investigadora, diga- 

se de passagem, muito respeitada na instituição, que me deu os caminhos e as pessoas 

certas que eu deveria interrogar. A investigação terminou com três indiciados. Tempos 

depois, soube que eles haviam sido condenados. Esse caso mexeu profundamente 

comigo, pois um crime bárbaro não teve a merecida investigação, simplesmente porque 

a vítima era travesti. Após esse fato, pedi para sair da delegacia de homicídios e pedi 

minha transferência para a cidade de Juiz de Fora. 

Como eu tinha certa experiência em investigar crimes de homicídios, acreditei 

que iria trabalhar na mesma pasta, mas fui direcionado a trabalhar na delegacia de 

orientação e proteção à família, hoje conhecida como Delegacia Especializada no 

Atendimento à Mulher (DEAM). 

Quando cheguei a Juiz de Fora, minha sexualidade já não era problema para 

mim e eu podia me manifestar sobre, pois havia mais policiais LGBTQIA na cidade, 

mas a minha capacidade profissional era questionada devido à minha orientação. Estive 

na DEAM de Juiz de Fora por quase 13 anos, e praticamente todos os crimes de 

violência doméstica, crimes sexuais e crimes sexuais contra crianças, nesses anos, 

passaram por mim. 

Minhas percepções relacionadas às violências de gênero contra mulheres foram 

ficando cada vez mais aguçadas, o que me levaram a entender sobre os espirais de 

violências, sobre as dependências emocionais, sobre as reincidências de violências. Mas 

uma questão me incomodava sempre: por que não havia um trabalho efetivo na cidade 

para conscientizar os agressores? O encarceramento não resolvia a questão da violência 

e em muitos casos a acentuava quando o autor da violência saía do cárcere. 

Este autorrelato busca evidenciar os impactos da construção social de gênero a 

partir da minha própria trajetória. Adiante seguiremos pensando nas violências de 

gênero a partir do olhar masculino. Como essas construções sociais tornam os homens 

autores de violências? Como eles se tornam alvos de violências? E, por fim, como 

uma intervenção ativa faz com que perspectivas mudem comportamentos opressores? 



31  

 

CAPÍTULO 2: O QUE É SER HOMEM? RELATOS DE 

AUTORES DE VIOLÊNCIA DOMÉSTICA E DE GÊNERO 

 

 
O conceito de ―homem‖ é diversificado e plural, atravessando diversas áreas do 

conhecimento e refletindo tanto aspectos biológicos quanto sociais, culturais e 

psicológicos. Nas ciências biológicas, o homem é frequentemente definido pela 

genitália e pelas características sexuais secundárias, mas essa abordagem essencialista é 

limitada e insuficiente para compreender as complexidades da experiência masculina. 

Quando analisado a partir de outras perspectivas, como a filosofia, psicologia, 

antropologia e sociologia, o conceito de homem revela uma construção muito mais rica 

e profundamente enraizada em contextos sociais e históricos. 

Há quase um século, a antropóloga Margaret Mead, em seus estudos pioneiros, 

principalmente em Sexo e temperamento nas sociedades primitivas, de 1935, desafiou a 

ideia de que os comportamentos associados aos sexos são biologicamente determinados. 

Nesse estudo, Mead analisa três sociedades da Nova Guiné – os arapesh, os 

mundugumor e os tchambuli – para demonstrar como os papéis de gênero e os 

temperamentos associados a homens e mulheres variam de acordo com o contexto 

cultural, contrariando a ideia de que comportamentos de gênero são biologicamente 

determinados. Essa perspectiva coloca em xeque a ideia de que existiriam fatores ou 

desvios genéticos que explicassem as diferenças de comportamento entre homens e 

mulheres, destacando o papel das estruturas sociais na formação dessas identidades. 

Avançando nessa discussão, Judith Butler (2017) propõe que o gênero não é uma 

essência fixa, mas uma performatividade. Segundo Butler, as identidades de gênero são 

produzidas e reproduzidas por práticas reguladoras que impõem normas específicas. O 

gênero, então, não é algo que ―se é‖, mas algo que ―se faz‖ continuamente por meio de 

atos e comportamentos que reforçam as expectativas sociais. Essa performatividade 

também evidencia como as práticas de regulação de gênero mantêm as desigualdades de



32  

poder, colocando o homem como referência universal e a masculinidade como norma 

dominante. 

Entre os estudos pioneiros de Margaret Mead e as formulações contemporâneas de 

Judith Butler, muito já se discutiu sobre a construção social do gênero e suas 

implicações políticas e simbólicas. No entanto, ambas permanecem como referências 

incontornáveis para o campo, cada uma à sua maneira desestabilizando noções 

essencialistas e naturalizadas sobre os papéis de homens e mulheres. Enquanto Mead 

abriu caminho ao demonstrar a pluralidade cultural das expressões de gênero, Butler 

radicaliza essa crítica ao questionar a própria ideia de uma identidade de gênero fixa, 

destacando os mecanismos sociais e discursivos que regulam o que se pode ou não ser. 

Assim, ainda que separadas por contextos históricos e teóricos distintos, suas 

contribuições dialogam em torno de um mesmo eixo: o gênero como construção social 

profundamente enredada em relações de poder. 

A evolução dos estudos de gênero desde Margaret Mead até Judith Butler passa 

por uns cem números de pesquisadores e pesquisadoras neste debate que refletem um 

percurso intelectual que vai da observação empírica das variações culturais dos papéis 

de gênero até a teórica da própria ideia da construção performativa. Mead, em seus 

estudos pioneiros nos anos 1930, desafiou as visões biologicistas ao demonstrar, com 

base em suas pesquisas etnográficas, que as diferenças de comportamento entre homens 

e mulheres variavam de acordo com as normas culturais, e não eram determinadas por 

fatores genéticos ou naturais. Décadas mais tarde, Butler, em sua obra central 

Problemas de gênero (1990), avançou essas reflexões ao propor que o gênero não é uma 

essência fixa ou uma identidade estável, mas uma performatividade – algo que se faz 

continuamente por meio de práticas sociais e repetição de normas reguladoras. 

Enquanto Mead abriu caminho ao mostrar que as relações de gênero são culturalmente 

construídas, Butler radicalizou esse argumento ao demonstrar que o próprio conceito de 

gênero é produzido e sustentado por estruturas de poder e práticas discursivas. Juntas, 

suas contribuições marcam uma transição dos estudos empíricos sobre papéis de gênero 

para uma crítica mais ampla das categorias de gênero e suas implicações políticas e 

sociais, fundamentando grande parte do pensamento feminista contemporâneo. 

Complementando essas reflexões, Raewyn Connell (2013) introduz o conceito de 

masculinidades, abordando como a identidade masculina está profundamente conectada 

ao poder e à hierarquia patriarcal.  Connell destaca que existem múltiplas



33  

masculinidades, mas que uma forma específica, a masculinidade hegemônica, é 

privilegiada e associada ao controle, força e autoridade. Essa masculinidade hegemônica 

é sustentada por estruturas patriarcais que consolidam o poder masculino, ao mesmo 

tempo que excluem ou subordinam outras formas de masculinidade e identidades de 

gênero. 

Essas perspectivas convergem para demonstrar que a ideia de ―homem‖ vai muito 

além dos aspectos biológicos e abrange uma construção social complexa, carregada de 

significados culturais, expectativas sociais e dinâmicas de poder. Entender o homem por 

meio desses olhares críticos é fundamental para desconstruir as normas que sustentam 

desigualdades de gênero e para repensar os papéis masculinos em uma sociedade que 

busca maior equidade. No contexto de grupos reflexivos, essas discussões são centrais, 

pois ajudam a problematizar os comportamentos violentos e as concepções de 

masculinidade que muitas vezes os sustentam. 

Para darmos início aos debates, nos primeiros encontros, fazemos aos 

participantes a pergunta: ―O que é ser homem?‖. As representações expostas foram 

muito parecidas. Em geral, ser homem envolve ter responsabilidades — foi a palavra 

mais usada para essa definição. Ao intervirmos para que especificassem mais o que era 

ter responsabilidade, obtivemos respostas do tipo: ser homem é cuidar da casa, não 

deixar que falte nada para os filhos, cuidar da esposa, não estar em ―baderna‖. Aqui foi 

percebido que as falas giram em torno da construção social de um homem ―de bem‖, em 

que ser homem é, sobretudo, ser provedor e protetor. De acordo com Oliveira, 

A masculinidade se expressa como mito efetivo da sociedade moderna (mas o 

enunciado que os caçadores de definição podem acrescentar as suas listas), e 

penso aqui na ideia de mito tal como Durkheim a formulava, ou seja, uma 

projeção social que reflete as características cultivadas fundamentais da vida 

coletiva. Por isso não é possível estabelecer uma relação meramente casual ou 

unilateral entre alguns fatores históricos e os ideais modernos, dentre os quais 

os masculinos, pois o mito ainda que gerado na confluência de informações 

sociais distintas, acaba por elas refluir participativamente de seus destinos 

(OLIVEIRA, 2004, p. 20). 

A vergonha, o desconforto e a revolta por estarem ali, revelando a contradição 

entre o ideal de ser homem e o fato de cumprirem uma determinação judicial em



34  

contradição com as representações que incorporam sobre responsabilidades masculinas. 

Essa contradição fica evidente por estarem ali, revelando a contradição entre o ideal de 

ser homem e o fato de cumprirem uma pena judicial, como por exemplo, ser mais duro e 

severo na criação dos filhos, ter a palavra final no debate com a parceira, entender que o 

fato de o homem ser provedor da casa o faz ser dono quase que absoluto do imóvel, 

fazendo com que esse negue ou menospreze as tarefas e responsabilidades da mulher 

que opta ou é levada a cuidar da casa e dos filhos. 

Para nos ajudar a compreender esse fenômeno, o sociólogo francês Pierre 

Bourdieu, em A Dominação Masculina (1998), explora como as estruturas de poder de 

uma sociedade patriarcal não apenas oprimem as mulheres, mas também moldam os 

homens, tornando-os prisioneiros de um sistema que reforça normas rígidas de 

masculinidade. O conceito de habitus, central em sua obra, descreve o conjunto de 

disposições incorporadas que orientam o comportamento dos indivíduos de maneira 

aparentemente natural, mas que, na verdade, são produto das condições sociais e 

culturais. O habitus funciona como uma espécie de bússola interna, guiando as ações 

dos sujeitos dentro das estruturas sociais para alcançar objetivos, mesmo que de forma 

inconsciente. 

Esse olhar nos ajuda a pensar o comportamento dos homens interlocutores dessa 

pesquisa, que naturalizam a violência, reproduzindo as dinâmicas de poder e dominação 

em favor do masculino. Por meio de normas internalizadas, passam a associar 

masculinidade a papéis como o de provedor e autoridade, enquanto delegam às 

mulheres os trabalhos domésticos e de cuidados. Esse mesmo habitus cria um escudo 

contra a reflexão crítica: muitos homens são socializados a não reconhecerem suas 

práticas como violentas ou opressoras, pois tais comportamentos são vistos como 

―normais‖ e até mesmo esperados. Ao inculcar a ideia de que ―ser homem‖ significa ser 

forte, invulnerável e dominante, o habitus patriarcal impede ou dificulta que os homens 

explorem outras formas de ser e agir , reprimindo emoções, vulnerabilidades e 

possibilidades de relações mais igualitárias. 

O principal questionamento dos participantes era que eles não eram bandidos, 

estupradores, pedófilos, assassinos, portanto não entendiam por que estavam ali, 

determinados judicialmente a participar das reuniões. Como o objetivo dos grupos é 

promover reflexões sobre comportamentos de gênero, recorremos à teoria dos conjuntos 



35  

Homens 

amigos 
Homes 

assassinos 

Homens 

Gays 

Homens 

que batem 
IRMÃOS 

HOMENS 

TRANS 

Homens que 

estupram 

MASCULINIDADES 

Homens 

pais 

 

Homens 

negros 

FILHOS 

Homens 

manipuladores 

Homens 

afeminados 

Homens 

trabalhadore 

s 

Homens 

brancos 

MARIDOS 

da matemática
10

: o conjunto representa uma coleção de objetos, os elementos são os 

componentes do conjunto, a pertinência é se o elemento pertence ou não àquele 

conjunto e por fim os subconjuntos, que pertencem ao conjunto. 

Fazendo um paralelo entre a teoria dos conjuntos e as masculinidades, fizemos de 

forma bem didática a representação do conjunto dos homens (Figura 1). 

 

 

Figura 1 – Conjunto dos homens: dinâmica com os participantes 

 

 

 

Conjunto homens 

 

 

Ao conseguirmos transmitir o pensamento de que homens é um conjunto social e 

que nesse conjunto há vários subconjuntos, ficou mais fácil falarmos das questões que 

envolvem as violências de gênero sem que os participantes ficassem ofendidos ou 

constrangidos, pois entendiam que estávamos falando de uma maneira geral. 

Tratar da construção social de homens como sujeitos que foram encaminhados 

pela justiça por cometerem violências de gênero contra mulheres tem sido, no mínimo, 

instigante e desafiador. Para chegar a este assunto, foi preciso estabelecer uma relação 

de confiança entre as partes – moderadores e participantes – e a ressignificação dos

                                                      
10

 In: https://www.uel.br/projetos/matessencial/basico/medio/conjuntos.html 

http://www.uel.br/projetos/matessencial/basico/medio/conjuntos.html


36  

estigmas que muitos traziam de que eram sentenciados e que estavam ali para cumprir 

―pena‖. 

Para tratarmos essas questões, foi utilizada uma dinâmica, em uma das sessões, em 

que dentro de uma caixinha há cartões que trazem afirmações ou perguntas referentes ao 

cotidiano social que remetem às questões de gênero. Essa caixa com perguntas, uma 

espécie de jogo criado por Brotherhood e Maurício Oliveira intitulado ―Vamos falar de 

masculinidade. 100 perguntas para refletir o que é ser homem hoje‖, foi o vetor para que 

os participantes do grupo se sentissem à vontade para trazerem seus pensamentos 

referentes aos assuntos. 

Em todos os grupos era solicitado que os participantes retirassem uma carta da 

caixinha. Os participantes gostavam muito dessa parte do encontro, pois ali podiam 

responder às perguntas, ouvir as respostas dos demais e juntos analisavam se estavam 

tendo/reproduzindo um pensamento sexista, machista ou violento. Abaixo seguem 

imagens de perguntas aleatórias para exemplificar. 

 

 

Figura 2 – Imagem da capa da caixa de perguntas 



37  

Figura 3 – Seleção de algumas perguntas para exemplificar a dinâmica 



38  

Figura 4: Seleção de algumas perguntas para exemplificar a dinâmica 



39  

Figura 5 – Seleção de algumas perguntas para exemplificar a dinâmica 



40  

Figura 6 – Seleção de algumas perguntas para exemplificar a dinâmica 
 

 

 

 

 

 

 

Pensando na masculinidade como uma construção social solidificada, podemos 

entender que na sociedade o exercício dessa masculinidade foi naturalizado e, por 

muitas vezes, exaltado pelos participantes do grupo, como uma forma de não serem 

vistos como desviantes de um comportamento esperado do ―sujeito homem‖. Foi 

percebido que há um reforço do homem ideal e em como há uma resistência em discutir 

ou questionar os aspectos desse homem. 

No contexto do Grupo Reflexivo, a associação entre ―ser homem‖ e ―ser 

heterossexual‖ é tão profundamente enraizada que, ao se deparar com o desafio de 

pensar as masculinidades de forma mais ampla, um dos participantes trouxe à tona essa 

questão. Durante uma dinâmica, um participante, que aqui chamarei de Rafael, tirou 

uma carta com a pergunta: ―Quando você percebeu que passou a ser homem?‖. Em 

resposta, Rafael afirmou que a pessoa mais adequada para responder seria eu, por eu



41  

ser gay. Essa fala explicitou uma percepção comum no grupo: a ideia de que existem 

grupos e subgrupos dentro do universo masculino, sendo que alguns desses subgrupos, 

como o dos homens gays, não são plenamente reconhecidos ou legitimados como 

―homens‖ no imaginário coletivo. 

Essa situação tornou visível como nosso pensamento sobre gênero, profundamente 

influenciado por normas sociais, tende a associar de forma rígida sexo biológico, 

identidade de gênero e sexualidade, como aponta BUTLER (2017). Para muitos, essas 

categorias são vistas como inseparáveis, dificultando a aceitação de masculinidades que 

escapem à norma heterossexual. 

Foi explicado a Rafael que, apesar de minha sexualidade ser diferente da maioria 

dos presentes, eu também fazia parte do grupo dos homens. A distinção entre mim e os 

demais não estava na minha identidade como homem, mas na minha orientação sexual. 

Esse momento reforçou a importância de questionar e desconstruir as concepções 

normativas e excludentes de masculinidade que frequentemente permeiam o 

pensamento coletivo e as dinâmicas sociais. 

A ideia de uma hierarquia das masculinidades cresceu diretamente a partir da 

experiência de homens homossexuais com a violência e com o preconceito dos 

homens heterossexuais. O conceito de homofobia originou-se nos anos 1970 e 

já estava sendo atribuído ao papel masculino convencional. Teóricos 

desenvolveram contribuições cada vez mais sofisticadas sobre as relações 

ambivalentes entre os homens gays e o patriarcado e com a masculinidade 

convencional. (CONNEL; 2013) 

Um dos participantes, que aqui chamarei de Silvio, pediu a palavra e narrou sua 

história e o motivo que o levou ao Grupo Reflexivo. Em suas palavras ele nos informou 

que sofreu muita violência de seu pai, que fazia uso abusivo de álcool e teve uma morte 

precoce devido aos abusos. Silvio relata que teve que assumir o papel de ―homem da 

casa‖ aos 14 anos e não pôde desfrutar de sua infância e adolescência. Ele se considera 

um homem forte que não demonstra fragilidade nem mesmo com a esposa. O motivo 

que o levou até o grupo foi uma agressão física que praticou contra sua filha. Foi-nos 

narrado que além dessa agressão, Silvio já a havia agredido anteriormente, pois a filha 

deixou a borda do vaso sanitário sujo de sangue de menstruação e ele, de forma 

agressiva, a obrigou a limpar, reafirmando que mulher ―direita‖ precisa ter cuidado e



42  

higiene. Ao relatar os fatos e ao se lembrar da filha, com a qual não possui mais contato 

devido à medida protetiva concedida a ela pelo judiciário, Silvio emocionou-se e soltou 

a seguinte frase ―posso ir embora? Se eu ficar aqui vou chorar‖. De imediato Silvio 

recebeu o aval dos outros participantes, que entenderam que ele não precisaria passar 

por tamanha ―vergonha‖. 

Foi necessária a intervenção dos condutores em informá-lo que ali era o lugar para 

ele expressar suas emoções e, principalmente, que ele não poderia ir embora. A decisão 

dos condutores causou um estranhamento por parte dos homens e, naquele momento, a 

princípio, parecia que a relação de confiança havia se perdido e que eles realmente 

estavam ali apenados. 

Esse comportamento de não expressar as emoções e de ter a legitimidade dos outros 

participantes em se conter nos faz pensar em como a masculinidade se assemelha a um 

pacto social masculino, onde os homens se entendem sem precisar falar abertamente. 

Um acordo tácito, portanto. 

Desde Durkheim – embora ele nunca tenha refletido sobre masculinidade, gênero e 

patriarcado – podemos entender alguns tipos de comportamentos quando o sociólogo 

reflete sobre ―se não me submeto às convenções sociais, se, ao me vestir, simplesmente 

ignoro os costumes seguidos no meu país e na minha classe, o riso que eu provoco e o 

isolamento de que sou objeto produzem, embora de maneira mais atenuada, os mesmos 

efeitos que uma pena propriamente dita‖ (DURKHEIM, 2014, p. 27). Assim, expressar 

emoções tidas como mais sentimentais pode acarretar uma penalidade ao masculino. 

Após a fala de Silvio, o silêncio voltou ao grupo, como forma de pacto ou até mesmo de 

protesto por parte dos homens, e a sessão foi encerrada. 

Na semana seguinte, ao iniciarmos a reunião, Silvio pediu a palavra antes que 

iniciássemos a abordagem e a ele foi concedida. Em tom mais sisudo, cabisbaixo e voz 

embargada, ele pediu desculpas por ter se excedido em suas emoções e prontamente foi 

acolhido pelos outros participantes, mas não alongou o pedido e nem permitiu que 

alongássemos o assunto. Aquele momento estava encerrado no passado e sua postura 

participativa regrediu ao silêncio — assim como a dos demais participantes.  

A fala de Silvio reflete como, em sua percepção, ―ser homem‖ está frequentemente 

associado à dificuldade de construir diálogos sem recorrer à violência, seja verbal ou



43  

física. A partir dessa narrativa, introduzimos aos participantes os conceitos de gênero, 

performance de gênero, identidade de gênero e masculinidades, buscando ampliar a 

compreensão sobre como essas dinâmicas moldam comportamentos e relações. Ao 

longo dos encontros, os grupos demonstraram uma receptividade crescente a esses 

conceitos, que começaram a ressoar com suas vivências. Gradualmente, os participantes 

passaram a se reconhecer nas discussões e a se engajar de forma mais ativa, trazendo 

reflexões sobre suas próprias experiências e contribuindo para diálogos mais ricos e 

significativos. 

Ainda segundo Durkheim, ―as maneiras de agir, pensar e sentir (...) apresentam a 

notável propriedade de existir fora das consciências individuais‖ (DURKHEIM, 1978, 

p. 87-88). Ao se identificar nas falas uns dos outros, todos os participantes ficaram 

muito à vontade para falar de suas experiências negativas que os levaram a estar naquele 

ambiente, entendendo bem as questões das medidas protetivas. Foi percebida a 

necessidade de todos os homens envolvidos no grupo de falar de suas questões, 

inclusive de uma forma bem sentimentalista, presumindo que isto não é possível em 

seus cotidianos, talvez seja reflexo da construção social do homem na nossa sociedade 

que não deve demonstrar seus sentimentos e sensibilidades, condensando o vulgo dito 

―homem não chora‖. 

Refletindo um pouco mais sobre o que é ser homem, a partir da fala de Leonardo, 

percebemos que o conceito é um legado passado de homem para homem. Leonardo 

relatou que foi encaminhado para o grupo, pois assumiu sua homossexualidade para sua 

esposa e ela inconformada passou a expor a orientação dele para todos os conhecidos. 

Com essa atitude, em um momento de fúria, Leonardo agrediu a ex-esposa e foi preso 

em flagrante. Ele ficou por uma semana encarcerado e posteriormente passou a 

frequentar o grupo. Bastante emocionado, Leonardo afirmava não ser bandido e dizia 

que estava ali, pois a sociedade não respeitava ―viados‖ (como ele se expressou) e que 

quando ele declarou sua homossexualidade passou a ser marginalizado. 

Ao perguntarmos a Leonardo se em algum momento a sexualidade dele não seria a 

de bissexual, ou se na infância ele já se sentia diferente da normativa sexual, Leonardo 

relatou que quando tinha aproximadamente oito anos, estava em um boteco com seu pai. 

Ele disse que seu pai sempre o levava para botecos, jogos de futebol e que brincavam 

muito. Quando Leonardo estava neste boteco com seu pai, ele estava brincando com um 

colega da mesma idade, e ele frisou bem, estava com um torresmo daqueles bem



44  

carnudos na mão. As brincadeiras faziam com que ele e o colega rissem muito e, nesse 

momento da narração de Leonardo, sua voz embargou e ele disse que parecia que seu 

pai tinha percebido que ele era ―viado‖. Que seu pai puxou seus cabelos e sacudiu sua 

cabeça e o mandou virar homem. Leonardo disse que seu pai o expulsou do boteco aos 

gritos e mandou que ele fosse para casa sozinho e a pé. Nesse momento, foi perceptível 

assistir as lágrimas dele caindo.  

Continuando seu relato, Leonardo disse que foi para casa sozinho, mas que no meio 

do caminho seu pai passou de carro e o mandou entrar. Depois desse fato, Leonardo 

disse que se tornou uma criança mais fechada, posteriormente, um adolescente tímido e, 

por fim, um homem inseguro, sempre esperando a aprovação de seu pai. Leonardo 

passou a frequentar uma igreja de doutrina pentecostal, onde conheceu a sua ex- 

companheira. Acreditando que era pecador e que precisava corresponder as imposições 

sociais sobre o que é ser homem, Leonardo se casou. 

É justamente nesse contexto de naturalização e regulação das identidades que 

emerge, em determinados discursos religiosos, a noção de ―cura gay‖ — expressão que 

se refere à ideia de que a homossexualidade seria uma condição patológica ou desviada, 

passível de tratamento ou reversão. Essa concepção, amplamente difundida por alguns 

setores do campo evangélico conservador, sustenta-se em interpretações moralizantes da 

sexualidade e atua como instrumento de controle sobre os corpos dissidentes. No 

entanto, é importante afirmar de forma categórica: a homossexualidade não é uma 

doença e, portanto, não requer cura. Desde 1990, a Organização Mundial da Saúde 

(OMS) deixou de considerá-la um transtorno mental, e o Conselho Federal de 

Psicologia (CFP), no Brasil, veda expressamente qualquer prática que proponha a 

reversão da orientação sexual de uma pessoa. A insistência na chamada ―cura gay‖ não 

só carece de respaldo científico, como perpetua violências simbólicas e concretas contra 

pessoas LGBTQIA+, muitas vezes sob a aparência de cuidado, mas com efeitos 

profundamente excludentes e patologizantes. 

O casamento de Leonardo não durou muito tempo, porém teve dois filhos com sua 

ex-companheira. Ele afirma que agiu por muito tempo com seus filhos da mesma forma 

que seu pai agiu com ele e que quando agrediu sua ex-companheira seus filhos 

presenciaram o fato. Leonardo chorou muito quando relatou isso e afirmou que não 

queria repetir a história de seu pai, porém, diferente de Silvio, Leonardo não foi



45  

acolhido da mesma forma. O que reforça que a masculinidade ou ser homem é algo 

seletivo e impositivo, que pune quem desvia da norma. 

Como no âmbito social ser homem exclui a possibilidade de expressar emoções 

mais sentimentalistas, o grupo trouxe a todos a possibilidade de falar de suas 

―sensibilidades‖ e principalmente falar de si. Isso os empolgou muito, visto que todos 

esperavam que ali seria mais um espaço repressor e condenatório, principalmente 

saberem que eram apenados, embora tenha sido explicado que a participação deles no 

grupo, mesmo que de forma compulsória, não era considerada propriamente uma pena 

judicial e sim uma determinação. Mesmo assim, de alguma forma, os envolvidos se 

enxergavam desviantes e condenados. Apesar desse sentimento, os envolvidos ficaram 

confortáveis em trazer seus relatos e se reconheceram pertencentes ao mesmo grupo: o 

grupo dos que desviaram uma conduta, que no caso específico, agrediram mulheres. 

Tranquilizados por estarem em um contexto que tinha um ponto em comum e que os 

traziam àquele grupo, os diálogos foram se intensificando e a cada semana os 

participantes ficavam mais à vontade em falar de si e de seus comportamentos. 

Foi apresentado aos participantes como existe uma relação histórica de poder em 

relação aos gêneros, baseado em vasta literatura a respeito. O poder pode se manifestar 

em várias formas e situações, porém essa manifestação de poder traz consigo a 

resistência. De acordo com Foucault, ―[…] o poder se exerce a partir de inúmeros 

pontos e em meio a relações desiguais e móveis [...] que lá onde há poder há resistência 

e, no entanto (ou melhor, por isso mesmo) esta nunca se encontra em posição de 

exterioridade em relação ao poder‖ (FOUCAULT, 1998, p. 90). 

Em relação ao gênero, por muito tempo — e ainda hoje — o poder se estabeleceu de 

forma unilateral, permitindo que apenas um polo dessa relação tivesse a autoridade para 

definir normas e impor comportamentos. Compreendemos gênero como uma relação 

social construída histórica e culturalmente, mas é fundamental reconhecer que ele nunca 

opera isoladamente. Vivemos em uma sociedade estruturada por uma lógica de 

hierarquia interseccional, na qual o homem branco, heterossexual e com posses ocupa o 

topo da pirâmide, seguido pelo homem branco pobre, a mulher branca rica, o homem 

negro com posses — e, apenas depois, a mulher negra, constantemente posicionada na 

base dessa estrutura. Esse ordenamento evidencia que as relações de gênero estão 

profundamente entrelaçadas com as de classe social e raça.



46  

Pensadoras como Angela Davis, Lélia Gonzalez e Patricia Hill Collins foram 

fundamentais para nos fazer enxergar essa articulação entre sistemas de opressão. 

Davis, por exemplo, ao analisar o racismo e o sexismo na estrutura prisional e no 

trabalho reprodutivo das mulheres, denuncia como a opressão de gênero afeta de 

maneira desigual as mulheres negras e pobres (Mulheres, Raça e Classe, 1981). Lélia 

Gonzalez nos chama a atenção para o racismo à brasileira e para o lugar da mulher 

negra como ―amefricana‖, que vive as marcas do colonialismo em seu corpo e sua 

linguagem Lugar de Negro (1982), com Carlos Hasenbalg; Racismo e sexismo na 

cultura brasileira. Já Patricia Hill Collins propõe o conceito de matriz de dominação, 

demonstrando como opressões se cruzam e criam experiências distintas de 

subalternidade, Black Feminist Thought (1990); versão em português: Pensamento 

Feminista Negro, Boitempo. 

Conforme argumenta Butler, ―o gênero não é um substantivo, mas tampouco é um 

conjunto de atributos flutuantes, pois vimos que seu efeito substantivo é a 

peformatividade‖ (BUTLER, 2003, p. 56). Há papéis historicamente construídos que 

impõem às mulheres posturas de subserviência, docilidade e cuidado, enquanto aos 

homens é conferida a virilidade, a força e o poder. Essa lógica não apenas oprime as 

mulheres, como também impõe aos homens um modelo de masculinidade tóxico e 

violento. Reconhecer essas intersecções é um passo essencial para pensar a 

transformação das relações sociais de forma profunda e emancipadora. Gênero é um 

conceito que busca abranger as construções sociais, culturais e históricas das ideias de 

masculinidade e feminilidade. Para Judith Butler em sua obra Problemas de gênero: 

feminismo e subversão da identidade, o gênero seria o efeito de práticas linguísticas e 

discursivas, em que homens teriam algumas atribuições sociais e mulheres outras. Essa 

prática nos é imposta desde o nascimento ou quando o sexo biológico é descoberto. A 

partir dessa descoberta, as práticas discursivas de gênero começam a ser embutidas em 

nossa construção social como homem ou mulher. Um exemplo comum e corriqueiro é 

dizer a uma criança do sexo masculino que menino não chora, reforçando assim uma 

masculinidade em que ao homem será ensinado que não é padrão aceitável demonstrar 

afetividade, emoção ou até mesmo fragilidade. Em contrapartida, à criança do sexo 

feminino é comum dizer que menina é dócil, afetiva, que tal brincadeira não é de 

menina e assim a feminilidade será construída demarcando o papel social da mulher 

como  sendo  a  cuidadora,  a  paciente,  a  submissa,  a  frágil.  Esses  enunciados



47  

performativos irão marcar a trajetória dos corpos sexuais e o gênero que ele se encaixa, 

trazendo em si a maneira como homens e mulheres devem se comportar socialmente: 

Os limites da análise discursiva do gênero pressupõem e definem por 

antecipação as das configurações imagináveis e realizáveis do gênero na 

cultura. Isso não quer dizer que toda e qualquer possibilidade de gênero seja 

facultada, mas que as fronteiras analíticas sugerem os limites de uma 

experiência discursivamente condicionada. Tais limites se estabelecem sempre 

nos termos de um discurso cultural hegemônico, baseado em estruturas binárias 

que se apresentam como a linguagem da racionalidade universal. Assim, a 

coerção é introduzida naquilo que a linguagem constitui como o domínio 

imaginável do gênero (BUTLER. 2017, p. 30). 

Essas construções sociais das performances de gênero podem reforçar a ideia de 

poder que um gênero tem em relação a outro. Ao percebermos isso, podemos entender 

que o reforço ao poder irá ultrapassar a esfera do Estado e passará a ser praticado em 

outros níveis, como, por exemplo, o ambiente familiar, onde a construção social nos 

informa que o homem é o dominante e a mulher, a dominada, trazendo assim, 

prerrogativas de privilégios a esse homem, que, por muitas vezes, acaba por exigi-los, 

utilizando assim das violências. 

Trata-se (...) de captar o poder em suas extremidades, em suas últimas 

ramificações (...) captar o poder nas suas formas e instituições mais regionais e 

locais, principalmente no ponto em que ultrapassa as regras de direito que o 

organizam e delimitam (...). Em outras palavras, captar o poder na extremidade 

cada vez menos jurídica de seu exercício. (FOUCAULT, 1979, p.182) 

Embora essa construção social de gênero fosse apresentada a esses homens, a 

maioria acreditava ser normal essa lógica, não reconhecendo hierarquias e privilégios, 

inclusive voltando a reafirmar que estariam ali injustamente, por questões cotidianas 

que casais passam. Percebe-se, com frequência, um discurso conservador vindo dos 

participantes, que justificam algumas de suas atitudes com base na família, na moral e 

nos costumes.  

Baseado nisso, podemos discutir o grande número de violência contra a mulher em 

que em muitas culturas mulheres são destinadas a cuidar da casa, dos filhos, do marido 

e é conveniente a elas que sigam essas regras sociais, pois violá-las pode legitimar



48  

violências. Tais violências então inseridas a partir da construção de poder que um 

gênero se impõe em relação ao outro: 

Gênero é um elemento constitutivo das relações sociais baseado nas diferenças 

percebidas entre os sexos [...] o gênero é uma de dar significado às relações de 

poder (SCOTT, 1995, p. 86) 

Uma das construções sociais mais fortes, permanentes e que exercem mais 

hierarquia e poder é a construção da masculinidade. Discutir e repensar a masculinidade 

é discutir e repensar as relações de poder. De acordo com Oliveira, 

os mecanismos sociais que possibilitam privilégios se tornam invisíveis para 

aqueles que são favorecidos por eles. Assim, os homens brancos de classe 

média, quando se olham no espelho, se veem como seres humanos 

universalmente generalizáveis. Eles não estão capacitados a enxergar como o 

gênero, a raça e a classe afetam suas experiências‖ (OIVEIRA, 2004, p. 143). 

As masculinidades se apresentam de várias formas, contudo podemos considerar 

que a masculinidade hegemônica se apresenta como um guia de comportamentos, 

emoções e atitudes. Talvez, por ser esse modelo ideal a ser seguido que muitos homens 

não percebam que em certas circunstâncias estão cometendo violência. Tal inabilidade 

dessa percepção foi amplamente falada nas reuniões dos Grupos Reflexivos para 

Homens. 

Os Grupos Reflexivos para Homens, em sua essência, buscam quebrar a construção 

social do homem, que por muitas vezes é impedido de expressar seus sentimentos ou 

impulsionado a exercê-los de forma agressiva ou violenta: 

Algumas características interpretadas como ―naturais‖ tais como a dominação 

social e política, o desinteresse pelos cuidados domésticos, a propensão à 

agressividade, competição e poligamia (OLIVEIRA, 2004, p. 154). 

Voltando à pergunta feita sobre o que era ser homem, em que as respostas foram 

torneadas pelos conceitos de ser homem é ser responsável, é ser provedor da casa, é ter 

caráter, entre outras qualificações que giram em torno de características que podem ser 

pertencentes aos homens ou as mulheres, o que foi percebido é que nesse imaginário do 

―ser homem‖ há uma inclinação dos participantes em ter um pensamento conservador



49  

com uma forte referência à ideologia do familismo, segundo a qual vê a família nuclear 

de um pai, uma mãe e seus/suas filhos/as como a unidade social central, reforçando os 

papéis sociais de homens provedores e mulheres cuidadoras. Portanto, uma das 

características típicas do familismo é a insistência de que a normalidade reside na 

família nuclear patriarcal. O conservadorismo também se expressa na percepção deles 

de que a sociedade deveria ser mais repressiva e punitiva, destacando qualidades 

associadas ao universo masculino, como autoridade e violência, enquanto características 

importantes para a condução da sociedade. 

Ao se posicionarem favoráveis à ideologia provedora do que é ser homem, os 

participantes negaram a existência de outras formas de expressar suas masculinidades e 

―elegeram‖ como padrão a masculinidade hegemônica, que os coloca em uma relação 

de hierarquia diante dos outros homens. Talvez essa posição esteja relacionada ao fato 

de todos estarem frequentando o Grupo Reflexivo por determinação judicial e por 

acreditarem que esse seja o modelo aceito e que foi adotado pela maioria dos 

participantes. Segundo Oliveira, 

a conveniência deste modelo de comportamento advém do fato de ele ser visto 

como resultante de um processo civilizador do agente masculino, uma vez que 

o homem é visto como naturalmente bárbaro e, quando deixado à sua própria 

sorte, tenderia a desenvolver suas características essenciais, que se manifestam 

numa ampla gama de comportamentos destrutivos (OLIVEIRA, 2004, p. 152) 

Ao adotarem um discurso em que não se reconhecem como violadores de direitos, 

os participantes, encorajados uns pelos outros, defendem que o modelo de 

masculinidade incorporado por eles enquanto habitus – ―sistemas de disposições 

duráveis e transponíveis, estruturas estruturadas predispostas a funcionar como 

estruturas estruturantes‖ (BOURDIEU, 1980, p. 88) – é o que os faz serem ―homens de 

verdade‖, sendo a eles negado o direito de sentimentalidade ou fragilidade, e a 

postulação de uma conduta forte e sisuda. Ao não entenderem que o comportamento da 

masculinidade hegemônica, além de ferir diretamente o gênero oposto (mulheres) ou 

homens que não exercem a mesma masculinidade que eles, os fere diretamente, pois 

esse comportamento gera atividades de risco, como o uso abusivo de álcool e drogas, 

violência urbana e violência de gênero.



50  

Ao serem perguntados quem seria o exemplo de homens que os referenciaram ou 

marcaram suas trajetórias, foi perceptível em seus relatos que essas lembranças eram de 

homens que marcaram suas existências através de violências, como seus próprios pais, 

por exemplo. Em contrapartida, ao serem perguntados como gostariam de ser lembrados 

pelos seus filhos, todos foram categóricos em dizer que queriam ser lembrados por 

serem amigos, cuidadosos e zelosos com seus descendentes. Esse ponto realça a 

importância do grupo reflexivo em que os participantes se chocaram com os processos 

de construção de suas masculinidades, deixados por seus antecessores, e os processos 

que queriam deixar para seus sucessores: 

...a ideia de um homem vítima de um processo de socialização que prescreve 

atitudes restritivas e comportamentos limitantes de gênero fez escola e é ainda 

bastante comum na pena de vários autores que discutem o tema. A preocupação 

continua a recair sobre esse processo levado a cabo em diferentes situações e 

instituições, orientado para a transformação do infante no verdadeiro homem, 

socialmente reconhecido como varão genuíno e autêntico, ou seja, macho 

indiscutível (OLIVEIRA, 2004, p. 173) 

Ao perceberem o legado deixado por seus antecessores, sobre o como é ser 

homem e como é performar esse homem, o grupo trouxe a reflexão e a crise da 

masculinidade hegemônica. À medida que as sessões iam se construindo os 

participantes percebiam que, por muitas vezes, foram constituídos para serem vítimas de 

outros homens que estavam hierarquicamente mais avançados que eles ou que seriam 

algozes de outros homens que estavam hierarquicamente menos avançados, além de 

perceberem como essa hierarquia atinge diretamente o gênero oposto. Muitos 

reconheceram a masculinidade hegemônica a qual foram submetidos, principalmente 

por homens mais velhos que os educaram e perceberam como mulheres que os 

educaram sucumbiram a esse modelo de masculinidade: 

Ser homem é potencialmente estar condenado a angústia. A dor dos homens e a 

maneira como exercemos o poder não são apenas sintomas de nossa ordem de 

gênero atual. Juntas formam nosso sentido de ser homens, porque a 

masculinidade se converteu em uma espécie de alienação (OLIVEIRA, 2004, 

p. 173).



51  

Refletir sobre masculinidade, em grupo, traz algo muito mais profundo: a 

hierarquização de poder que o universo dos homens produz e cativa e  que, sem 

questionarem, eles reproduzem. Ao estarem imersos em uma construção na qual são 

os detentores de privilégios, não se questionam o preço que pagam por estarem 

nessa posição. Quando confrontados sobre seus processos e questionados sobre a 

legitimidade desses processos, os envolvidos recorrem a um discurso que tem 

moldes conservadores e que legitima essa posição de poder que colocam os homens 

em situação de domínio. 

Pensando ainda em ―o que é ser homem‖ e como as masculinidades agem nos 

indivíduos que nascem com o sexo masculino, entendemos que por identificação ou 

por assimilação, esses indivíduos passam a se reconhecer pertencentes ao mesmo 

grupo, mesmo que nunca tenham se visto, e enquanto indivíduos masculinos 

possuem o mesmo código de leitura e entendem que são semelhantes. Esse 

reconhecimento dá origem ao que entendemos como ―pacto da masculinidade‖: 

 

Quando o indivíduo desempenha um papel, implicitamente solicita de seus 

observadores que levem a sério a impressão sustentada por ele. Pede-lhes para 

acreditarem que o personagem que veem no momento possui os atributos que 

aparenta possuir, que o papel que representa terá as consequências 

implicitamente pretendidas por ele e que, de um modo geral, as coisas são o 

que parecem ser. Concordando com isso, há o ponto de vista popular de que o 

indivíduo faz sua representação e seu espetáculo ―para benefício de outros‖ 

(GOFFMAN. p 29. 2014). 

 

Na prática social esse pacto se dará de várias formas, seja em situações em que 

homens são silenciados e se tornam a vítima de uma masculinidade hegemônica em 

que é silenciada, ridicularizada ou sofre um linchamento moral ou quando homens 

se silenciam diante de violências, partindo de homens, das quais mulheres são alvo. 

É importante ressaltar que o pacto da masculinidade irá ter efeitos não somente 

em atitudes que atinjam o feminino; este pacto irá atingir homens que de uma forma 

ou de outra ―negaram‖ o poder do falo. 

De modo geral, o ―pacto da masculinidade‖ é um mecanismo de sustentação do 

sistema patriarcal que estrutura a sociedade, favorecendo e privilegiando os homens 

que ocupam posições de domínio dentro da hierarquia de gênero, sobretudo aqueles 



52  

que performam a masculinidade hegemônica. No entanto, esse pacto, também afeta 

negativamente, os homens que pertencem às masculinidades subalternas — como 

homens negros, pobres, gays ou trans —, que frequentemente são excluídos dos 

benefícios plenos desse sistema. Ainda assim, esses mesmos homens podem, em 

determinadas relações sociais, usufruir de vantagens em relação a grupos mais 

vulnerabilizados, como mulheres e pessoas LGBTQIA+ mais marginalizadas. Dessa 

forma, o pacto da masculinidade atua tanto como estrutura opressiva quanto como 

fonte relativa de privilégio, revelando sua complexidade e capacidade de reprodução 

dentro do sistema patriarcal. 

Em termos estatísticos, o Brasil é um dos países mais perigosos para as 

mulheres. De acordo com dados trazidos pelo Atlas da Violência 2021, elaborado 

pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA) e pelo Fórum Brasileiro de 

Segurança Pública (FBSP), o Brasil registrou 50.056 assassinatos de mulheres entre 

os anos de 2009 e 2019. Entre os anos de 2000 e 2022 ocorreu uma explosão de 

violência doméstica contra as mulheres e isso se deve à pandemia da Covid-19. 

Fatores como o isolamento social, a convivência prolongada com agressores, o 

estresse econômico e o medo relacionado ao vírus contribuíram para esse cenário. 

Também nesse período aumentou o número de crimes sexuais contra meninas. 

Embora esses dados específicos sejam limitados, relatos e estudos indicam um 

crescimento nas denúncias de violência sexual contra mulheres e meninas nesse 

período. A subnotificação e a dificuldade de acesso a serviços de proteção durante o 

isolamento social podem ter influenciado a disponibilidade e precisão desses dados. 

Esses dados evidenciam a vulnerabilidade das mulheres à violência desde a 

infância, especialmente dentro do ambiente doméstico. No Brasil, embora vivamos 

sob uma lógica social patriarcal, na qual os homens são historicamente posicionados 

como detentores do poder simbólico e material, dados da PNAD Contínua (IBGE, 

2022) mostram que 48% dos lares brasileiros são chefiados por mulheres. Essa 

realidade revela uma contradição importante: ainda que as mulheres estejam 

assumindo majoritariamente a responsabilidade econômica de suas famílias, 

continuam sendo as principais vítimas da violência doméstica e intrafamiliar, 

especialmente meninas. 

A estrutura patriarcal se manifesta não apenas na distribuição desigual de poder 

nos espaços públicos, mas também no interior das próprias casas, onde a autoridade 



53  

e os privilégios masculinos são muitas vezes reforçados, quando os lares são 

sustentados financeiramente por mulheres. A presença de um homem no domicílio 

tende a restabelecer as hierarquias tradicionais de gênero, invisibilizando o papel da 

mulher como provedora e perpetuando dinâmicas de dominação masculina. Assim, 

constata-se que a responsabilidade econômica feminina não necessariamente se 

traduz em autonomia ou proteção contra a violência, uma vez que os valores 

patriarcais continuam a operar de maneira profunda nas relações familiares e 

afetivas. 

Seguindo o raciocínio de que o pacto da masculinidade — ou seja, a norma 

hegemônica que estrutura o que se espera de um ―homem de verdade‖ — também 

impõe violências e restrições aos próprios homens, é fundamental reconhecer que 

essa experiência não é homogênea. A perspectiva da interseccionalidade, nos ajuda a 

compreender que os efeitos desse modelo de masculinidade variam profundamente 

de acordo com a posição social dos sujeitos. Assim, embora todos os homens 

possam, em maior ou menor grau, estar inseridos nas exigências e pressões da 

masculinidade normativa, são especialmente vulneráveis aqueles que ocupam 

posições subalternizadas em outras dimensões sociais. 

Homens gays, homens transexuais, homens afeminados, homens negros e 

indígenas – entre outros marcadores – vivenciam não apenas o tensionamento com 

os padrões da masculinidade hegemônica, mas também o entrecruzamento de outras 

formas de opressão, como o racismo, a homofobia, a transfobia e o classismo. 

Nesses casos, o não cumprimento (ou a impossibilidade de cumprir) os atributos 

normativos do ―ser homem‖ – como a virilidade, a força física, o autocontrole 

emocional e a autoridade – não apenas os exclui do modelo dominante, mas também 

os expõe a violências específicas e à negação de sua humanidade. A 

interseccionalidade, portanto, não é apenas um recurso teórico, mas uma ferramenta 

analítica essencial para compreender como o sistema de gênero se articula com 

outros sistemas de dominação, afetando os sujeitos de maneira desigual e 

hierarquizada. 

De acordo com o Atlas da Violência 2023, em relação a comunidade 

LGBTQIAPN+: 

No Brasil, as limitações na produção de dados constituem o principal desafio 

técnico à implementação de políticas públicas destinadas a esta população. 



54  

As transformações institucionais nessa produção são bastante lentas e 

desiguais, seja no setor da Segurança Pública, como indicado nas edições 

anteriores do Anuário Brasileiros de Segurança Pública (FBSP, vários anos), 

seja no da Saúde, tratado no Atlas da Violência. A insuficiência de dados em 

torno da população LGBTQI+ indica, neste sentido, subnotificação e 

subqualificação do fenômeno, seja nas bases produzidas oficialmente, 

avaliadas em FBSP (2022; 2021; 2020; 2019), Cerqueira e Bueno (2019, 

2020) e Cerqueira,Ferreira e Bueno (2021), seja nas produzidas 

extraoficialmente, avaliadas pela Associação Nacional de Travestis e 

Transexuais (Benevides, 2022; Benevides e Nogueira, 2021; 2020; 2019) e 

pelo Grupo Gay da Bahia (Oliveira e Mott, 2022; 2020; Gastaldi et al., 2021; 

GGB, 2019) (BRASIL, IPEA, Atlas da Violência 2023). 

De acordo com dados do Atlas da Violência, os homens gays estão entre os mais 

atingidos pela violência dentro da comunidade LGBTQIAPN+, revelando a intensidade 

da repressão que incide sobre corpos dissidentes da norma heteromasculina. Essa 

realidade pode ser compreendida à luz da crítica ao pacto da masculinidade, que 

estabelece regras implícitas de comportamento, poder e pertencimento para os sujeitos 

lidos como homens. Ao recusarem os padrões de virilidade, autoridade e dominação — 

elementos centrais da masculinidade hegemônica —, homens gays rompem com as 

expectativas sociais atribuídas ao sexo masculino desde o nascimento. Essa recusa 

simbólica do ―poder do falo‖, entendido aqui como representação da autoridade 

masculina normativa, é interpretada por esse sistema como uma transgressão 

imperdoável, o que torna seus corpos alvos de punição e disciplinamento. A violência, 

portanto, funciona como uma forma de coerção e castigo social, reafirmando a 

masculinidade hegemônica pela exclusão e destruição de tudo que a desafia. 

O segundo grupo mais atingido pela violência é o das mulheres transgênero — 

travestis e transexuais —, cujos corpos são alvo de agressões ainda mais cruéis. A lógica 

por trás dessas violências segue o mesmo princípio do rompimento com a 

masculinidade hegemônica: trata-se da negação do ―poder do falo‖, símbolo do domínio 

patriarcal. No entanto, nesse caso, o castigo social se intensifica, pois não apenas há a 

rejeição do status masculino, mas também o desejo de se tornar o feminino — algo 

profundamente estigmatizado e ameaçador à ordem cisheteronormativa. Já os homens 

transexuais compõem o terceiro grupo mais violentado e enfrentam outro tipo de 

apagamento: por mais que se identifiquem e vivenciem o masculino, são 

frequentemente deslegitimados pelos homens cisgêneros, que os percebem ainda sob o 

prisma do sexo atribuído ao nascimento. Nesse sentido, são excluídos do pacto da 



55  

masculinidade não por rompê-lo, mas por jamais serem reconhecidos como pertencentes 

a ele, o que evidencia que a masculinidade normativa continua a ser validada a partir de 

critérios biológicos e essencialistas, que negam a legitimidade das identidades 

transmasculinas. 

O pacto da masculinidade traz grandes prejuízos à sociedade, principalmente para os 

grupos citados acima. Em diversas situações em que homens cometem abusos ou até 

mesmo crimes, ocorre uma ―união‖ para que esses homens tenham suas atitudes 

justificadas e, assim, possam ser isentos de seus atos. Por muito tempo era comum que 

homens expusessem mulheres com as quais tinha relação sexual, através de práticas de 

exibição de fotos ou vídeos dessas mulheres para grupos de homens. Esse hábito 

raramente era censurado por outros homens. Pessoas LGBTQIAPN+ também sofreram 

— e ainda sofrem — violências, tanto morais quanto físicas, por parte de homens que 

acreditavam não estar cometendo crimes, mas sim legitimando sua masculinidade 

perante outros homens ou até mesmo perante a sociedade. Em se tratando das violências 

que a masculinidade hegemônica gerou e ainda gera, foi necessário que grupos de 

ativismo social fizessem várias denúncias para que o Poder Público olhasse com 

seriedade para essa questão. 

Recentemente pudemos assistir como expectadores, como o pacto da masculinidade 

funciona na prática. O ex-jogador da Seleção Brasileira, Daniel Alves, foi preso pelo 

governo da Espanha acusado de estupro. Em muitas de suas falas ele deu a entender que 

o ato sexual foi consentido. Aqui, cabe a ele tentar se defender e usar os artifícios que 

tem. No caso tentar deslegitimar a fala da vítima e assim ganhar apoio de outros 

homens. O pacto da masculinidade se tornou efetivo neste caso quando Daniel teve, 

supostamente, sua fiança paga pelo também jogador Neymar. Como no pacto da 

masculinidade existem regras e uma delas, no entendimento deste pesquisador, é não 

trazer alardes para os privilégios dos homens, a atitude de pagar a fiança de um 

estuprador repercutiu muito mal e foi necessário que o pai do jogador Neymar fosse à 

imprensa e anunciasse que não pagaria a fiança de Daniel Alves. Aqui cabe ressaltar, 

que após recurso na justiça espanhola, Daniel Alves foi absolvido das acusações, porém 

o exemplo mostra como se opera o pacto da masculinidade. 

Bem como Daniel Alves, o ex-jogador Robinho também foi condenado a 9 anos de 

prisão por estupro e antes que tivesse sua prisão efetivada na Espanha conseguiu chegar 

até o Brasil. Após 10 anos e muita denúncia de ativistas, o ex-jogador foi preso após 



56  

decisão do Supremo Tribunal Federal. 

Assim como esses exemplos, podemos citar inúmeros outros e devido a isso 

pudemos vivenciar várias ações que fazem partes de um pacto da masculinidade e que 

precisaram que ocorresse uma intervenção pública para que houvesse a mudança de 

comportamento social: 

 No ano de 2006, foi criada a Lei Maria da Penha, com o objetivo de garantir os 

direitos das mulheres que sofriam violência doméstica e de gênero. A Lei foi uma 

importante aliada na promoção de mudanças comportamentais e na tentativa de reduzir 

a acentuada relação de poder entre homens e mulheres. Contudo, devido ao costume 

social e ao próprio pacto da masculinidade, a referida lei demorou a se consolidar 

efetivamente, pois foi necessário criar mecanismos e aparatos no sistema judiciário e na 

segurança pública para que os autores de violência doméstica e de gênero fossem, de 

fato, punidos. 

 Em 2012 foi sancionada a Lei 12.737, mais conhecida como Lei Carolina 

Dieckmann, que inseriu no Código Penal o crime de invasão de dispositivos 

informáticos (celulares, tablets, notebooks). Carolina Dieckmann, atriz brasileira teve 

seus arquivos íntimos invadidos, copiados e propagados, o que gerou grandes problemas 

para ela na época dos fatos. 

 No ano de 2021, foi sancionada a Lei 14.245, mais conhecida como Lei Mariana 

Ferrer para proteger vítimas de crimes sexuais em audiências. Na ocasião Mariana 

Ferrer foi coagida, intimidada e culpabilizada pelo estupro do qual foi vítima. 

 No ano de 2023 foi promulgada a Lei 14.786, mais conhecida como Não é Não, que 

estabelece regras para casas noturnas, boates, espaços para shows, espetáculos. 

 

Essas leis são uma demonstração de que as mulheres sempre foram vítimas do que 

aqui definimos como pacto da masculinidade. No caso de Maria da Penha, o crime de 

tentativa de feminicídio ocorreu no ano de 1983, deixando-a paraplégica. Foi necessário 

que Maria da Penha recorresse a cortes internacionais para que seu algoz fosse julgado e 

condenado. O primeiro julgamento de seu ex-marido ocorreu somente no ano de 1991, 

mas devido a recursos ele foi posto em liberdade, sendo julgado posteriormente no ano 

de 1996. Devido à repercussão negativa do caso, o Brasil foi denunciado na Comissão 

Interamericana de Direitos Humanos e foi responsabilizado por negligência, omissão e 

tolerância em relação à violência doméstica praticada contra mulheres. 



57  

Já a atriz Carolina Dieckmann teve fotos íntimas vazadas após solicitar reparo de 

seu notebook. O fato que ocorreu com a atriz demonstrou uma prática comum que 

mulheres brasileiras sofrem: ter suas imagens expostas para prazer dos homens. Essa 

prática, além de exaltar a expertise dos homens, por conseguirem fotos íntimas de 

mulheres, colocavam as vítimas em situação vexatória e de julgamento moral, como se 

elas fossem as favorecedoras da exposição. Essa lei abriu debate para a questão da 

imagem íntima de mulheres e do direito que elas têm em posarem apenas para seus 

parceiros sem correr o risco de serem expostas e julgadas. 

O caso Mariana Ferrer teve grande repercussão nacional, em que gravações de uma 

audiência mostram a vítima sendo coagida, confrontada e humilhada por homens que 

compunham os poderes judiciários. Mariana Ferrer denunciou ter sido vítima de estupro 

por seu chefe. Na ocasião a defesa de seu agressor a agrediu verbalmente e a 

impossibilitou de trazer sua versão. O suspeito do crime foi absolvido. Em tempo, a 

defesa criou uma tipificação do crime de estupro para alcançar a absolvição do suspeito 

denominando de ―estupro culposo‖ quando não há intenção de estuprar. Os movimentos 

de proteção à mulher repercutiram de forma negativa a tentativa da defesa e do 

judiciário em desqualificar a vítima o que tornou possível a criação da lei. 

Já no caso da recente lei ―não é não‖ ocorreu devido à grande necessidade de 

mulheres se sentirem seguras em frequentarem boates, bares, espetáculos sem serem 

importunadas ou assediadas. A lei faz com que estabelecimentos que oferecem esses 

tipos de entretenimento sejam responsáveis pela segurança das mulheres e caso não 

deem a devida proteção para as mulheres, esses locais serão responsabilizados. Essa lei 

teve grande divulgação no carnaval de 2024. 

Para exemplificar, na prática, o pacto da masculinidade, achei por bem trazer uma 

lembrança que ocorreu na primeira reunião do primeiro grupo na CAP. Por algum 

imprevisto me atrasei por 15 minutos para chegar e, obviamente, quando cheguei a 

psicóloga e a coordenadora já haviam iniciado a reunião. Entrei sem muito alarde e me 

sentei próximo das duas. Em um primeiro momento os participantes acreditaram que eu 

era um dos encaminhados da justiça, então não chamei muita atenção. Enquanto a 

coordenadora explicava as normas da casa e as regras do grupo, percebi que os 

participantes a ignoravam, bem como ignoravam a psicóloga quando essa intervia nas 

falas. Os participantes se uniram, como já disse antes, para dizer que eram injustiçados, 

que as mulheres estavam fazendo mal uso da lei e assim não conseguiam ouvir ou 



58  

entender o que a coordenadora dizia. Podemos dizer que não queriam ouvir ou entender. 

Após a explanação, por parte da coordenadora sobre a casa e o grupo, ela me 

apresentou. Foi então que os homens pararam para prestar atenção no que eu estava 

dizendo. Esse fato marcou tanto a mim, como a coordenadora e a psicóloga, e passamos 

a usá-lo como exemplo de pacto da masculinidade em outros grupos. 

Partindo dessa lógica em que os homens incorporam esse pacto, é possível 

entender que esse aprendizado causou uma espécie de ―miopia‖ no entendimento do que 

é ser vítima, pois eles não se entendem como vítimas dessa construção e tampouco 

entendem que muitas de suas práticas são abusivas e transformam outros/as sujeitos/as 

em vítimas, como trataremos no capítulo a seguir. 

 

CAPÍTULO 3: CATEGORIA “VÍTIMA” 

 
―O mundo me fere e eu retribuo com minha brandura‖ 

Clarice Lispector 

 

Ao abordar a questão da violência doméstica e de gênero, é essencial refletir 

sobre a construção social da categoria ―vítima‖: o que ela significa, quem são as pessoas 

que a encarnam e de que maneira essa noção é mobilizada tanto pelos participantes dos 

grupos investigados quanto pelas instituições estatais. Trata-se de compreender não 

apenas as experiências concretas de quem sofre a violência, mas também os sentidos 

atribuídos a essa condição — sentidos que variam conforme contextos culturais, 

políticos e jurídicos. Neste capítulo, propomos investigar como a categoria ―vítima‖ é 

construída, disputada e apropriada, revelando os enquadramentos morais e normativos 

que orientam tanto as políticas públicas quanto as percepções sociais sobre quem pode 

(ou não) ser reconhecido como tal. 

Quando o pensamento feminista passou a ter maior visibilidade social, suas 

ideias e reivindicações passaram a exigir, de forma mais organizada e política, que o 

Estado mudasse o olhar  para as mulheres e para a violência que existia no âmbito 

familiar, havia um consenso de que não se poderia atribuir o papel de vítima aos 

homens ou aos sujeitos masculinos. A priori e após muitas reivindicações dos 

movimentos sociais, surgiram as delegacias das mulheres, na década de 1980, porém 

essas delegacias não levavam em conta as relações de gênero e as violências que essas 

relações implicavam. Muitas mulheres não se entendiam como vítimas de uma relação 



59  

de poder entre os gêneros e acreditavam que o tratamento que recebiam não passavam 

de normalidades conjugais. Nessa mesma linha de pensamento, os homens não 

entendiam que algumas de suas atitudes eram consideradas violências e encaravam essa 

questão como desacordos matrimoniais. Além dos atores principais das violências 

domésticas não entenderem a relação de poder que colocavam homens em situação de 

privilégios e as mulheres em situação de vítima, o próprio Estado minimizava essa 

questão, não reconhecendo que essas violências eram graves e as colocavam em um 

patamar de menor potencial ofensivo. Isso pode ser observado quando na década de 

1990 as questões de violência contra mulheres passaram a ser tratadas pela lei 

9.099/1995, que de certa forma banalizava as agressões contra as mulheres, tanto no 

âmbito familiar quanto nas relações afetivas, fora deste contexto (DEBERT; GREGORI. 

2008). 

Como não existia uma punição efetiva para os autores de violência doméstica, a 

sociedade civil e os movimentos feministas passaram a exigir que fosse criada uma lei 

específica para tratar as violências domésticas e de gênero, além de, após o Brasil ter 

sido condenado pela Comissão Interamericana de Direitos Humanos da Organização 

dos Estados Americanos (OEA) por não combater efetivamente as violências contra as 

mulheres. A partir desse apelo social e da condenação, foi promulgada em 2006 a Lei 

11.340/06, mais conhecida como Lei Maria da Penha, em que qualificava os tipos de 

violência contra a mulher e violências de gênero, bem como trazia um olhar para o 

homem agressor, determinando que ele cumprisse algumas determinações judiciais. A 

Lei 11.340/06 não traz penalidades em si, ela é um complemento para fazer alterações 

em crimes já previstos no Código Penal Brasileiro, sendo que a única penalidade 

expressa na lei é o descumprimento de medida protetiva imposta ao agressor, além de 

trazer como grande diferencial as medidas protetivas. 

A Lei 11.340/06 foi um grande avanço no combate das violências domésticas e 

de gênero, porém cabe ressaltar que havia, ou ainda há, um histórico social de 

construções de relações de gênero que favorece o homem em relação à mulher, o que 

faz com que essa construção normalize as violências e invisibilize a mulher como 

vítima, uma vez que por anos as agressões contra as mulheres foram normalizadas e 

legitimadas pela sociedade patriarcal. Inclusive, essa normalização é vista até os dias de 

hoje. Diante da ideia de que os homens pudessem tratar as mulheres de qualquer forma, 

a Lei Maria da Penha instruiu que eles fossem chamados para o debate por meio dos 

Grupos Reflexivos ou programas de ressocialização, que passaram a ser obrigatórios 



60  

desde o ano de 2020. 

A partir dessa perspectiva, este capítulo se propõe a explorar como os 

participantes dos grupos investigados compreendem a noção de vítima, bem como os 

sentidos que atribuem à experiência da violência. Mais do que identificar definições 

fixas, buscamos analisar as interpretações e percepções construídas socialmente por 

esses sujeitos: o que significa ser vítima em seus discursos, quais situações são 

reconhecidas como violência e quais permanecem invisibilizadas.. Essa reflexão é 

fundamental para compreender os enquadramentos simbólicos e afetivos que moldam 

tanto o reconhecimento quanto a negação da violência no cotidiano. 

Ao serem questionados se entendiam o real motivo de estarem no Grupo 

Reflexivo, os participantes, em sua grande maioria, mantinham o discurso histórico em 

que o que havia ocorrido eram amenidades que acontecem nas relações afetivas. 

Pedimos para que narrassem o que havia ocorrido e alguns participantes não quiseram 

relatar, pois ainda não se sentiam confortáveis em estar ali, porém o participante Gabriel 

pediu a palavra e contou sua história. 

Gabriel disse que tinha um relacionamento de aproximadamente 13 anos e um 

filho nesse relacionamento. Que nesses anos sempre existiram pequenas discussões. 

Gabriel relatou que sua ex-companheira já havia procurado a delegacia de mulheres 

algumas vezes e que ela tinha registrado ocorrências de ameaças contra ele. Gabriel 

disse que nunca bateu em sua mulher, porém já havia dado alguns arrancos em seus 

braços e alguns puxões de cabelo. Para ele isso não era considerado violência e sim 

parte de um desentendimento entre casais. Gabriel relatou que algumas dessas 

discussões ocorreram na presença do filho. 

Em uma das discussões, a ex-companheira dele saiu de casa e foi morar com a 

mãe, porém como o casal tinha negócios em comum, além do filho, mantiveram 

contato. Nesse período a ex-companheira de Rafael não formalizou o pedido de medida 

protetiva. Gabriel alega que ela retirou todos os móveis da casa e o deixou apenas com o 

guarda-roupas e a cama, com isso ele disse que ela era uma aproveitadora. Após alguns 

meses de separação, disse que estava sentindo muitas saudades do filho e da esposa, 

então foi até a casa da mãe dela e pediu para que reatassem a relação. Com muita 

resistência a ex-companheira aceitou o retorno, com a condição de que sua mãe fosse  

morar com eles, além de ele ter que mobiliar a casa novamente. Gabriel alega que em 

nove meses de retorno da relação, teve apenas quatro relações sexuais com a 



61  

companheira, o que fez com que ele imaginasse que ela teria ―outro homem‖, como ele 

se expressou. A partir dessa desconfiança, passou a coagir a ex-companheira, forçando-a 

confessar uma possível traição. Essa fase, segundo o narrador, durou aproximadamente 

vinte dias. Gabriel colocou rastreador no carro da ex-companheira e passou a monitorá- 

la, porém não encontrou nada que confirmasse suas desconfianças. Após várias 

tentativas de manter relação sexual com sua ex-companheira e ela negar, Gabriel disse 

que quebrou um armário da cozinha e algumas cadeiras da casa. A companheira acionou 

a Polícia Militar, porém Gabriel evadiu do local e não foi preso em flagrante. No dia 

seguinte, a ex-companheira dele voltou à residência e queria levar os móveis novos que 

ele tinha comprado. Ele alegou que ela não levaria nada, pois ela já tinha levado os 

outros móveis na última separação. Gabriel alega que nessa situação ele foi vítima de 

sua companheira, pois ela não cumpria o ―papel de mulher‖, negando ter relação sexual 

com ele. Foi essa última violência que Gabriel praticou contra sua ex-companheira que 

o levou até a CAP, através de medida protetiva e determinação judicial. 

O relato de Gabriel trouxe, para nós, condutores dos grupos, a oportunidade de 

especificarmos como as violências de gênero operam na sociedade e nas relações 

conjugais. Foi importante dizer para o grupo que a história contada envolvia vários 

tipos de violências previstas na Lei Maria da Penha. Ao discutir com sua parceira e a 

ofendê-la, Gabriel cometeu a violência psicológica. Ao dar arrancos e puxar o cabelo de 

sua companheira, Gabriel cometeu a violência física. Ao chutar e quebrar móveis, ele 

cometeu violência simbólica, e, ao insistir que sua ex-companheira tivesse relação 

sexual com ele, Gabriel cometeu violência sexual. 

Esse relato foi especialmente significativo, pois nos possibilitou apresentar aos 

participantes o conceito de ciclo da violência
11

, desenvolvido pela psicóloga norte-

americana Leonore Walker. Segundo Walker, a violência doméstica tende a seguir um 

padrão recorrente dividido em três fases: a fase da tensão, marcada por hostilidade e 

comportamentos controladores do agressor; a fase da explosão ou agressão, em que 

ocorrem os atos de violência física, psicológica ou sexual; e, por fim, a fase da lua de 

mel, quando o agressor demonstra arrependimento, faz promessas de mudança e adota 

um comportamento afetuoso e conciliador, iludindo a vítima e contribuindo para a 

manutenção do vínculo abusivo. 

Ao explicar esse ciclo, pudemos contribuir para que os participantes 

                                                      
11

 
8
Disponível em https://www.institutomariadapenha.org.br/violencia-domestica/ciclo-da- violencia.html 

https://www.institutomariadapenha.org.br/violencia-domestica/ciclo-da-violencia.html
https://www.institutomariadapenha.org.br/violencia-domestica/ciclo-da-violencia.html


62  

reconhecessem as dinâmicas recorrentes da violência, muitas vezes naturalizadas em 

suas vivências ou nos discursos cotidianos. Além disso, foram apresentados dados do 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública, que evidenciam a gravidade das violências de 

gênero no Brasil, reforçando a importância de discutir e enfrentar essas dinâmicas no 

âmbito das políticas públicas e da educação social. 

 

 
Figura7: Homicídios de mulheres e femminicidios. Fonte Fórum Brasileiro de Segurança 

Pública 

 

Figura 8: Tentativas de homicídio de mulheres e tentativa de feminicídio. Fonte Fórum Brasileiro 

de Segurança Pública 

 



63  

Figura 9: Lesão corporal dolosa - violência doméstiva. Fonte Fórum Brasileiro de Segurança Pública 

 

 

 

 

 

 

Figura 10:Ameaças - vítimas mulheres. Fonte Fórum Brasileiro de Segurança Pública 

 

 

 

 

Figura 11: Perseguição e violência psicológica. Fonte Fórum Brasileiro de Segurança 

Pública 
 

 

 
Figura 12: Ligação para o 190 com natureza de violência doméstica. Fonte Fórum 

Brasileiro de Segurança Pública 

 



64  

Figura 13: Medidas protetivas de urgência. Fonte Fórum Brasileiro de Segurança Pública 
 

 

 
 
 

Após a apresentação dos dados sobre violência de gênero, algo comum emergiu em 

todos os grupos: diversos participantes passaram a relatar experiências próprias de 

violência — incluindo ameaças, perseguições e até agressões físicas. Ao serem 

questionados sobre o motivo de não terem registrado boletins de ocorrência ou buscado 

apoio institucional, as respostas se mostraram bastante semelhantes: relataram vergonha 

e o receio de serem ridicularizados ao procurarem órgãos de segurança pública. Esse 

sentimento revela como a masculinidade hegemônica opera como um mecanismo de 

silenciamento, impedindo que homens se reconheçam, ou se apresentem publicamente, 

como vítimas no contexto das relações de gênero. 

Quando provocados a rememorar situações em que se sentiram vulneráveis ou 

vitimados, os participantes compartilharam relatos significativos — desde aspectos da 

educação rígida e repressiva na infância até episódios de abuso e assédio sexual. Esses 

relatos indicam que, embora a experiência da violência entre homens seja real e 

frequente, há barreiras simbólicas e normativas que dificultam seu reconhecimento 

social e institucional, reforçando uma cultura do silêncio sustentada por estereótipos de 

força, controle e invulnerabilidade associados ao ideal de ser homem. 

Aqui trago o relato de Bruno, que muito emocionado, disse ter sido criado por 

sua mãe até, aproximadamente, seus quatro anos e que vivia em situação de abandono 

por parte dela. Ele relata que sua mãe também vivia uma opressão por parte de seu pai e 

de seus avós. Em um momento, sua mãe o levou para passear, escondido, enquanto seu 

pai trabalhava e pediu para que o menino guardasse segredo. Como ele se expressou, 

pedir para uma criança de quatro anos guardar segredo de um passeio é quase que a 

mesma coisa que pedir para ela contar sobre o passeio. Então, quando seu pai chegou, 

ele imediatamente falou sobre a diversão. Essa revelação fez com que seus pais



65  

brigassem. Bruno relatou que seu pai saiu tomando rumo ignorado e quando foi por 

volta das 4 horas da manhã, acordou sendo agredido por sua mãe, que dizia que ele 

nunca mais sairia com ela, que ele era um filho ruim. Bruno relatou que foi muito 

agredido e que as agressões cessaram apenas quando seu pai chegou. Ao ver o filho 

naquele estado, o pai decidiu pelo divórcio. Bruno disse que, por muito tempo, se sentiu 

culpado pela separação, mas hoje tem consciência de que ele era apenas uma criança, 

porém esse fato fez com que ele se permitisse entrar em várias relações abusivas. 

Já o relato que vejo importância em trazer é o de João. Ele disse que cresceu na roça 

e, desde muito menino, precisou trabalhar no campo. Que sua rotina era acordar de 

madrugada, andar alguns quilômetros, fazer o serviço do campo e voltar antes do 

anoitecer. João relata que a referência de masculinidade se construiu principalmente por 

meio do trabalho que fazia com seu pai e que era uma referência violenta. João relatou 

ainda que sua mãe tinha tanto medo da rigidez de seu pai que, por muitas vezes, o 

agredia. João também traz muitas mágoas desse período, porém diz que ―era outra 

época‖ e que as pessoas viviam dessa maneira – entendemos como uma forma de 

perdoar as violências sofridas. 

A seguir, considero um dos relatos mais importantes, no que se refere à violência 

sexual contra homens. É importante dizer que o relato tem uma profundidade tão grande 

na masculinidade que o participante preferiu escrever, como ele mesmo disse, lágrimas 

em formas de letras. 

Ronan nos relatou que por diversas vezes sofreu assédio e importunação sexual, 

tanto por parte de homens quanto de mulheres. Tal revelação abriu precedentes para que 

os outros homens falassem de suas experiências como vítimas sexuais. Sem dúvida a 

violência sexual contra os homens é um tabu e um campo que precisa ser estudado, pois 

nos foi trazido que eles não denunciavam tais acontecimentos, pois se fosse uma mulher 

que os assediasse e eles denunciassem, seriam vistos como ―menos homem‖, visto que 

no imaginário todo homem tem que estar disposto a investidas de mulheres e, caso não 

estivessem dispostos a corresponder a essas investidas, teriam sua masculinidade 

questionada. Por outro lado, se o assédio fosse cometido por outros homens, teriam de 

qualquer forma sua masculinidade questionada, pois se não correspondessem a esse 

assédio com violência seriam questionados, ou ainda, que esse assédio teria ocorrido 

porque  provavelmente  eles  seriam  homossexuais. Aqui  pensamos  que  há  uma



66  

subnotificação de crimes sexuais contra homens devido à masculinidade hegemônica 

instalada. 

Diante da dificuldade que muitos participantes demonstraram em verbalizar 

experiências relacionadas ao assédio e à violência sexual sofrida por homens — temas 

ainda marcados por tabus, vergonha e silenciamentos —, propusemos uma alternativa 

metodológica: que pudessem expressar-se por escrito, caso se sentissem mais à vontade. 

Foi nesse contexto que Ronan optou por compartilhar um relato em tom mais lúdico, 

mas que, apesar da leveza estilística, revela um sofrimento profundo associado a um 

episódio vivido na primeira infância. Escolhemos encerrar este capítulo com suas 

palavras, pois elas sintetizam, de forma potente e sensível, a complexidade da categoria 

―vítima‖ também quando acionada por sujeitos masculinos. A experiência de Ronan nos 

convida a reconhecer que os homens, embora socialmente distanciados desse lugar 

simbólico, também vivenciam dores, traumas e vulnerabilidades que precisam ser 

nomeadas, acolhidas e compreendidas — especialmente quando envolvem relações de 

poder de gênero. 

Durante muito tempo, os estudos sobre violência de gênero concentraram-se, com 

razão, nas violências estruturais sofridas por mulheres em uma sociedade patriarcal 

(SAFFIOTI, 2004; SEGATO, 2003). No entanto, mais recentemente, algumas pesquisas 

vêm buscando compreender também como os próprios homens são impactados pelas 

normas rígidas da masculinidade hegemônica (CONNELL, 1995; KIMMEL, 2006). 

Entender as mulheres como vítimas da construção social de gênero foi um passo 

fundamental, mas compreender como os homens também podem ser afetados — 

inclusive como vítimas — é um desafio que só recentemente começou a ser enfrentado. 

Instigado pelos relatos dos participantes, buscamos aprofundar o tema da violência de 

gênero contra homens. A literatura disponível concentra-se, majoritariamente, nas 

violências urbanas (BARKER, 2001), sobretudo entre homens jovens e negros, mas há 

escassez de dados e análises quando se trata de violências domésticas, sexuais ou 

relacionais envolvendo homens como vítimas — lacuna que reforça o estigma social 

que os impede de buscar ajuda ou denunciar por medo de terem sua masculinidade 

questionada. Como apontam estudiosos do campo dos estudos de gênero, essa vergonha 

é um dos principais mecanismos de silenciamento e reprodução da violência 

(SEFFNER, 2009; ALMEIDA, 2022).



67  

A seguir, trago as palavras de Ronan, como encerramento deste capítulo e convite à 

escuta de outras vozes que, muitas vezes, não encontram espaço para dizer. 

 

 
“Os grãos de milho” 

 

Me lembro da cena como se fosse hoje, meu pai me chamou para termos uma 

conversa de homem para homem, e eu já estava no auge dos meus quatro 

anos de idade. Ele me levou para o quarto dos fundos, fechou a porta e disse 

coisas muito sérias que eu não entendia muito bem, mas era algo do tipo: 

homem não faz isso! 

Eu fiquei muito triste e me chorei em silêncio. Acredito que eu choro em 

silêncio até hoje, depois daquela conversa. 

De repente ele falou para eu abaixar as calças, ali eu sabia que ele iria me 

machucar. Foram várias palmadas em minha bunda. A bunda de um menino 

de 4 anos. Eu tentava me desvencilhar, gritava pela minha mãe, mas ele não 

parava. Ele estava com ódio, e eu estava achando que aquele ódio que estava 

nele tinha sido causado por mim, mas na verdade esse ódio todo surgiu 

quando aqueles dois jovens molestaram uma criança de 4 anos. Quatro 

anos! Meu pai só canalizou o ódio na pessoa errada, no caso, na vítima: uma 

criança de 4 anos. Até hoje choro em cima daqueles grãos de milho que ele 

me obrigou a ficar ajoelhado por horas para refletir. Até hoje eu reflito! Até 

hoje os grãos de milho doem meus joelhos que já estão velhos. Até hoje sinto 

saudades do meu pai que me protegeu um dia. Hoje somos somente ele lá e 

eu cá. Cada dia um com os seus grãos de milho. Não sabemos qual grão dói 

mais, mas sabemos que ambos terão grãos de milhos em todas as suas 

existências. 

 

 

CAPÍTULO 4: FAZENDO GÊNERO: CAP E AS PROPOSTAS DA 

EQUIPE DE CONDUTORES (“ADMINISTRADORES”) 

Nos capítulos anteriores, analisamos como os homens se posicionam frente às 

categorias de gênero, vítima e agressor. Aqui, observaremos como, a partir das 

interações no grupo reflexivo, emergem efeitos de ruptura subjetiva e reposicionamento 

ético. 

A construção de novas formas de masculinidade tem se mostrado um dos grandes 

desafios da sociedade contemporânea, especialmente diante do agravamento das 



68  

violências de gênero e da urgência em enfrentá-las de maneira estrutural. Este capítulo 

propõe uma reflexão sobre as práticas desenvolvidas nos grupos reflexivos destinados a 

homens autores de violência doméstica, analisando como essas experiências podem 

favorecer a emergência de uma consciência crítica sobre o que significa ―ser homem‖ 

em nossa sociedade. Por meio de uma abordagem humanizada e dialógica, discutiremos 

os caminhos percorridos nesses encontros, os limites e as possibilidades de 

transformação subjetiva, bem como os efeitos desses espaços na desconstrução de 

estereótipos de gênero e na construção de relações mais respeitosas e equitativas. Por 

fim, também são apresentadas as trajetórias dos condutores que participaram ativamente 

desse processo coletivo de ―fazer gênero‖, contribuindo com suas escutas, metodologias 

e vivências para reconfigurar práticas e sentidos atribuídos à masculinidade. 

 É importante dizer que não há cursos específicos para facilitadores de grupos 

reflexivos parra homens, contudo existem guias produzidos por Tribunais de alguns 

estados que orientam as diretrizes que os grupos podem seguir, como por exemplo o 

Estado Distrito Federal que possui um dos documentos mais referenciados no tema e o 

Estado do Rio Grande do Sul que possui um guia prático para implementação de grupos 

reflexos de gênero.  

 Como dito antes, a violência de gênero é um fenômeno intrigante, instigante e 

complexo que está enraizada nas construções sociais e culturais que mantêm as 

diferentes desigualdades de gênero. Como já explorado anteriormente, um dos pilares 

da desigualdade de gênero se personifica na masculinidade hegemônica que cria um 

perfil (quase inatingível) de homem ou do que é ser homem. Connel (2025) e Kimmel 

(2008) trazem para o debate como essa masculinidade hegemônica está diretamente 

associada à dominação masculina que faz com que muitos homens a reproduzam. 

Com o objetivo de mudar essa realidade e a visão masculina de superioridade, foi 

necessário que o Estado criasse mecanismos para uma nova visão sobre o que é ser 

homem, o que é ser mulher e como esses corpos operam socialmente para contribuir 

com o enfrentamento ou discussão das violências de gênero. 

Incluir Grupos Reflexivos para homens, como política pública de enfrentamento, foi 

uma forma eficaz de promover reflexões sobre as consequências dessas construções de 

gênero. O surgimento de uma nova consciência masculina passa pela desconstrução de 

mitos e estereótipos que cercam a masculinidade. É fundamental que os homens 

aprendam a expressar suas emoções de maneira saudável, a cultivar relacionamentos 



69  

baseados na igualdade e a reconhecer a importância do consentimento. A autora Bell 

Hooks (2004) enfatiza a necessidade de um amor que desafie as normas patriarcais  

promovendo uma masculinidade que valorize a vulnerabilidade e a empatia. 

Então, para conduzir Grupos Reflexivos, é importante que os facilitadores reflitam 

sobre como essas construções os afetaram e de que forma essas experiências podem 

contribuir para o desenvolvimento de novas compreensões sobre gênero, favorecendo a 

construção de uma consciência crítica entre os participantes sobre as relações de gênero  

Na introdução deste trabalho, apresentei minha própria trajetória com o intuito de 

situar o/a leitor/a quanto ao ponto de partida da pesquisa e às experiências que 

moldaram meu olhar até aqui. No entanto, considero igualmente fundamental dar voz às 

demais integrantes da equipe de condutores, mulheres que caminharam comigo ao longo 

de todo esse percurso. Trazer os relatos em primeira pessoa dessas facilitadoras não é 

apenas uma escolha metodológica, mas um gesto político e ético que reconhece a 

importância das suas vivências, percepções e construções subjetivas na condução dos 

grupos reflexivos. Seus relatos oferecem múltiplas camadas de compreensão sobre 

gênero, escuta e transformação, compondo, junto aos homens participantes, a tessitura 

complexa deste processo coletivo de ―fazer gênero‖. A seguir, compartilho as palavras 

de cada uma delas, em suas próprias vozes. 

 

A Psicóloga: as diferentes masculinidades e feminilidades 

 

Parafraseando uma frase da música interpretada pelo artista Pepeu Gomes: ser uma 

mulher masculina, não fere o meu lado feminino. Nas diferentes fases da minha vida 

homens e mulheres deixaram suas marcas relacionadas a como ser masculino e 

feminino, muitos comportamentos foram projetados e introjetados, até certo ponto 

fizeram sentido, depois destoaram em diferentes contextos e hoje tudo foi revisto, sob 

novas lentes, e ressignificado. Aprendo muito com as diferentes masculinidades e 

feminilidades na nossa cultura, bem como nas demais. 

Os traços e virtudes comuns a todo homem e a toda mulher são independentes do 

gênero e da orientação sexual, pois os conceitos não são opostos, visto que são 

construções sociais e estão relacionados a valores e costumes que são repassados no 

processo de socialização em diferentes espaços físicos e simbólicos que permeiam a 

formação da identidade desses sujeitos. As diferentes masculinidades e feminilidades 

são construídas de forma hierarquizada e desencadeiam competições e classificações 



70  

que produzem disputas de poder e determinam formas de ser masculino ou feminino.  

Freud, em 1906, introduz o conceito de bissexualidade como sendo inerente ao menino 

e à menina e relacionando-o também às identificações. Identidade sexual e orientação 

sexual são conceitos diferentes e, no atendimento clínico, é preferível usar o termo 

orientação sexual no sentido de orientação da libido. Não se fala em ―identidade sexual‖ 

ou ―desvio de identidade sexual‖. 

O Grupo Reflexivo para homens, um espaço da CAP, oferece acolhimento a 

homens e mulheres em conflito com a Lei 11.340, conhecida como Lei Maria da Penha, 

e, por meio do diálogo, do conhecimento científico e do compartilhamento de vivências, 

é possível intervir em comportamentos masculinos e femininos hegemônicos . É notória 

a pluralidade de masculinidades e feminilidades (hegemônicas ou não hegemônicas) que 

permeiam a singularidade de cada um dos participantes. Tem sido um aprendizado 

constante lidar com essas diferentes masculinidades e feminilidades, respeitando suas 

particularidades. De certa maneira, posso rever minha feminilidade (e o que tenho de 

masculinidade), como fui e sou impactada pela cultura patriarcal. Mesmo vindo de uma 

família onde as mulheres tinham amplo poder, mesmo assim eram menores que o poder 

dos homens. 

 

A Coordenadora: “Meu conhecimento a respeito do tema é muito mais empírico” 

 

Inicialmente por ser mulher e na infância, adolescência e vida adulta ter sofrido 

vários tipos de violência e pelo trabalho durante 14 anos no Judiciário mineiro com 

violência doméstica, não há que se falar de violência sem olharmos para as questões 

sociais, raciais, culturais e religiosas. 

A misoginia é sem dúvida o mais antigo preconceito da sociedade. 

Como todos os comportamentos na esfera social, também a agressividade, o 

sentimento de superioridade masculino foram apreendidos e estimulados por uma 

sociedade patriarcal. Esse mesmo comportamento virulento, agressivo que se insiste em 

ter sobre as mulheres também é usado contra aqueles que em determinado momento 

social se mostram diferente daquilo que foi estipulado como ―normal‖ para essa 

sociedade: a perseguição aos homossexuais, aos trans, as lésbicas, aos que têm 

deformações físicas, e tantos outros. 

E não se pode deixar de observar que esse comportamento aprendido também traz 

grande dor e sofrimento aos homens. São eles algozes de si mesmos! 

Como afirmam alguns pesquisadores, comportamento aprendido é comportamento 



71  

que pode ser modificado e essa é a luta que se vem travando para mudança do 

comportamento masculino. Cada século teve suas mudanças de comportamento, maior 

ou menor repressão à sexualidade, mas em nenhum deles a misoginia foi arrefecida, e 

de outro lado, é a luta da mulher para buscar seus direitos e equidade. 

Os movimentos feministas que sempre existiram em alguns momentos de maneira 

tímida e, em outros, com maior reverberação, caminham lado a lado com a violência 

masculina — repito — aprendida e exigida por uma sociedade patriarcal ao longo dos 

tempos.  

Num país de tanta exclusão como o Brasil, nos deparamos diuturnamente com a 

violência. Muitos homens não conseguem entender que cometem violência psicológica e 

moral, e por isso há necessidade de criar leis que agravem a pena para quem comete 

feminicídio. Vivemos em uma sociedade que encarcera, sobretudo, rapazes pobres e 

pretos.  

Acredito que a violência contra a mulher, de forma tão avassaladora, como hoje 

ainda acontece, só irá melhorar quando a educação do homem for menos violenta; 

quando for permitido aos homens falar sobre seus sentimentos; poder expressar suas 

dores e mágoas, sem serem ridicularizados. Quando esses homens entenderem que a 

diferença física das mulheres não as incapacita para nenhuma função; que sseus corpos 

não devem ser objetificados; que a homossexualidade não é uma escolha e precisa ser 

respeitada. Quando a religião deixar de fazer de Deus uma arma para promover divisão 

social e justificar todo tipo de agressão e ofensa. Isso é um longo caminho! 

Numa época em que a internet deixa mais visível a luta feminina, em que os crimes 

são mostrados quase que instantaneamente; em que os conceitos e a tentativa de ensinar 

respeito e igualdade no trato são discutidos diariamente, ela, a rede, também traz o 

contraponto, homens que fazem campanhas para manter a submissão da mulher dizendo 

que isso é o correto, mesmo que seja necessário fazer uso da violência. As redes sociais 

difundem a fala de pastores que insistem que mulher tem que ser cativa das vontades 

de seus pais, maridos e companheiros. As mulheres evangélicas, segundo pesquisa da 

pastora Valeria Vilhena, são 40% (quarenta por cento) das mulheres agredidas. 

A Lei sancionada em 29/12/2023 conhecida como ―Não é Não‖ criou protocolos 

para combate à violência contra a mulher em casas noturnas, bares, restaurantes, 

espetáculos musicais e demais locais fechados e shows onde haja venda de bebida 

alcóolica e deixou de fora os templos religiosos, evidenciando como um Congresso 

machista não quer se indispor com a bancada religiosa, perpetuando assim o 



72  

ensinamento agressivo aos homens e à resignação às mulheres. 

Necessário que se traga também as mulheres para essa conversa. Urgente que elas 

modifiquem a forma de criar seus filhos. Imprescindível que se dê um fim a falas 

misóginas vindas das próprias mulheres; a sororidade tão falada e tão pouco executada 

deve ser conversada. No mundo capitalista, necessário que mulheres que cheguem ao 

poder; que assumam cargos de mando, não se esqueçam de serem solidárias com 

aquelas que ficaram no chão da fábrica. 

Mas, apesar de tudo e por tudo, confio que a mudança de todo o contexto da 

violência contra a mulher só se dá com a escuta das pessoas e principalmente com a 

informação, e é por isso que tão logo criamos a CAP, apresentei o Projeto Transformar- 

se para a Vara de Violência Doméstica e Familiar contra a Mulher e, convidei o Cleber, 

que já o conhecia da Delegacia de Mulheres, para dele fazer parte – o que foi uma 

escolha profundamente acertada. 

Nesse mês de janeiro de 2025 estamos iniciando o 40º Grupo Reflexivo já tendo 

passado por essa casa em seus 19 meses de existência mais de 400 participantes. 

O que se observa nos grupos reflexivos é a falta de conhecimento por parte dos 

participantes de seus direitos e direitos dos outros; a falta de pensamento crítico desses 

homens com relação às suas atitudes com companheiras, esposas, mães e filhas. Quando 

trazemos para o grupo as questões de gênero, o feminismo, isso lhes causa impacto; no 

momento que falamos dos cuidados com a saúde física e mental eles se deparam com a 

falta de cuidados que têm para consigo mesmo. Quando trabalhamos as emoções, o 

direito de poder falar e chorar, os participantes dos grupos se mostram profundamente 

tocados. Revelam que é normal os pais baterem até mesmo de forma violenta nos filhos 

repetindo que eles o fazem para criar homens de bem. Quando trabalhamos a 

comunicação não violenta, eles se surpreendem com as formas de dizer e transmitir suas 

emoções e pensamentos. 

Apesar do pouco tempo de existência dos Grupos Reflexivos na CAP já tivemos 

retorno de casais que retomaram o relacionamento e as mulheres fazem questão de dizer 

da transformação ocorrida na forma de agir de seus maridos ou companheiros. Também 

vários homens que passaram pelos grupos nos deram testemunhos de sua mudança no 

agir no dia a dia não só no relacionamento afetivo, mas com a família e amigos de 

maneira geral. 

*** 

Após a apresentação do olhar da Psicóloga e da Coordenadora, bem como a 



73  

minha no início dessa escrita, partimos juntos para a construção de um fazer gênero que 

possibilitasse um novo olhar, uma nova concepção dos interlocutores sobre a grande 

dificuldade de repensar estruturas tão enraizadas em todos e todas nós. 

Por diversas vezes tivemos grande dificuldade de nos expressarmos no objetivo 

comum que era fazer com que os homens que ali estavam não cometessem mais crimes 

relacionados à violência doméstica, nem reincidissem. Porém é preciso relatar que três 

corpos considerados menos valorizados em uma sociedade patriarcal (um gay e duas 

mulheres) com certeza seriam questionados em suas falas, tentariam de uma forma ou 

de outra deslegitimar o que era dito e por fim se manterem em uma posição confortável 

de não pensar e questionar o privilégio de ser homem em uma sociedade patriarcal. 

Tivemos muitos desafios, mas sempre conseguimos contorná-los com calma, 

compreensão e teoria, porém um fato ocorreu no 40º grupo, que realmente trouxe à tona 

práticas masculinas comuns do dia a dia, principalmente contra as mulheres. 

Antes de relatar o fato em si, preciso trazer o conceito do termo ―manterrupitng‖, 

conceito que emergiu na década de 2010 e que é uma junção das palavras ―man‖ 

(homem) e ―interrupting‖ (interrompendo). Essa prática refere-se ao fato de homens 

interromperem mulheres durante interações verbais, especialmente em contextos 

profissionais e acadêmicos. A relevância do termo se intensificou nas discussões 

contemporâneas sobre igualdade de gênero e as dinâmicas de poder — muitas vezes 

invisíveis — que permeiam as interações sociais.  O ―manterrupting‖ serve como um 

exemplo claro de como as vozes femininas podem ser desvalorizadas ou silenciadas em 

ambientes predominantemente masculinos (KARPOWITZ;MENDELBERG, 2014). 

Essa prática surge de forma quase espontânea entre homens que não aceitam que mulhe-

res falem com propriedade sobre determinado assunto, e certamente a maioria das mulhe-

res já vivenciou essa situação. Porém, é importante ressaltar que homens, em sua maioria 

heterossexuais, também se utilizam dessa prática para interromper outros homens que 

consideram tão abjetos quanto as mulheres. 

No caso que relatarei a seguir, essa prática foi realizada por homens heterossexuais que 

interromperam incessantemente a coordenadora da casa e a mim, não nos permitindo fa-

lar. 

Ao buscar um termo semelhante para nomear essa atitude de homens heterossexuais em 

relação a homens gays, não encontrei nenhuma literatura que tratasse de um termo espe-



74  

cífico para esse comportamento. Por isso, aqui sugiro o termo “Interruptgay”, que, na 

mesma lógica em que os homens interrompem as mulheres por não acreditarem em sua 

capacidade interlocutória, caracteriza o ato praticado contra homens gays, cuja capacida-

de de fala e autoridade também são colocadas em dúvida. 

A proposta do termo “Interruptgay” foi um exercício criativo que realizei e que 

me parece possuir grande potencial explicativo. Pode ser considerado arriscado — no me-

lhor sentido — como um neologismo crítico que ajuda a nomear um fenômeno ainda 

pouco discutido, porém recorrente nas relações sociais entre homens. Assim como o ter-

mo “manterrupting” surgiu da fusão entre man e interrupting, para evidenciar uma prá-

tica de interrupção ancorada em desigualdades de gênero, o termo “Interruptgay” une 

interrupt + gay para denunciar interrupções que não são neutras, mas marcadas por ho-

mofobia, cisheteronormatividade e pelo controle da masculinidade. 

Ao iniciarmos, no segundo encontro do 40º grupo, a explicação de como se dava 

a construção social dos indivíduos a partir de sua genitália e de como essa construção é 

incisiva e cotidiana, foi dado o exemplo de como as lojas de brinquedo funcionam, 

separando os itens vendidos como sendo de meninos ou de meninas. Antes que o 

raciocínio pudesse ser concluído, o participante Jhonatas interrompeu dizendo que não 

concordava com o que estava sendo dito, pois os condutores estavam querendo fazer 

meninos virarem meninas e meninas virarem meninos. Tentamos de várias formas 

explicar que não era aquilo que estava sendo dito, porém não conseguimos falar, pois 

Jhonatas estava extremamente alterado, inclusive ameaçando partir para cima de nós. 

Quando tentávamos dizer algo, Jhonatas batia o pé forte, batia na mesa, ria de 

nossas falas e incitava os outros participantes a fazer o mesmo. Os outros participantes, 

utilizando-se do pacto silencioso da masculinidade, passaram a defender Jhonatas e a 

nos atacar. O caos estava estabelecido, não conseguíamos falar, pois os gritos, as batidas 

de pés e as batidas nas mesas abafavam nossas vozes. 

Foi então que precisei tomar uma atitude radical e, quando havia se passado 

apenas 30 minutos de início da reunião, disse que encerraríamos por ali, pela falta de 

respeito e educação dos participantes, e disse que aquele encontro não seria computado 

na presença deles, tendo todos que repetir o encontro, com a possibilidade de serem 

comunicados ao juízo. Nos 39 grupos que antecederam, tivemos alguns problemas de 

discordância, porém sempre ocorreu o respeito. Esse fato gerou o medo dos condutores 

de sofrerem agressão. Após os participantes saírem, pensamos em uma estratégia para



75  

que no próximo encontro não perdêssemos o controle do grupo, foi então que escrevi 

um texto, intitulado ―O que aconteceu semana passada?‖: 

 
O que aconteceu semana passada? 

 

Quando falamos de gênero, tocamos em uma estrutura extremamente 

enraizada em nossa sociedade, que faz com que a discussão dos privilégios 

que alguns corpos possuem beire a violência. 

 

O que ocorreu na semana passada tem nome: violência de gênero! Isso 

ocorreu na semana passada, mas ocorreu há seis minutos com uma menina, 

ou há 16 horas com uma mulher, ou há um dia com um gay ou uma 

transexual. E o que ocorreu semana passada, ocorrerá daqui a seis minutos, 

daqui a 16 horas, daqui um dia, até que consigamos entender que o que 

ocorreu semana passada está estampado todos os dias nos jornais, na internet, 

na sua casa, na sua rua, no seu trabalho. 

 

Não deixar falar é violento, e essa violência de gênero tem nome: 

Interruptman. Esse termo significa interromper. Silenciar. Se recusar a ouvir. 

Ele vem de um agente específico: homens heterossexuais em sua maioria. 

Quando um homem determinado pela justiça precisa frequentar um grupo que 

é coordenado por uma mulher e um homem gay, toda a estrutura que se 

conhece da formação social do gênero entra em colapso, entra em um estado 

de revolta por serem corpos considerados abjetos, inferiores, que vão dizer 

para homens o que é ser homem. Então palavras que ouvimos na semana 

passada, como ―vagabunda‖, ―viado‖, ―mulheres querem privilégios‖—  

nada mais são que a maneira mais conhecida que os homens privilegiados 

agem: silenciam, não permitem a conclusão de um raciocínio, não querem 

ouvir, apenas querem rebater, como se o inimigo estivesse bem ali, 

diante deles. E, meus caros, não se enganem, ouvimos essas palavras todos 

os dias de nossas vidas, desde quando nem entendíamos que isso era 

violência, mas estamos aqui, fazendo jus à grande frase: ―nascem milhares 

dos nossos cada vez que um nosso cai‖. 

Quando se diz que uma menina é estuprada a cada 6 minutos, e a resposta é: 

―De onde você tirou isso?‖ ou ―Quem escreveu sobre isso?‖, isso reflete uma 

construção social de gênero desinformada sobre suas próprias construções, 

origem e consequências; de que mais uma vez, o pensamento vindo de uma 

mulher ou de um homem gay é invalidado — e não importa se os dados 

mostram que uma criança é violentada  a cada 6 minutos, o que importa 

na realidade é que os homens não se preocupam com esses dados, eles se 

preocupam – porque assim foram criados e educados – em silenciar as 



76  

pessoas que eles julgam serem inferiores, devido ao gênero e a sexualidade. 

 

Mesmo assim, com a tentativa de silenciar, intimidar, aterrorizar, os alvos 

resistem e continuam com sua linha de raciocínio, porém o tom aumenta 

propositalmente, para abafar a voz dos que falam. Mas isso não acontece 

mais, e quando os participantes percebem isso, partem para a 

autocomiseração soltando frases do tipo: ―ai você quer me diminuir, me 

humilhar porque você estudou e eu não‖, ―eu não tenho o direito nem de 

falar‖. Isso também é violência e tem nome: gaslighting, ou o ato de negar a 

violência para culpar a quem se ataca. Em tom maior é o famoso vitimismo, 

uma alternativa para transformar a violência em ato legítimo. 

 

Por fim, é muito importante perceber que a sociedade mudou, de que as 

mulheres mudaram, de que as pessoas LGBTQIA+ mudaram e que 

comportamentos como esses não serão mais tolerados, pois não são 

civilizados e são tipificados como crime. O que ocorreu semana passada 

ocorre todos os dias, com mulheres diferentes, com gays diferentes, com 

transexuais diferentes, mas aqui, onde lutamos por um espaço de 

acolhimento, cultivo da paz e mudança social, esse comportamento não será 

tratado como opinião, ele tem nome: é crime! 

 

Na semana seguinte, após a leitura do texto pela Coordenadora, foi possível 

perceber o olhar de vergonha dos participantes, e o pedido de desculpa de alguns deles. 

Foi necessário situá-los da condição que os colocou ali: eram homens encaminhados 

pela justiça, por cometerem violência de gênero. Além disso foi preciso informar que a 

CAP é uma organização sem fins lucrativos e que todos os trabalhadores atuam no local 

de forma espontânea e voluntária. Após a leitura da carta e novamente a explicação de 

como funciona a CAP, os encontros seguiram normalmente, porém a participação dos 

homens se reduziu ao silêncio. 

Algo chamou atenção, no encontro em que a carta foi lida. Um Psicólogo 

substituiu a Psicóloga, e o interessante é que quando os participantes falavam algo, 

dirigiam-se apenas ao Psicólogo homem heterossexual, o que me faz crer que a atitude 

se deu por identificação masculina com ele. 

É importante ressaltar que quando os homens têm seu lugar de privilégio 

questionado, muitas vezes agirão de forma violenta, porém quando não é possível agir 

assim, agem com desprezo, com silêncio, como dito por Bourdieu: 

 
 



77  

Não se pode, portanto, pensar esta forma particular de dominação senão 

ultrapassando a alternativa da pressão (pelas forças) e do consentimento (às 

razões), da coerção mecânica e da submissão voluntária, livre, deliberada ou 

até mesmo calculada. O efeito da dominação simbólica (seja ela de etnia, 

gênero, de cultura, de língua etc.) se exerce não na lógica pura das 

consciências cognoscentes, mas através dos esquemas de percepção, 

avaliação e de ação (BOURDIEU, 2020, p. 68). 

 

 Embora tenha causado um desconforto tanto pela parte dos condutores, como 

pela parte dos participantes, a estratégia de ler uma carta e ter a presença de um homem 

heterossexual, mudou a dinâmica do grupo e as informações foram passadas, e as 

participações tiveram um avanço moderado. 

 

CAPÍTULO 5: APRENDENDO A VER; APRENDENDO A SE LER 

 
O espelho 

 

 

Quando se olhou no espelho, tomou a grande decisão, não iria mais 

chorar! Achou que o efeito de segurar as lágrimas a sensibilizava muito 

mais, mas ela decidiu: as lágrimas não irão existir. Para isso ela sorriu, 

dançou e trepou. Quis a vida. Feliz. 

E assim se fez, feliz. 

 

(Cleber G. R. Miranda) 
 

 

As relações de gênero constituem um fenômeno complexo, envolvendo questões de 

poder, controle dos corpos, das sexualidades, das masculinidades e das feminilidades.  

Entender essas relações é fundamental para entendermos as violências contidas nelas. 

No caso das masculinidades, é fundamental que os homens que cometem atos violentos 

se percebam — e compreendam como essa percepção influencia seus comportamentos.  

Goffman oferece uma lente valiosa para analisar as dinâmicas desses comportamentos: 

As encenações legítimas do cotidiano não são ―representadas‖ ou ―assumidas‖ 

no sentido de que o ator sabe de antemão exatamente o que vai fazer e o faz 

exclusivamente em razão do efeito que provavelmente venham ter. 

(GOFFMAN, 2014, P. 86) 

Um dos momentos mais marcantes das reuniões dos Grupos Reflexivos é o convite à 

reflexão individual por meio de uma dinâmica  que consiste na apresentação de duas 

caixas fechadas — uma vermelha e outra azul —, ambas com um espelho em seu fundo 

https://cacosdecleber.blogspot.com/2011/03/o-espelho.html


78  

e, quando o participante é convidado a escolher uma, a ele é solicitada uma reflexão 

sobre a imagem que vê. Essa parte, que classificamos como a final, consiste em fazer 

com que os participantes olhem para si a partir das perspectivas apresentadas. Que 

falem especificamente de si e para si. A essa altura os grupos já se apresentam coesos e 

com mais intimidade entre os participantes. 

Ao serem questionados sobre o que sentiram ao ver a imagem, tivemos repostas 

interessantes como: ―a imagem é bonita‖, ―a imagem é cansada‖, ―a imagem é de uma 

pessoa responsável‖. 

Questionados posteriormente a respeito do que poderia ser mudado naquela imagem, 

alguns disseram que nada, outros disseram que queriam que a imagem fosse mais bem 

cuidada, outros que a imagem precisava ser mais calma. 

Ficou percetível como foi importante atravessar a parte teórica para chegar até a 

parte em que os integrantes olham para si. Aconteceu uma satisfação, por parte deles, de 

falar sobre seus medos, suas perspetivas e sobre ideais a serem alcançadas. Pudemos 

perceber que aos homens que estavam nos grupos foi dada pouca oportunidade de se 

olharem como sujeitos individuais, que possuem desejos individuais, que possuem 

vaidades e sonhos e que se orgulham ou reprimem quem são. Após as dinâmicas, 

solicitamos que os participantes relatassem suas histórias que envolviam agressividade, 

seja da parte deles, como da parte de terceiros. Mais uma vez, ali nos grupos, o véu da 

masculinidade foi retirado e a emoção dos participantes aflorou. 

Como os grupos foram constituídos por homens que totalizaram 480, optei por 

trazer  depoimentos que foram marcantes nos grupos, antes de começar os depoimentos 

em si, produzi uma tabela com os nomes, frases mais marcantes e tipo de crime que 

ocorreu, importante ressaltar que alguns nomes apareceram antes desse capítulo:  

 

 

 

 

 

 

 

 



79  

Tabela 1: Seleção de nomes, relatos e tipos de violência 

Participante Relato / Descrição 
Tipo(s) de Violência / 
Questões Relevantes 

Observações 

Sílvio 

Foi acolhido no grupo com em-
patia, apesar de apresentar difi-
culdades emocionais; buscava 
romper o ciclo de violência fa-
miliar e construir nova forma de 
ser homem; comparado com 
Leonardo, que não teve o mes-
mo acolhimento, mostra a sele-
tividade e imposição do padrão 
de masculinidade que pune 
quem foge da norma. 

Violência simbólica, aco-
lhimento desigual, imposi-
ção da masculinidade he-
gemônica. 

Exemplo de co-
mo a masculini-
dade é seletiva e 
excludente. 

Daniel 

Relatou momento de ruptura 
subjetiva e expressão de afeto 
no segundo encontro, demons-
trando sensibilidade emocional 
frente ao grupo reflexivo. 

Vulnerabilidade emocio-
nal, expressão afetiva. 

Exemplo de 
abertura emoci-
onal no grupo. 

Marcos 

Apresentou resistência inicial à 
participação, expressou dificul-
dade em lidar com o espaço re-
flexivo e com os temas aborda-
dos, mas foi progredindo ao 
longo do grupo. 

Resistência emocional, di-
ficuldade de abertura. 

Importante para 
ilustrar proces-
sos de resistên-
cia e transforma-
ção. 

Davi 

Comentou que “a gente apren-
deu que tem que falar”, indi-
cando aprendizado de comuni-
cação e compartilhamento de 
sentimentos no grupo. 

Desenvolvimento da ex-
pressão verbal e afetiva. 

Demonstra evo-
lução comunica-
tiva no grupo. 

Hugo 

Descreveu sentimentos de con-
fusão e vergonha relacionados 
às próprias ações violentas, re-
conhecendo a necessidade de 
mudança e responsabilização. 

Conscientização sobre vio-
lência, vergonha, busca 
por mudança. 

Exemplo de au-
toanálise e von-
tade de trans-
formação. 

Francisco 

Relatou experiências de descon-
trole emocional e episódios de 
agressividade, reconhecendo os 
impactos negativos sobre si e 
terceiros. 

Violência física, descon-
trole emocional. 

Ilustra os desafi-
os no processo 
de responsabili-
zação. 



80  

Leonardo 

Relatou agressão à ex-esposa 
após exposição de sua homos-
sexualidade; infância marcada 
por rejeição paterna; viveu con-
flitos com identidade e padrões 
normativos; denunciou a homo-
fobia e marginalização sofrida; 
possui dois filhos e expressa de-
sejo de romper ciclo de violên-
cia. 

Violência física, simbólica, 
homofobia, rejeição fami-
liar, marginalização. 

Demonstra o im-
pacto da violên-
cia simbólica na 
construção da 
masculinidade e 
da identidade 
sexual. 

Gabriel 

Relacionamento conflituoso de 
13 anos, com registros de ame-
aças pela ex-companheira; ad-
mitiu agressões físicas conside-
radas por ele “normais” no con-
texto conjugal; episódios de vio-
lência psicológica, física, simbó-
lica e sexual; monitoramento e 
controle da parceira; ingresso 
no grupo por determinação ju-
dicial. 

Violência física, psicológi-
ca, simbólica e sexual; 
controle coercitivo; nega-
ção da gravidade dos atos. 

Relato útil para 
exemplificar 
múltiplas formas 
de violência de 
gênero. 

Bruno 

Criado por mãe em contexto de 
abandono e opressão familiar; 
viveu agressões e conflitos entre 
os pais; pai decidiu pelo divórcio 
após episódio de violência; sen-
tiu culpa na infância; teve rela-
ções abusivas posteriormente. 

Violência familiar, negli-
gência, agressão infantil, 
culpa e consequências 
psicossociais. 

Impactos da vio-
lência familiar na 
construção sub-
jetiva e perpetu-
ação de ciclos 
abusivos. 

João 

Cresceu em ambiente rural com 
rotina de trabalho árduo; refe-
rência masculina rígida e violen-
ta no pai; mãe com medo da 
violência paterna, agredia o fi-
lho; aponta para o contexto his-
tórico e cultural da violência. 

Violência doméstica, vio-
lência simbólica, condici-
onamento cultural da 
masculinidade. 

Como contexto 
sociocultural in-
fluencia a mascu-
linidade e a acei-
tação da violên-
cia. 



81  

Ronan 

Relatou múltiplas situações de 
assédio e violência sexual sofri-
da por homens e mulheres; te-
ma tabu entre homens; optou 
por expressar-se por escrito; re-
lato lúdico mas profundo; revela 
subnotificação e dificuldades de 
denúncia; evidencia vulnerabili-
dades masculinas e desafios im-
postos pela masculinidade he-
gemônica. 

Violência sexual, assédio, 
tabus sociais, silenciamen-
to, vulnerabilidade mascu-
lina. 

Compreensão 
das violências de 
gênero que afe-
tam homens e 
permanecem in-
visibilizadas. 

Jhonatas 

Durante o segundo encontro do 
40º grupo, reagiu violentamente 
à discussão sobre construção 
social da sexualidade, alegando 
que os condutores tentavam 
transformar meninos em meni-
nas; postura agressiva com 
ameaças, batidas de mesa e in-
citação a outros participantes; 
gerou caos e interrupção do en-
contro; apoiado pelo pacto si-
lencioso da masculinidade, ou-
tros participantes o defenderam 
e atacaram os condutores; en-
contro encerrado após 30 minu-
tos por falta de respeito. 

Violência simbólica, agres-
são verbal, homofobia in-
ternalizada, cishetero-
normatividade, controle 
da masculinidade, resis-
tência. 

Demonstra ten-
sões identitárias 
violentas em es-
paços de refle-
xão e debate. 

Tabela 1: Produção própria 

 

Daniel, 60 anos, que após ouvir a explanação de temas relacionados à saúde, trouxe 

sua questão ao grupo. Daniel relatou que seu pai o levou para ter sua iniciação sexual 

aos 12 anos em um prostíbulo e que tinha muito medo de ―falhar‖, pois seu pai era 

sempre agressivo com ele e com sua mãe. Daniel teve uma relação de aproximadamente 

20 anos com uma mulher e não aceitava a separação. Em seus relatos ele sempre 

informava que a mulher queria a separação porque estaria saindo com diversos homens 

na rua. Uma forma de negar o fim da relação e culpar a mulher por esse fim. Em tom 

vergonhoso, bastante humilhado e emocionado, Daniel relatou que após iniciar seus 

tratamentos para diabetes passou a ter problemas com sua ereção e que desde então não 

atendia às expectativas de sua esposa nas relações sexuais, o que a levou à traição. Com 

isso, Daniel passou a ameaçá-la, fazendo-a a solicitar medida protetiva contra ele. Aqui, 



82  

Daniel acredita que estava reproduzindo as violências praticadas por seu genitor. Ao ser 

questionado se Daniel, além de tratar a diabetes, procurou tratamento com especialista 

para tratar as questões da disfunção erétil, a resposta foi negativa. Foi explicado para 

Daniel que existem recursos para este problema e que a medicina estava bem avançada 

neste quesito. 

A propósito, ao longo da história podemos pensar que a medicina é muito mais 

envolvida nas questões da sexualidade masculina do que da feminina. Se pensarmos que 

a indústria farmacêutica se desenvolveu na questão da sexualidade masculina pensando 

no falo e na performance sexual, dá se o exemplo dos medicamentos Sildenafila e 

Tadalafila, que buscam trabalhar as questões físicas relacionadas à ereção, em 

contrapartida para as mulheres há uma gama de medicamentos ou métodos que visam o 

controle da reprodução (contraceptivos), porém há poucos estudos voltados para a 

performance da sexualidade feminina. Ao ser explanado isso para Daniel, foi como se 

tivesse aberto uma luz em seu rosto e aquela fragilidade causada pela disfunção erétil 

pudesse ser suprimida. 

Este relato de Daniel se torna um exemplo claro de como os homens possuem 

dificuldades para falar de sua saúde, inclusive de buscar informações, temendo ter sua 

masculinidade exposta. Como tratávamos da questão ―saúde‖, voltamos a falar da 

construção social do homem e da masculinidade que o castra de expressar sentimentos 

tidos como mais ―sensíveis‖ ou pertencentes ao campo do feminino. Ao provocarmos os 

participantes sobre com quem eles desabafam suas questões e dores, nos foi relatado 

que não desabafavam nunca, pois nas relações entre amigos, geralmente falavam de 

cotidianos irrelevantes, e nas relações com suas parceiras sentiam dificuldades de 

demonstrar fragilidades. 

Quando Daniel se abriu diante dos outros participantes, ocorreu algo interessante, 

mas já visto em outros encontros. Todos pertenciam ao mesmo grupo, ou ―matilha‖ para 

ser mais exemplificativo, e puderam falar de suas dores também. Marcos ouviu o relato 

de Daniel e percebemos que estava chorando.  Demos a palavra a ele, e Marcos relatou, 

em tom de culpa, que havia destruído sua vida, por ter se excedido no uso de álcool, o 

que o levou a agir de forma mais agressiva com sua irmã. Marcos relatou que havia 

interrompido o consumo de álcool, pois percebia que ele potencializava seus 

comportamentos agressivos.  Seguindo a linha de pensamento e relato de Marcos, Davi 

também relatou que o motivo que o levou ao grupo foi uma noite específica em que fez 



83  

uso abusivo de álcool e foi até a residência de sua ex-companheira e tentou entrar na 

casa utilizando-se de força física. 

Em um debate sincero, os participantes compartilharam suas experiências com 

álcool e drogas, e a maioria relatou que a violência ocorria especialmente quando 

estavam sob efeito do álcool. Alguns relataram a associação entre álcool e cocaína como 

uma forma de facilitar a exposição de suas violências. Abaixo reforço o relato de Davi, 

que se emocionou muito no encontro ao lembrar das atitudes que teve contra sua ex- 

companheira e sua filha, uma menina de três anos. 

Davi é um homem considerado bonito, e já trabalhou como modelo em diversos 

países. Relatou que costumava consumir álcool com seu pai e que frequentemente ouvia 

agressões verbais quando ele estava embriagado — motivo que o levou a tentar a 

carreira de modelo para sair do convívio familiar.  Seu trabalho lhe trouxe uma boa 

estabilidade financeira, o que lhe proporciona trabalhar com algo que lhe dá prazer, sem 

se preocupar com o salário. Davi estava em uma relação que, segundo ele, já havia 

passado da hora de terminar, pois ocorriam brigas constantes.  A ex-companheira de 

Davi, cansada das brigas constantes, decidiu terminar a relação. Segundo ele, sentiu-se 

traído por sua ex-companheira, que solicitou medida protetiva contra ele, obrigando-o a 

deixar a residência. Davi deixou claro que a casa era dele, já que era o responsável pelos 

proventos para a manutenção do lar — reforçando o comportamento da masculinidade 

hegemônica, que valoriza o homem que trabalha fora e ignora ou menospreza a mulher  

que trabalha em casa e cuida dos filhos. 

Davi relata que em uma determinada noite saiu para encontrar alguns amigos e fez 

uso excessivo de álcool. Em seu relato o mesmo nega ter usado outro tipo de droga. 

Davi prosseguiu dizendo que seus amigos o ouviram a noite toda, mas que em um 

determinado momento, quando ele já estava bem alterado, foi sugerido que ele fosse 

para casa. Ele relatou que dirigiu alcoolizado e que em sua cabeça, a sua casa era a 

mesma onde estavam morando sua ex-companheira e sua filha. Então, por volta das três 

horas da manhã, Davi passou a gritar na rua pelo nome de sua ex-companheira, 

começou a chorar, deitou-se na rua gritando por sua filha. 

Nesse momento, Davi se emocionou em seu relato e disse que se sentia 

envergonhado. Como a ex-companheira de Davi se recusou a abrir para que ele 

entrasse, ele passou a chutar violentamente o portão de entrada até conseguir derrubá-lo. 

Depois de passar pelo portão, Davi começou a esmurrar a porta de entrada da casa , que 



84  

segundo ele, ficou danificada, porém não teve êxito em entrar no imóvel, pois sua ex- 

companheira havia acionado a Polícia Militar, que chegou ao local e efetuou sua prisão 

em flagrante. Ele ficou preso por dois dias e foi obrigado a frequentar o Grupo 

Reflexivo. 

Davi atribuiu o seu descontrole ao álcool e ao fato de não ter sido ele quem 

encerrou a relação, o que reflete um padrão típico da masculinidade hegemônica, que 

coloca a voz e a vontade do homem como primordiais e a única que deve ser respeitada. 

Ele reconheceu seus excessos, seus crimes e foi um dos participantes mais atuantes nos 

debates que ocorriam no grupo. Durante sua participação no grupo, Davi iniciou terapia 

e interrompeu o consumo de álcool.  

Os relatos acima nos fizeram refletir sobre o fato de que o uso de álcool e outras 

drogas pode ter múltiplas finalidades e que esse uso pode alterar a percepção da 

realidade e reforçar hierarquias de gênero, contribuindo, consequentemente, para a 

violência.  

De acordo com BERGERON (2012, p.13), entende-se por droga ―substância, 

natural ou sintética, capaz de mudar os estados de consciência, como por exemplo, a 

maconha, a cocaína, a heroína, o ópio, o álcool ou os remédios psicotrópicos‖. O uso de 

substâncias como álcool e drogas pode ser visto como uma maneira de diferenciar as 

hierarquias sociais de classes e essas definirão os tipos de acessos que as pessoas terão 

às substâncias, se com maior ou menor facilidade em termos monetários, com maior ou 

menor exposição aos riscos de violências policial ou do tráfico. Ainda de acordo com 

Bergeron, a droga mascara as diferenças sociais e seu uso regulado se constituirá na 

reafirmação da hierarquia social e dos acessos exclusivos que alguns membros da 

sociedade terão. 

Quando se trata de masculinidade, o uso de substâncias pode reforçar a 

masculinidade hegemônica e, como consequência, gerar distúrbios sociais , como a 

violência contra mulheres, o elevado número de homicídios entre homens, os altos 

índices de acidentes de trânsito e as violências contra pessoas LGBTQIA+.  

Durante os encontros, vários participantes relataram o uso regular e recreativo de 

álcool; outros, o uso abusivo de álcool e drogas e em algum momento um dos 

participantes não continuou nas reuniões devido ao uso e abuso de crack. A abordagem 

desse tema permitiu que os participantes avaliassem como substâncias que alteram a 



85  

consciência podem potencializar comportamentos associados à masculinidade 

hegemônica gerando vários riscos tanto para terceiros quanto para eles mesmos. Para 

terceiro, pois o uso de algumas substâncias pode exacerbar comportamentos violentos – 

violência de gênero, violência no trânsito, violência doméstica entre outras. Esses 

relatos, embora diferentes, trazem a dimensão de como as violências sofridas ao longo 

da vida — especialmente na infância — podem ser determinantes para os 

comportamentos violentos manifestados na vida adulta.  De forma geral, os 

participantes rejeitaram a maneira como seus tutores conduziram sua formação, 

marcada pela predominância da violência.  

Com base nesses relatos, e reconhecendo que as violências intrafamiliares 

ocorreram durante a infância, podemos inferir que os impactos causados interferiram 

diretamente no processo de socialização, especialmente na forma como os participantes 

passaram a perceber a violência. A violência intrafamiliar deixa marcas que 

acompanham o sujeito por toda a vida e, por muitas vezes, o impedirão de se reconhecer 

como sujeitos passíveis de violência ou sujeitos ativos de violência. Aqui, assume-se o 

compromisso de aprofundar a questão da violência intrafamiliar e sua repercussão na 

construção da masculinidade.  

A violência intrafamiliar é um fenômeno de alta complexidade, o que significa que 

não se lhe pode atribuir uma causa única. É preciso considerar que os adultos no 

contexto familiar são pessoas significativas do ponto de vista afetivo para as crianças e 

os adolescentes e que, ao agirem de forma violenta, provocam nas crianças e nos 

adolescentes graves sequelas emocionais (MOREIRA; SOUSA, 2012 p. 17). 

Essa dinâmica trouxe um lado mais sensível dos participantes, porém, eles 

conseguiram perceber que existe uma hierarquia entre os diferentes tipos de trajetórias e 

performances de masculinidade e de privilégios que os diferem uns dos outros, além de 

trazer um debate acalorado sobre o tratamento que alguns perfis de homem têm em 

relação a outros, e de como essas diferenças traçam caminhos distintos: 

 

É doloroso viver assombrado pelo fantasma de um sonho irreal; ter uma visão 

ampla do império se desfazendo em cinzas e poeira; sentir a dor do vencido, e 

ainda assim que, junto com todo o Mal que lhe recaiu em um dia sinistro, foi 

eliminado algo que merecia viver, foi morto algo que com justiça se recusava a 

morrer; saber que, junto com o Certo que triunfará, houve o triunfo de algo 

Errado, algo sórdido e cruel, algo que não correspondia ao que existia de 

melhor e mais amplo. Tudo isso é amargamente difícil; e muitos homens e 



86  

cidades e povos encontraram nisso um pretexto para a melancolia, e para o 

lamento, e para a espera passiva (DU BOIS, W.E. B. p. 103, 2021). 

 

Quando pensamos em masculinidades, masculinidade hegemônica e os 

privilégios que essa hegemonia traz, não há como não pensar em ―quem essa hegemonia 

atende? Quem realmente possui os privilégios da hegemonia masculina? Essa 

hegemonia traz vítimas? Quem são essas vítimas?‖ 

Ao olharmos de forma global todos os participantes dos grupos reflexivos, fica 

evidente que a maioria são homens pardos. E ao analisarmos seus relatos também fica 

claro em como ocorre um peso maior no julgamento, social principalmente, para os 

homens pardos e pretos. A seguir trarei dois relatos semelhantes, sendo um de um 

homem pardo e um de um homem branco. 

O participante Hugo chegou ao grupo muito tranquilo, embora apresentasse 

algum desconforto, como todos os outros participantes e, ao ser questionado sobre o 

motivo de seu encaminhamento, relatou que mantinha um relacionamento de 

aproximadamente sete anos  e que, desse relacionamento, tem uma filha com idade de 

cinco anos. Hugo é um homem jovem, branco e de classe média. Hugo relatou que, por 

diversas vezes, teve desentendimentos com sua ex-companheira e que sempre havia 

agressões verbais mútuas. Apesar das constantes agressões verbais, Hugo nunca havia 

sido formalmente denunciado por sua ex-companheira. Em determinado momento da 

relação, quando ambos já haviam decidido que o relacionamento não era mais viável , 

ocorreu um desentendimento entre ex-casal em relação à visitação da filha. Como de 

costume no relacionamento, Hugo e sua ex-companheira trocaram acusações e 

xingamentos. Sua ex-companheira acionou a Polícia Militar e, durante o atendimento, 

ambos foram orientados pelos policiais.  Naquele momento, não foi feito nenhum 

registro formal de violência contra a mulher. No entanto, ela foi orientada a procurar a 

delegacia especializada, caso os xingamentos e desacordos persistissem.  Foi o que 

ocorreu: por meio de uma denúncia posterior feita por sua ex-companheira, Hugo foi 

encaminhado a frequentar o Grupo Reflexivo. 

O segundo relato é de Francisco, um homem pardo, de meia-idade, morador da 

periferia. Ele nos relatou que teve um relacionamento de 13 anos com sua ex- 

companheira e que nesse relacionamento teve três filhos. O relacionamento de Franciso 

foi construído por constantes violências verbais e havia a codependência em álcool e 

drogas, o que fazia com que as violências verbais e ameaças de ambas as partes fossem 



87  

constantes. Francisco buscou tratamento de sua dependência química e após alguns 

meses resolveu separar de sua companheira que não quis se tratar. Quando comunicou o 

fato à companheira, ela o agrediu jogando um copo em seu rosto, causando um corte. A 

ex-companheira dele acionou a Polícia Militar e ambos foram encaminhados para a 

delegacia de plantão. No local Francisco teve sua prisão ratificada por violência 

doméstica. Ele ficou alguns meses preso e foi determinado que frequentasse o grupo 

reflexivo após sua saída da prisão. 

Com base nos relatos apresentados, é possível perceber que as masculinidades não 

são vividas de forma homogênea — ao contrário, elas são atravessadas por múltiplos 

marcadores sociais, como raça, classe e território. A análise interseccional permite 

compreender que os efeitos das instituições punitivas, da justiça e das redes de proteção 

variam conforme o lugar que cada sujeito ocupa na estrutura social. 

Hugo e Francisco, embora ambos, homens encaminhados para o grupo reflexivo por 

conflitos em relações afetivas-heterossexuais, vivenciaram percursos muito distintos no 

sistema de justiça. Hugo, homem branco e de classe média, foi apenas orientado pela 

polícia, mesmo diante de um histórico de agressões verbais mútuas. Seu ingresso no 

grupo se deu por encaminhamento após uma denúncia formal, sem que houvesse 

registro de prisão. Já Francisco, homem pardo, morador de periferia, foi imediatamente 

criminalizado e encarcerado, mesmo tendo relatado também situações de violência 

mútua e dependência química. 

Esse contraste revela como o racismo estrutural e a desigualdade social operam 

também na produção das masculinidades. Homens não ocupam o mesmo lugar dentro 

do ―pacto da masculinidade‖: alguns são protegidos e acolhidos pelas instituições, 

enquanto outros são punidos de forma mais severa, mesmo em situações semelhantes.  

A conclusão que se impõe, portanto, é a de que qualquer política pública voltada para o 

enfrentamento das violências de gênero entre homens deve necessariamente considerar 

as intersecções entre raça, classe, gênero e território, reconhecendo que os dispositivos 

de poder operam de forma desigual até mesmo entre os próprios homens.  Só assim será 

possível construir estratégias mais justas e eficazes de responsabilização, escuta e 

transformação.  

Nos relatos acima, fica evidente que Hugo ao apresentar seu relato estava tranquilo, 

já que não foi tratado de forma desigual pelos ―homens da lei‖, e pôde aguardar, com 

tranquilidade, se sua ex-companheira o denunciaria ou não. Inclusive, o único 



88  

desconforto de Hugo era precisar comparecer aos encontros dos Grupos Reflexivos às 

quartas-feiras, perdendo a transmissão do futebol.  Já Francisco, além de estar 

profundamente revoltado por ter sido agredido por sua ex-companheira e preso, afirmou 

que sequer foi ouvido pelos policiais, percebeu também que, devido ao local onde 

morava e à sua classe social, a atuação policial sobre ele foi mais agressiva, sendo-lhe 

dada a ordem de se deitar no chão, sendo algemado em seguida. Já na delegacia, 

Francisco teve sua prisão ratificada e seguiu para o sistema prisional. 

Diante desses dois relatos, foi feito uma análise nos ―Atlas da violência 2023 e 

no Anuário Brasileiro de Segurança Pública 2023‖ e pudemos observar os seguintes 

dados: no ano de 2021, a cada 100 mortes de jovens entre 15 e 29 anos, 49 mortes eram 

consequentes de violências letais, totalizando 24.217 jovens mortos, trazendo uma 

média de 66 jovens assassinados por dia no país; a cada 20 minutos um jovem é 

assassinado no Brasil; a morte simbólica de jovens, principalmente homens jovens, 

ocorre antes da morte física, uma vez que muitos deles não entram no mercado de 

trabalho ou na vida econômica em detrimento da vida no crime (talvez como única 

opção). O homicídio de pessoas pretas e pardas representou 71% dos crimes ocorridos 

no país no ano de 2021 e teve um número absoluto de 36.922 mortes. Tratando-se da 

sexualidade, os homens gays e negros representam 55,3% das vítimas de crimes de 

LGBTQIFOBIA e as mulheres transsexuais e travestis negras representam 58% das 

vítimas, sendo as travestis negras as mais vitimadas e de forma mais violenta. 

De acordo com o Anuário Brasileiro de Violência de 2023, das pessoas 

encarcerados no Brasil, 95% são do sexo masculino e desses, 68% são homens negros. 

Das vítimas de violências intencionais 91,4% são homens. Das vítimas de intervenções 

policiais, 99,2% eram do sexo masculino e dos mortos através dessas intervenções, 

76,5% são homens negros. Das mortes de policiais 98,4% são de agentes do sexo 

masculino e dessa porcentagem 67,3% são agentes negros. 

O processo de exclusão das pessoas negras se inicia com o racismo por denegação: 

trata-se de um racismo disfarçado e codificado  que torna desnecessárias formas abertas 

de segregação, já que hierarquias não institucionalizadas garantem a superioridade das 

pessoas brancas como grupo social. . O racismo por denegação se disfarça em teorias 

culturais que celebram a miscigenação, a assimilação e a democracia racial, em que se 

aceita contribuição negra, mas de modo subordinado (VINUTO, 2022). 

Os dados apresentados, aliados às narrativas de Francisco e Hugo, oferecem um 



89  

panorama sobre a estruturação de nossa sociedade. De modo geral, a sociedade expõe 

intensamente suas mazelas à população negra, que é sumariamente encarcerada ou 

dizimada. Embora amplamente estudadas, as questões raciais demonstram que, mesmo 

quando busca justiça, a população negra é sistematicamente negligenciada — 

especialmente no que se refere às oportunidades, como evidencia a morte simbólica de 

jovens negros que enfrentam grandes dificuldades para se inserir no mercado de 

trabalho,pois, antes disso, muitos foram obrigados a abandonar a escola. 

 De acordo com o IBGE (2023), a evasão escolar de pessoas negras representa 

71,6% do total. Ao abandonarem a escola, os jovens negros veem cada vez mais 

reduzidas as possibilidades de inserção no mercado de trabalho,  no entanto, a 

necessidade de sobrevivência persiste. Como a ausência de formação os coloca em 

desvantagem frente aos jovens brancos que concluíram o ensino médio, esses jovens 

negros se tornam alvos fáceis de serem captados por redes ilícitas ou marginalizados 

pelo próprio sistema.  

Em relação ao grande número de mortes violentas de homens jovens e, 

associando isso a masculinidade hegemônica, podemos refletir, que, devido à grande 

evasão escolar de jovens negros e a captação desses para o mundo do crime, fazendo 

uma interligação ao padrão hegemônico da masculinidade exigido, podemos observar 

que essa captação ao crime se torna fácil e sem muitos empecilhos, uma vez que o 

crime, principalmente o relacionado ao tráfico de drogas e armas representa ou 

apresenta a potencialidade de uma masculinidade agressiva, poderosa e que é 

indestrutível. Os símbolos dessa masculinidade apresentada aos jovens trazem a arma, o 

consumo de produtos que representam uma ostentação capitalista, a oportunidade de 

subjugar o corpo feminino e de subjugar corpos masculinos que não representam tão 

bem essa masculinidade. Porém, é importante ressaltar que embora esses jovens 

performem e acreditem que estão no topo da masculinidade hegemônica, há o 

atravessamento da questão racial e devido a denegação racial, trazida por Lelia 

Gonzalez, serão esses jovens os que estarão na linha de frente para a morte e para a 

prisão, esse fato confirma a hierarquização da masculinidade. 

Encerrar este capítulo é, de certo modo, reconhecer que o exercício de se olhar no 

espelho — tão simbólico quanto concreto — foi apenas o início de um processo mais 

profundo: o de aprender a se ver e a se ler para além das imagens fixadas por discursos 

hegemônicos sobre o que é ser homem. Ao longo dos encontros, os participantes foram 



90  

convidados a revisitar suas trajetórias, seus silêncios e suas dores. Falar sobre o que os 

levou até ali, questionar a naturalização da negligência com o próprio corpo e a própria 

saúde, refletir sobre o uso de substâncias como anestesia para emoções reprimidas — 

tudo isso foi parte de uma jornada que exigiu coragem, escuta e abertura. 

Mais do que isso, as discussões trouxeram à tona como esses sujeitos não são 

apenas homens em abstrato: são corpos marcados por raça, classe e território,o que 

implica diferentes formas de serem afetados pelas políticas públicas e pelo sistema de 

justiça. O espelho, nesse sentido, não reflete apenas o indivíduo, mas a sociedade que o 

molda. A intersecção entre masculinidade e desigualdades estruturais ficou evidente 

quando observamos como a aplicação da Lei Maria da Penha — ainda que fundamental 

— incide de forma desproporcional sobre homens negros e periféricos, revelando a 

seletividade do sistema penal. 

Aprender a se ver é, portanto, mais do que reconhecer-se: é desnaturalizar aquilo 

que se foi ensinado a aceitar como destino.  Aprender a se ler é começar a compreender-

se como parte de um enredo maior, tecido por relações de poder, violência e, também, 

possibilidade de mudança. A transformação que se delineia nos relatos é parcial, 

hesitante, contraditória — mas real. Ela nos permite vislumbrar frestas em um sistema 

de gênero rigidamente construído, onde o afeto, a escuta e a responsabilização emergem 

como forças de deslocamento subjetivo e ético. Esse capítulo não oferece respostas 

prontas, mas deixa entreabertas as portas por onde esses homens podem, quem 

sabe, reescrever suas histórias — agora conscientes de que suas marcas não os 

definem por completo, mas são pontos de partida para outras narrativas possíveis. 

 

CONCLUSÃO: FAZENDO GÊNERO: O QUE MUDOU? 

 

Ao compartilhar minha trajetória no capítulo 1 desta pesquisa, busquei ilustrar 

como todas as pessoas, independentemente de seu gênero, são influenciadas pela 

construção social do que significa ser homem ou mulher, muitas vezes considerando 

apenas o fator biológico nesse processo. Essa influência, inicialmente, pode passar 

despercebida por aqueles que se conformam às normas cisgêneras impostas. No entanto, 

é fundamental refletir que, mesmo quando essa influência parece sutil ou quase 

imperceptível, as normas rígidas relacionadas à cisgeneridade deixam marcas nos 

corpos de homens e mulheres que se ajustam a esses padrões. Tais marcas podem se 

manifestar de diversas formas, incluindo comportamentos agressivos, possessivos, 



91  

silenciosos ou temerosos, entre outros, dependendo do gênero construído por essas 

normas. Essa reflexão evidencia a complexidade e a profundidade do impacto social na 

constituição das identidades de gênero, ressaltando a importância de compreender essas 

dinâmicas para promover uma sociedade mais inclusiva e consciente. Neste capítulo, 

busquei promover uma reflexão acerca das experiências vivenciadas por corpos 

considerados desviantes ou abjetos, que enfrentam diariamente o desafio de se 

enquadrar na cisgeneridade. Pessoas que são rotuladas como abjetas frequentemente se 

deparam com diversas formas de violência, que variam desde manifestações sutis até 

agressões mais explícitas. Essas agressões representam, muitas vezes, uma punição 

social direcionada àquelas que não se conformam às normas cisheteronormativas, 

evidenciando o impacto de uma sociedade que marginaliza e exclui corpos que 

divergem dos padrões estabelecidos. 

No capítulo 2, o objetivo foi compreender e dialogar com os participantes acerca 

do que significa ser homem em uma sociedade patriarcal, e refletir sobre como essa 

estrutura social influencia suas trajetórias individuais. De modo geral, o conceito de 

masculinidade, imposto socialmente às pessoas designadas como do sexo masculino ao 

nascimento, embora aparente ser uma fonte de privilégios, carrega consigo diversas 

marcas, sobretudo de ordem psicológica. Essas marcas podem se manifestar por meio de 

comportamentos como retração, impulsividade e possessividade, uma vez que a 

construção social de masculinidade muitas vezes restringe os homens de expressar 

sentimentos considerados menos agressivos ou mais vulneráveis. Ser homem em uma 

sociedade marcada pelo machismo exige uma grande carga de resistência e adaptação 

por parte dos sujeitos, que vivem sob constante vigilância quanto aos comportamentos 

socialmente considerados adequados aos seus corpos, reforçando uma dinâmica de 

controle e expectativa social. 

 

O Capítulo 3 propôs-se a analisar a dinâmica social que conduz indivíduos à 

condição de vítima, especialmente no contexto das relações de gênero. A partir dessa 

perspectiva, buscou-se compreender como os homens, ao serem encaminhados para 

grupos reflexivos, elaboravam a noção de que haviam transformado suas companheiras 

em vítimas de violência doméstica e de gênero. Mais do que uma constatação sobre o 

ato violento em si, interessava-nos compreender se esses sujeitos reconheciam, em 

alguma medida, que também foram atravessados por estruturas sociais que os educaram 

para uma masculinidade violenta e repressora. 



92  

 

O que se observou foi que muitos desses homens foram socializados em 

contextos familiares marcados por práticas educativas coercitivas e punitivas, onde a 

expressão de emoções era interpretada como fraqueza e, portanto, incompatível com os 

ideais normativos de masculinidade. Assim, torna-se evidente que a violência de gênero, 

frequentemente, é uma reprodução de modelos aprendidos e internalizados ao longo da 

vida. Trata-se de uma herança silenciosa de um sistema patriarcal que forma homens 

incapazes de expressar afetos e vulnerabilidades, pois, ao fazê-lo, colocariam em risco 

sua legitimidade enquanto ―homens de verdade‖. 

 

Nesse sentido, os grupos reflexivos oferecem uma oportunidade ímpar para que 

esses homens se confrontem com a complexidade de suas trajetórias: são autores de 

violência, sim, mas também sujeitos que, em muitos momentos, foram silenciados, 

enrijecidos e moldados por um modelo de masculinidade excludente e agressivo. 

Reconhecer essa dualidade — sem cair em justificativas ou eximindo-os de suas 

responsabilidades — é fundamental para a construção de estratégias mais efetivas de 

enfrentamento à violência de gênero. 

 

O capítulo 4 também se debruça sobre o processo de estruturação e condução 

dos encontros no grupo reflexivo, apontando os desafios que envolvem o que se 

convencionou chamar de ―fazer gênero‖. Este ―fazer‖ demanda dos facilitadores um 

compromisso ético e formativo constante, uma vez que as discussões que emergem dos 

encontros são atravessadas por temas sensíveis, densos e, por vezes, inesperados. O 

trabalho exige mais do que domínio teórico; requer disponibilidade emocional, escuta 

ativa e a construção de uma postura acolhedora, crítica e empática. 

 

Durante os encontros, os facilitadores não apenas conduziram debates, mas 

também foram atravessados por reflexões que desestabilizaram certezas e exigiram 

novas formas de pensar e sentir o mundo. A tarefa de desconstruir o gênero em um 

espaço que acolhe homens autores de violência revelou-se um exercício coletivo de 

aprendizado e reinvenção. Os relatos desses participantes evidenciaram marcas de 

sofrimento, frustração, depressão e experiências de silenciamento emocional. Ouvi-los, 

acolhê-los e, simultaneamente, responsabilizá-los foi o grande desafio enfrentado por 

quem se dispôs a mediar esses espaços.  

 

A análise dos Capítulos 3 e 4 revela, portanto, que os Grupos Reflexivos não se 



93  

limitam a ser espaços de correção de condutas ou mera imposição de normas. Ao 

contrário, configura-se como um espaço de reconstrução subjetiva e ressignificação de 

experiências. Nele, é possível fomentar o reconhecimento das estruturas que sustentam 

a violência de gênero e, ao mesmo tempo, vislumbrar caminhos para a transformação 

pessoal e social. 

 

Trabalhar com homens que cometeram violência exige coragem, sensibilidade e 

compromisso. Exige compreender que responsabilizar não é punir, mas convocar à 

consciência.  Fazer gênero, neste contexto, é abrir brechas para o diálogo e promover 

um deslocamento da rigidez identitária que caracteriza a masculinidade tradicional. É 

transformar dor em consciência, repetição em ruptura e violência em cuidado. 

 

O desafio, portanto, permanece: ampliar esses espaços, fortalecer práticas de 

escuta e formação e engajar mais vozes dispostas a enfrentar — com humanidade e 

coragem — as complexidades da masculinidade e da violência de gênero.  

 

Os Grupos Reflexivos para Homens autores de violência doméstica têm se 

consolidado como importantes instrumentos de transformação social no combate às 

violências de gênero. Essas iniciativas oferecem uma perspectiva mais ampla e 

aprofundada acerca das masculinidades, possibilitando uma compreensão crítica sobre 

como a construção social do homem é, muitas vezes, responsável por perpetuar práticas 

prejudiciais à sociedade como um todo.  

Ao analisarmos as diversas manifestações de violência, como as agressões 

domésticas contra mulheres, as violências dirigidas à comunidade LGBTQIAPN+, as 

mortes violentas de jovens, especialmente negros, e os altos índices de estupros de 

mulheres e meninas, torna-se evidente a necessidade de colocar em debate a hegemonia 

da masculinidade como uma pauta central. Essa discussão é fundamental para promover 

uma redução efetiva dessas violências, uma vez que ela revela as raízes culturais e 

sociais que sustentam esses comportamentos. 

O Grupo Reflexivo representa apenas uma das estratégias para compreender a 

formação social dos homens e as dinâmicas de violência relacionadas às masculinidades 

hegemônicas. Essas ações são essenciais para a construção de uma sociedade mais justa, 

na qual as disparidades de gênero possam ser enfrentadas de forma mais efetiva. A 

pesquisa e o debate sobre masculinidades, grupos reflexivos e violência contra homens 



94  

constituem um campo de estudo promissor, que contribui para o avanço de uma 

sociedade mais consciente das questões de gênero. 

Todos somos impactados pelo patriarcado e pela construção social do gênero, 

independentemente do gênero. Essa estrutura social influencia nossas vidas de maneiras 

distintas, mas de alguma forma, seus efeitos são sentidos por todos. Nesse contexto, a 

educação emerge como uma ferramenta fundamental para promover a evolução nas 

relações entre os gêneros, possibilitando a construção de uma compreensão 

aprofundada. 

As performances de gênero masculino frequentemente se repetem ao longo das 

gerações, reforçando padrões que, muitas vezes, não são nem saudáveis nem justos. 

Contudo, observa-se uma crescente abertura no universo masculino para repensar suas 

masculinidades e é nessa abertura que podemos evitar relatos como os de Silvio, Hugo, 

Rafael, entre tantos outros homens que foram socializados como máquinas de esconder 

sentimentos. Essa mudança é crucial para que os homens possam refletir sobre suas 

emoções e comportamentos, rompendo com paradigmas tradicionais que limitam a 

expressão emocional masculina e perpetuam a violência. As violências de gênero têm se 

repetido ao longo do tempo, mas a esperança reside na possibilidade de transformação 

por meio de espaços de reflexão como os G rupos Reflexivos. Esses ambientes 

oferecem uma oportunidade de compreender como os homens precisam aprender a 

expressar suas emoções e, sobretudo, como é fundamental cuidar delas desde a infância.  

Quando meninos crescem sem espaço para expressar seus sentimentos, há maior risco 

de que essas emoções se enraízem de forma negativa, potencializando comportamentos 

violentos. 

Embora muitas instituições policiais pleiteiem a implementação de Grupos 

Reflexivos para homens autores de violência doméstica, é possível prever que os 

resultados dessas reflexões serão pouco significativos, uma vez que os participantes 

tendem a se sentir acuados e julgados diante de uma autoridade policia ou até mesmo 

um policial que atuou ou atua em ocorrências que envolvam violências de gênero, 

então, é imprescindível que os Grupos Reflexivos sejam conduzidos por profissionais 

capacitados e em espaços não coercitivos, a fim de garantir a escuta ética e o 

compromisso com a transformação.  

Portanto, é imprescindível que haja investimento na educação emocional desde 

os primeiros anos de vida, criando ambientes seguros onde os homens possam se sentir 



95  

confortáveis para expressar suas emoções. Assim, podemos avançar para a uma vivência 

mais justa, empática e livre de violências, na qual todos possam viver de forma mais 

plena, autêntica e igualitária. 

Ao longo dos capítulos, vimos como esses homens constroem discursos sobre si 

mesmos, muitas vezes oscilando entre a vitimização e a responsabilização. 

Identificamos momentos de ruptura, gestos de abertura, hesitações e recusas. O grupo, 

nesse contexto, funciona como dispositivo de escuta e de deslocamento simbólico.  

Ficam como desdobramentos possíveis: a necessidade de ampliação das políticas 

públicas voltadas à responsabilização e escuta dos homens; o aprofundamento das 

pesquisas que considerem raça, classe e sexualidade como marcadores das 

masculinidades; e a aposta numa escuta pedagógica que, sem justificar a violência, 

aponte caminhos possíveis de deslocamento.



96 

 

REFERÊNCIAS 

 
ALMEIDA, Ronaldo George Helal de (org.). Masculinidades: ensaios sobre a diferença entre os 

sexos. Belo Horizonte: Autêntica, 2022. 

ARRUZZA, Cinzia; BATTACHARYA, Tithi; FRASER, Nancy. Feminismo para os 99%: um 

manifesto. São Paulo: Boitempo, 2019. 

BARKER, Gary. Homens, masculinidades e violência sexual: explorando a conexão. Cadernos de 

Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 17, supl. 1, p. 313–321, 2001. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/S0102-311X2001000700015. Acesso em: 27 mar. 2025. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina; tradução Maria Helena Kuhner. – 17ª ed. – Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 2020. 

BOURDIEU, Pierre. Le sens pratique. Paris: Éditions de Minuit, 1980. 

BRASIL. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm 

BRASIL. Proposta para implementação dos serviços de responsabilização do agressor. Brasília, 

2008. Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/convenios/roteiro- elaboracao-projetos-

2009-1.pdf. 

BROTHERHOOD. OLIVEIRA, Maurício. Vamos falar de masculinidade? 100 perguntas para 

refletir o que é ser homem hoje. São Paulo: Matrix: 2020. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução: Renato 

Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017. 

CARDOSO, R.; PAOLI, M. C. (Orgs.). Perspectivas Antropológicas da Mulher. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1985. p. 25-62 

CASTRO, Celso. Textos básicos de Sociologia. O Estudo dos Fatos Sociais e o método da 

Sociologia. In: DURKHEIM, Émile. São Paulo: Vozes, 2014. p. 26. 

CHAUÍ , M. Ética, política e violência. In T. Camacho (Ed.), Ensaios sobre violência (pp. 39-59). 

Vitória: Edufes, 2003. 

CHAUÍ, M. Participando do debate sobre mulher e violência. In: CHAUÍ, M.; chrome- 

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.clam.org.br/uploads/publicacoes/Ge

nero%20-%20Joan%20Scott[1].pdf. Acesso em 21/04/2025 

COLLINS, Patricia H. Black Feminist Thought, 1990; versão em português: Pensamento 

Feminista Negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento. São Paulo: 

Boitempo, 2019 

CONNEL, Robert W.,MESSERSCHIMIDT James W. Masculinidade hegemônica: repensando o 



97 

 

conceito. In https://www.scielo.br/j/ref/a/cPBKdXV63LVw75GrVvH39NC . Acesso em 

21/04/2025 

CONNELL, Raewyn. Masculinidades. Tradução: Sérgio Góes de Paula. Rio de Janeiro: Record, 

2005. 

COONELL, R. W. 1995. Masculinities: Knowledge, power and social change. Berkeley/Los 

Angeles: University of Califórnia Press. 

DAVIS, A.. Mulheres, Raça e Classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 

2016. 

DEBERT; GREGORI. 2008. Violência e Gênero: novas propostas, velhos dilemas. In 

https://doi.org/10.1590/S0102-69092008000100011. Acesso em 21/04/2025 

DIAS, Maria Berenice. A Lei Maria da Penha na Justiça: a efetividade da Lei 11.340/2006 de 

combate à violência doméstica e familiar contra a mulher. 2. ed. São Paulo: Revista dos 

Tribunais, 2010. 

DU BOIS, W.E. B. As almas do povo negro. Tradução de Alexandre Boide, São Paulo, Veneta, 

2021 

DURKHEIM, Émile. As regras do método sociológico. São Paulo: Abril Cultural, 1978, p. 87-88. 

(Coleção Os pensadores) 

DURKHEIM, Émile. O suicídio: estudo de sociologia. São Paulo: WMF, 2019. 

FESTINGER, Leon. A theory of cognitive dissonance. Stanford: Satanford University Press, 

1957. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder Organização e tradução de Roberto Machado. Rio de 

Janeiro: Edições Graal, 1979. 

FREUD. S. Psicologia das massas e análise do eu e outros textos. Rio de Janeiro: Companhia das 

Letras, 2011. 

GOFFMAN, Eving. A representação do eu na vida cotidiana. p 29. Petrópolis- RJ. Vozes,2014 

GONZALEZ, Lélia e HASENBALG Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro. Editora Marco 

Zero. 1982 

GROSSI, M. Novas/velhas violências contra a mulher no Brasil. Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 2, n. 2, p. 474, 1994. 

GUSMÃO, G. de C.; SILVA, J. V. da.; LOMEU, K .K.; BARBOSA, W. F. Lei Maria da penha: 

uma análise da eficácia da estruturação dos serviços especializados integrantes da rede de 

proteção e atendimento à mulher vítima de violência previstos na lei nº 11.340/2006. 

Humanidades, v. 3, n. 1, fev. 2014. Disponível em: 

http://www.revistahumanidades.com.br/arquivos_up/artigos/a16.pdf. Acesso em 21/04//2025 



98 

 

https://www.tjpa.jus.br/PortalExterno/imprensa/noticias/Informes/1099144-lei-maria-da-penha-

completa-

14anos.xhtml#:~:text=O%20segundo%20julgamento%20ocorreu%20em,a%20senten%C3%A7a

%20n%C3%A3o%20foi%20cumprida. 

KIMMEL, Michael S. The Gendered Society. 2. ed. New York: Oxford University Press, 2006. 

MARQUES, E.S.; MORAES, C.L. de; HASSELMANN, M.M.H; DESLANDES, S.F.; 

REICHENHEIM, M.E. A violência contra mulheres crianças e adolescentes em tempos de 

pandemia pela COVID-19: panorama, motivações e formas de enfrentamento. Cad. Saúde 

Pública; 36 (4), 2020. Doi: 10.1590/0102-311X00074420 

NOSTHAFT, Raíssa J.; BEIRAS, Adriano. O que sabemos sobre inverveções com autores de 

violência doméstica e familiar. UFSC, 2019. In: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/NhwDZmdztnb8WYrFsWXFr8S/?lang=pt . Acesso em 21-04-2025 

OLIVEIRA, Pedro Paulo de. A construção social da masculinidade. Belo Horizonte: Editora 

UFMG; Rio de Janeiro: IUPERJ, 2004. 

PORTO, Tiago da Silva. A incômoda performatividade dos corpos abjetos. Ide (São Paulo) 

vol.39 no.62 São Paulo ago./dez. 2016. Disponível em 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-3106201600020001 

SAFFIOTI, Heleieth Iara Bongiovani. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Fundação 

Perseu Abramo, 2004. 

SANTOS, Rayani Mariano. As Disputas em torno das famílias na Câmara dos Deputados entre 

2007 e 2018: Familismo, Conservadorismo e Neoliberalismo. 2019. UnB. Acesso 21-04-2025 

SCOTT, J. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Disponível em: 

file:///C:/Users/PCMG/Downloads/edsondeoliveira,+G%C3%AAnero-1.pdf 

SEFFNER, Fernando. Masculinidades e violência de gênero: notas para uma reflexão crítica. 

Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 17, n. 3, p. 809–819, 2009. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2009000300015. Acesso em: 27 mar. 2025. 

SEGATO, Rita. As estruturas elementares da violência: ensaios sobre gênero entre o crime e o 

castigo. São Paulo: Editora UNESP, 2003. 

TONELI, M. J. F.; BEIRAS, A.; RIED, J. Homens autores de violência contra mulheres: políticas 

públicas, desafios e intervenções possíveis na América Latina e Portugal. Revista de Ciências 

HUMANAS, Florianópolis, v. 51, n. 1, p. 174-193, jan-jun 2017. http://dx.doi.org/10.5007/2178-

4582.2017v51n1p1 

TRIBUNAL DE JUSTIÇA DO DISTRITO FEDERAL E DOS TERRITÓRIOS (TJDFT). 

Manual Grupos Reflexivos de Homens. 2. ed. Brasília: TJDFT, 2021. Disponível em: 



99 

 

https://www.tjdft.jus.br/informacoes/cidadania/nucleo-judiciario-da-mulher/documentos-e-

links/manual-grupos-reflexivos-de-homens-2a-ed.pdf. Acesso em: 04 ago. 2025. 

TRIBUNAL DE JUSTIÇA DO ESTADO DO RIO GRANDE DO SUL (TJRS). Guia Prático 

para Implementação de Grupos Reflexivos de Gênero. Porto Alegre: TJRS, 2020. Disponível em: 

https://www.tjrs.jus.br/novo/violencia-domestica/wp-content/uploads/sites/7/2020/12/grupos-

reflexivos-guia-pratico.pdf. Acesso em: 04 ago. 2025. 

VINUTO, Juliana, 2022, Contribuições de Lélia Gonzalez aos estudos sociológicos sobre 

controle social e punição no Brasil Civitas - Revista de Ciências Sociais, vol. 22, e40428, 2022. 

In 

https://www.redalyc.org/journal/742/74271351026/html/#:~:text=O%20racismo%20por%20dene

ga%C3%A7%C3%A3o%20se,negra%2C%20mas%20de%20modo%20subordinado. Acesso em 

21/04/2025 

VIVEROS VIGOYA, Mara. 2018. As cores da masculinidade: experiências interseccionais e 

práticas de poder na Nossa América. Tradução: Alysson de Andrade Perez. Rio de Janeiro: Papéis 

Selvagens. 

 


