UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

JOAO VICTOR DE SOUZA SILVA

ERGO ADGREDERE MECUM PHILOSOPHIAM:
A FUNCAO PROTREPTICA DO CONTRA ACADEMICOS

Juiz de Fora
2025



JOAO VICTOR DE SOUZA SILVA

ERGO ADGREDERE MECUM PHILOSOPHIAM:
A FUNCAO PROTREPTICA DO CONTRA ACADEMICOS

Dissertagdo apresentada ao Programa de
P6s-Graduacgao em Filosofia da
Universidade Federal de Juiz de Fora como
requisito parcial para a obtencdo do titulo
de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Fabio da Silva Fortes

Juiz de Fora
2025



Ficha catalografica elaborada através do programa de geragéo
automatica da Biblioteca Universitaria da UFJF,
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Silva, Joao Victor de Souza.

Ergo adgredere mecum philosophiam : a fungao protréptica do
Contra Academicos / Jodo Victor de Souza Silva. -- 2025.

135 p.

Orientador: Fabio da Silva Fortes

Dissertagdo (mestrado académico) - Universidade Federal de Juiz
de Fora, Instituto de Ciéncias Humanas. Programa de
Poés-Graduacao em Filosofia, 2025.

1. Contra Academicos. 2. Dialogo filoséfico. 3. Protréptico. 4.
Nova Academia. |. Fortes, Fabio da Silva, orient. Il. Titulo.




JOAO VICTOR DE SOUZA SILVA

ERGO ADGREDERE MECUM PHILOSOPHIAM:
A FUNCAO PROTREPTICA DO CONTRA ACADEMICOS

Dissertacdo apresentada ao Programa de
P6s-Graduacao em Filosofia da
Universidade Federal de Juiz de Fora como
requisito parcial para a obtengdo do titulo
de Mestre em Filosofia.

Aprovada em 11 de novembro de 2025

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Fabio da Silva Fortes — Orientador
Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof. Dr. Humberto Aratjo Quaglio de Souza
Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof. Dr. Luiz Marcos da Silva Filho
Universidade Federal de Uberlandia



Dedico este trabalho aos meus pais, Silvana da Silva
Souza e Luiz Antonio de Souza, respomsaveis por me
ensinarem, em todo tempo, que o amor “tudo sofre, tudo
cré, tudo espera, tudo suporta” (1 Co. 13:7). Afinal,
YOAETO TO KOAG — as coisas belas sdo dificeis!



AGRADECIMENTOS

Nesta longa e frutuosa caminhada, muitos contribuiram de maneira decisiva, nao
apenas por palavras de incentivo, mas também por compartilharem comigo o peso do fardo e
a alegria da jornada. A todos, minha sincera e eterna gratiddo. Ao meu orientador, professor
Fabio da Silva Fortes, por ter aceitado me guiar neste percurso, da inicia¢do cientifica, até o
mestrado, ensinando-me que “a ordem da descoberta ndo ¢ a mesma que a da execugdo”. Seu
olhar perspicaz, seus conselhos brandos e regados de sabedoria foram determinantes para o
amadurecimento deste trabalho. Enfim, por sua paciéncia diante de meus atrasos e limitagdes.
Aos professores Luiz Marcos da Silva Filho, Fernando Addo de Sa Freitas e Humberto
Araujo Quaglio, por gentilmente aceitarem avaliar e colaborar para a execucdo desta
dissertacdo e por suas valiosas e criteriosas contribuicdes ao longo da minha trajetdria
académica. Aos queridos amigos Isabela Pinho de Paula e Yan Paixdo Willemen Sterck, pela
“amizade que torna mais brilhantes os dias felizes, e mais leves os dias adversos, deles
compartilhando conosco e fazendo sua a nossa dor” (De amicitia VII, 22). Ao meu estimado
Fernando Antonio Fernandes ¢ a minha querida Marta Ferreira dos Santos Fernandes,
amigos fiéis em todas as horas. Ao Jungley de Oliveira Torres Neto e a Graziele de Oliveira
Mary Torres, pela amizade e companheirismo. A professora Alice Bitencourt Haddad, pelo
apoio e pela ajuda, quando este trabalho ainda era apenas um pré-projeto. Ao querido
Christiano Pereira de Almeida, que conheci ao chegar a universidade e, ao sair, encontrei nele
um amigo que muito me ensinou em nossas conversas. Aos professores Joseph Michael Pucci
e Erik Kenyon, pelos didlogos fecundos e pelo apoio constante; a professora Sophie Van der
Meeren e ao professor Giovanni Catapano, pela gentileza e solicitude sempre presentes; a
professora Carol Martins da Rocha, por suas instigantes aulas de latim e por sua generosidade
em me auxiliar na lida com os “tesouros da lingua”. A professora Danuta Renu Shanzer e ao
professor Elias Petrou, pela cordialidade em ajudar com a bibliografia necessaria para minha
pesquisa. Aos professores Michael Foley e Aldo Dinucci, os quais me ajudaram em minhas
dificuldades com certas passagens do texto latino, em especial, ao problema do modus. Aos
estimados amigos, Henri Nicolay Levinspuhl, Ricardo Quadros Gouvéa e Jucimar Ramos
Leite, pelas gentis palavras e pelo incentivo que sempre me ofereceram. Ao carissimo Andre
Luiz Dib Rigo e a sua familia, pelo convivio caloroso e inspirador. Por fim, last but not least,

a CAPES, cujo apoio financeiro tornou possivel a concretizagdo desta pesquisa.

Aquele que sustenta a todos, e que se achegou a mim com benevoléncia e graga.



Sunt namque qui scire uolunt eo fine tantum, ut sciant; et turpis curiositas est.

Et sunt qui scire uolunt, ut sciantur ipsi, et turpis uanitas est.

Et sunt item qui scire uolunt ut scientiam suam uendant uerbi causa, pro pecunia, pro
honoribus: et turpis quaestus est.

Sed sunt quoque qui scire uolunt, ut aedificent, et charitas est.

Et item qui scire uolunt, ut aedificentur, et prudentia est.

De fato, ha aqueles que desejam o saber pelo saber: ¢ uma torpe curiosidade.

E hé aqueles que desejam o saber para poderem se exibir: ¢ uma torpe vaidade.

Do mesmo modo, ha aqueles que desejam o saber para vendé-lo por dinheiro ou por
honras: ¢ um torpe trafico.

Mas ha aqueles que desejam o saber para edificar: ¢ isso ¢ amor.

E igualmente ha aqueles que desejam o saber para se edificarem: e isso € prudéncia.

Bernardo de Claraval, Sobre o Cdntico dos Canticos, Sermao 36, 111.



RESUMO

Esta pesquisa propde uma leitura do Contra Academicos de Agostinho a partir de seu carater
protréptico, compreendendo-o ndo apenas como uma refutacdo dos argumentos apresentados
pela Nova Academia a respeito da impossibilidade da apreensdo, mas também como um
convite a vida na filosofia. Tradicionalmente examinado por sua dimensdo logica e
epistemologica, pretende-se, nesta dissertacao, analisa-lo sob a otica da forma e do conteudo,
considerando a forma literaria, a construcao dos personagens ¢ a finalidade pedagogica da
obra. No retiro de Cassiciacum, Agostinho apresenta a filosofia como um exercicio animico
orientado pela razdo, sustentado pelo otium, pelo compromisso com a verdade e pela
purificacdo interior. Os prologos do didlogo reforcam essa dimensdo ao retratar a conversao
do proprio autor ¢ o exemplo de seus interlocutores, como ¢ o caso de Licéncio, mais
especificamente. Assim, ao contestar o posicionamento dos académicos, Agostinho nao
apenas afirma a possibilidade do conhecimento, mas conduz o leitor da incerteza a confianca
na possibilidade de se buscar e encontrar a verdade, articulando forma e contetdo em um

mesmo projeto de transformagdo espiritual e filoséfica.

Palavras-chave: Contra Academicos. Dialogo filosofico. Protréptico. Nova Academia.



ABSTRACT

This research proposes a reading of Augustine’s Contra Academicos through its protreptic
character, understanding it not merely as a refutation of the arguments advanced by the New
Academy regarding the impossibility of apprehension, but also as an invitation to the
philosophical life. Traditionally examined for its logical and epistemological dimensions, this
dissertation aims to analyze the work from the perspective of both form and content,
considering its literary structure, the construction of its characters, and its pedagogical
purpose. In the Cassiciacum retreat, Augustine presents philosophy as a spiritual exercise
guided by reason, sustained by otium, a commitment to truth, and inner purification. The
prologues of the dialogue reinforce this dimension by portraying the author’s own conversion
and the exemplary conduct of his interlocutors, particularly that of Licentius. Thus, in
challenging the position of the Academics, Augustine not only affirms the possibility of
knowledge but also leads the reader from uncertainty to confidence in the pursuit and
discovery of truth, articulating form and content within a unified project of spiritual and

philosophical transformation.

Keywords: Contra Academicos. Philosophical dialogue. Protreptic. New Academy.



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS
Agostinho

Acad. — De Academicis libri tres (Contra os Académicos)

an. quant. — De animae quantitate liber unus (Sobre a grandeza da alma)
beata u. — De beata uita liber unus (Sobre a vida feliz)

ciu. — De ciuitate dei libri uiginti duo (A Cidade de Deus)

conf. — Confessionum libri tredecim / Confessiones (Confissoes)

dial. — De dialectica (Sobre a dialética)

ep. — Epistulae (Cartas)

Gn. adu. Man. — De Genesi aduersus Manicheos libri duo (Comentdrio ao Génesis
contra os maniqueus)

ord. — De ordine libri duo (A ordem)

retr. — Retractationum libri duo / Retractationes (Retratagoes)

sol. — Silogquiorum libri duo / Soliloquia (Soliloguios)

trin. — De trinitate libri quindecim (A Trindade)
Diogenes Laércio

DL — Diogenes Laertii de clarorum philosophorum uitis (Sobre as vidas dos filosofos

ilustres de Diogenes Laércio)
Siglas de fontes textuais

CCSL — Corpus Christianorum, Series Latina

CSEL — Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum



SUMARIO

INETOAUGAO. ...t et e e e e e e e b e e e e e ear e e e e eabaeeeeeaaee e e e aaaeeeeennes 12

CAPITULO PRIMEIRO

Contra Academicos: uma encenacao tearal...........cceeecuiieeiiiieeiiieeciie et 15
1.1 ROMANIANO. ...ttt ettt ettt et ettt e bt e e e e seeeabeesaeeenneeees 20
1.2 AGOSEINNO. ....eeiiiiieiiiee ettt 22
| AN 113 (o SRR SRR 28
| B 1073 T [ OSSP PSRRRRURP 30
TR0 0 e Tor (o R RUSRRSR 31

CAPITULO SEGUNDO

Contra Academicos: um didlogo flloSOTICO........cccuiiriiiiiieiiieiieeee e 36
2.1 UDT OPOFHURUIM. ...ttt e te et e st e et ee e abeesateesnaaeesnseeenns 53
2.2 DORA JUAE......c.eeeeeeeeeeeeeee ettt ettt et nee e 56
2.3 rursus CUm dith TACUTSSEL.........cc.ueeiueiriiiiiieie ettt 60

CAPITULO TERCEIRO

Contra Academicos: uma exortagao a fillosofia..........ccceeiieiiiiiiiiiiiii e, 64
3.1 Primeiro ProOlOZ0....cuuieicuiieeiiieeiie ettt e et e e tte e st e e stae e s reeessseeessbaeesnseeenes 75
3.2 SegUNAO PIOIOZO...c..uiieeeiieeiieeeiee ettt ettt e et e et e e et e e staeesraeessseeessseeensseeenes 83

CAPITULO QUARTO

Redeo ad me: a restauracao da @SPETANGA.........ccuieruieeiuieriieeiieiieeteenieeeteeteeeereebeesaaeeseeseneeneeas 93
4.1 Os perigos da Nova Academi.........c.cevieriieriieniieiieeie ettt 98
4.2 A possibilidade do conhecimento: fisica, ética e dialética............ceceveenereennnene. 104
CONCIUSAOD. ...ttt et sttt et s h ettt sb e bt e bt e s bt et e satesbeenteeatenbeenee 121

BIBHOZIAIA. ...ttt 123



INTRODUCAO

Socrates foi enfatico ao afirmar a necessidade de uma coesdo organica que deve
articular um discurso (Fedro 264c). Em sua compreensao, o discurso seria um corpo e dessa
forma nao poderia lhe faltar cabeca e pés. A imagem ¢ bem convidativa, visto que apresenta a
necessidade de se compreender um texto em sua totalidade, preocupando-se com todos os
seus aspectos. Por isso, ndo seria prudente se deter em apenas um aspecto de um texto, sob o
risco de se afastar da “intenc¢ao autoral”. Com isso, ndo me refiro a pretensao de analisar o que
estava acontecendo “na mente do autor” durante a composicdo de sua obra, algo que julgo
nem sequer ser possivel. No entanto, ndo se pode negar que o texto nos indica e, de certa
forma, “fala” aos seus leitores sua inten¢do, tanto pela forma como ¢ escrito, quanto pela
propria descrigdo de sua finalidade.

Contra Academicos, desde sua editio princeps de 1491 — obra editada por
Euseubius Conradus e Thaddaeus Ugoletus, e organizada com outras obras na opuscula
plurima —, foi e continua sendo amplamente estudada pelo seu carater refutatorio. Nela,
concentra-se uma série de argumentos dirigidos contra a impossibilidade da aquisicao do
conhecimento. Dessa forma, os estudos sobre a obra concentram-se, particularmente, no
terceiro e ultimo livro, dado que se trata do “discurso continuo” (oratio perpetua) de
Agostinho, um momento no qual ele apresenta seus argumentos finais e decisivos contra as
teses da Nova Academia.

No entanto, concentrar os estudos apenas na analise dos argumentos, parece reduzir
demasiadamente o escopo da obra, uma vez que os dois prologos apresentados por Agostinho
e dirigidos a seu patrono, Romaniano, descrevem o Contra Academicos como um didlogo que
oferece um convite a filosofia, na medida em que também restaura a esperanca de se poder
encontrar a verdade. Desse modo, no presente trabalho, pretende-se evidenciar o aspecto
convidativo do Contra Academicos, associando-o ao género protréptico, comum na
antiguidade e que ¢ apropriado por Agostinho com o objetivo de despertar Romaniano para
uma vida na filosofia. Assim, propomo-nos a investigar a forma do dialogo, com o objetivo de
melhor compreender a finalidade da refutacdo do posicionamento académico sob a oOtica do
convite feito por Agostinho.

No primeiro capitulo, concentramo-nos na andlise daquilo que chamamos de
“encenagdo teatral”. Os personagens, mais do que debatedores, surgem no didlogo juntamente
de caracteristicas minimas que os personificam. Nisto consiste a desenvoltura dos

debatedores, visto que ndo se trata de uma discussdo promovida por “fildosofos profissionais”,

12



mas por toda uma variedade de pessoas, fazendo do didlogo um texto evocativo, na medida
em que oferece certa aproximagdo com o leitor-ouvinte. Com isso, procuramos salientar a
relacdo dos dados historicos como relevantes para a construgao dos personagens, uma vez que
os “detalhes documentais” sao usados para fazer com que o texto seja mais convincente e, por
conta disso, eficiente em sua funcdo protréptica. Evidenciando, por sua vez, um tipo de
“retorica filosofica™ que emerge do texto agostiniano, e que qualifica seu fazer filosofico a
partir do proceder dos personagens € do avangar das discussdes.

Em seguida, expomos no segundo capitulo o funcionamento do didlogo agostiniano.
Para que a discussdo ocorra, hd compromissos que devem ser assumidos por todos os
debatedores. O dialogo filoséfico, além de exigir o “ocio” (otium), requer dos seus
participantes um compromisso com a busca da verdade. Assim, ficaria estabelecido que o
dialogo nao se submeteria a uma necessidade de apresentar, ao final, um vencedor, como se
tratasse de uma disputa qualquer, pois a preocupagdo estaria no desejo de busca da sabedoria.
Neste interim, procuramos ainda apresentar como o momento oportuno, a boa-fé e o siléncio
sdo caracteristicas imprescindiveis no dialogo agostiniano, vinculadas a propria dindmica da
dialética filosofica, instrumento da filosofia para o conhecimento da verdade.

No terceiro capitulo, examinamos os dois prologos do Contra Academicos. Em
ambos, ressaltamos como Agostinho apresenta a si mesmo como um exemplo a ser seguido,
cuja vida embora tenha sido regada por prazeres terrenos, ao se dedicar a filosofia, foi capaz
de trilhar um novo caminho. No entanto, Agostinho ndo ¢ o tnico exemplo de alguém que se
dedica a um tipo de purificagdo. Licéncio, filho de Romaniano, também ¢ evocado como
alguém que se dedica a filosofia e, conforme avanga, torna-se um modelo a ser seguido. Desse
modo, ressaltamos como os prologos destacam a importancia dos personagens do didlogo,
visto que eles representam um tipo de conduta que ¢ idealizada na filosofia, asseverando, por

sua vez, a finalidade do Contra Academicos como um texto protréptico, cuja funcdo estaria

! Almeida (2023) oferece uma reflexdo pertinente sobre a questdo: “o que seria a filosofia?”. Dada a diversidade
de respostas, ele conduz seus interlocutores a retornar aquela questdo que ¢ ainda mais bésica: “como fazer
filosofia?”. Assim, para reconhecer a filosofia, propde-se a compreender como se da o seu fazer. Em sua analise,
demonstra-se como ha, numa pesquisa filosofica, uma gramatica filoséfica, uma retdrica filoséfica ¢ uma
dialética filosofica. Com esses termos, pretende-se destacar que um texto filos6fico possui uma necessidade de
estabelecer termos, de apresentar defini¢gdes que possibilitem iniciar uma discussdo, criar conceitos, quer-se
dizer, criar um contetdo que possa preencher a forma. E isso seria a gramatica filosofica. Ademais, o texto
também contém uma forma ou performance filosofica, que seria o seu desenvolvimento e apresentagdo, uma
retorica, portanto, que evidencia como e para quem um discurso filosofico ¢ dirigido — ¢ nesse sentido que
empregamos o conceito de “retorica filosofica”. Por fim, Almeida (2023) ainda destaca a importincia da
dialética filosofica, que se dedica aos argumentos e a sua organizagdo logica. Nisto, apresenta-se o método e as
regras de discussdo, de modo que se faz conhecido o problema e a resolugdo proposta. E pertinente essa reflexio,
pois ajuda-nos a compreender o texto de modo holistico, entendendo as singularidades do texto como
constituintes de uma forma prépria de se fazer filosofia.

13



associada a exortacdo a um tipo de vida filos6fico em detrimento de outro, marcado pelos
prazeres terrenos.

Por fim, no ultimo capitulo, abordamos os perigos da Nova Academia, que, segundo
Agostinho, ao negarem a possibilidade do conhecimento, concomitantemente anunciavam
uma afirmag¢do antifilosofica, na medida em que tornava invalida a busca pela sabedoria —
Afinal, por que procurar aquilo que nao se pode encontrar? —, um problema que Agostinho
decidiu enfrentar. Dessa forma, procuramos expor os principais argumentos de Agostinho,
demonstrando como fica estabelecida a possibilidade do conhecimento. Ademais, abordamos
a relacdo do protréptico com esses argumentos, de modo a se perceber que o didlogo ocorre
como um exercicio que avanga, passando da desesperanga para a esperanca, ¢ seguindo do
sensivel para o inteligivel. Assim, Agostinho ndo apenas refuta os argumentos da Nova
Academia, mas ao mesmo tempo convida seus interlocutores para um tipo de filosofia que
ndo ¢ deste mundo, e que se apresenta por meio do didlogo filosofico. Dessa forma,
propusemos a apresentar, nesta dissertagdo, como a forma protréptica se ajusta com a

argumentac¢ao refutativa de Agostinho no Contra Academicos.

Nota prévia:

Acrescente-se ainda que o texto do Contra Academicos utilizado em nosso trabalho
encontra-se no Corpus Christianorum, Series Latina (CCSL), volume 29, editado por W. M.
Green e K.-D. Daur (1970). Ressalte-se, ainda, que as tradugdes para a lingua portuguesa sao
as de Agustinho Belmonte (2019 [2008]); quando se tratar de traducdo de nossa autoria,
havera indicacdo expressa. No que diz respeito ao sistema de referéncia, as citagdes serdao
apresentadas em italico e de forma abreviada, seguindo as normas propostas na lista constante
do Augustinus-Lexikon, editado por Cornelius Mayer (20042010, p. xi—xxv). Ademais, nas
referéncias serdo utilizados algarismos romanos para a identificacdo dos livros, seguidos de
algarismos ardbicos para capitulos e pardgrafos. Utilizaremos o mesmo sistema para as

demais obras de Agostinho que forem citadas.

14



1 Contra Academicos: uma encenacio teatral

Pauculis igitur diebus transactis posteaquam in agro uiuere coepimus, cum eos ad
studia hortans atque animans ultra quam optaueram paratos et prorsus inhiantes
uiderem, uolui temptare pro aetate quid possent, praesertim cum Hortensius liber
Ciceronis iam eos ex magna parte conciliasse philosophia uideretur.

Poucos dias depois que comegamos a viver no campo, vendo-os mais dispostos ¢
mais ansiosos do que eu esperava pelos estudos, aos quais eu os exortava ¢ incitava,
quis verificar de que eram capazes na sua idade, tanto mais que o Horténsio de
Cicero ja parecia té-los conquistado grande parte para a filosofia.

Agostinho, Contra Academicos 1, 1, 4.

Contra Academicos pode ser classificado como pertencente ao grupo de didlogos
cénicos escritos no Cassiciacum?’, sendo caracterizado, sobretudo, pelo niimero consideravel
de participantes que nele dispdem de certa independéncia no desenvolvimento das discussdes
propostas (Voss, 1970, p. 197). Disso, decorre uma certa mise-en-scéne muito bem planejada,
uma vez que, para criar a encenagdo do Contra Academicos, Agostinho faz deslocamentos
espaco-temporais dentro do proprio didlogo, como ¢ o caso das descricdes das qualidades do

tempo e onde situavam os personagens pela manha:

Et forte dies ita serenus effulserat, ut nulli prorsus rei magis quam serenandis animis
nostris congruere uideretur. Maturius itaque solito lectos reliquimus paululumque
cum rusticis egimus quod tempus urgebat.

Por acaso o dia amanheceu tdo bonito que nada parecia mais propicio para dar
serenidade aos nossos espiritos. Levantamo-nos mais cedo que de costume e
tratamos com os camponeses os trabalhos mais urgentes (Acad. 11, 4, 10, CCSL 29,
23 [L 10-14], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

O didlogo apresenta referéncias a locais de banhos que serviam para se reunirem
(Acad. 1, 4, 19; ord. 1, 8, 22) e que podem estar relacionados a tradigao dos “didlogos de
banho” (Bdder-Dialoge) ligados a Varrdo (Hirzel, 1895, p. 445). Agostinho ainda faz mengao
a arvore costumeira, onde todos se encontravam (Acad. 11, 11, 25, CCSL 29, 31 [L 5]),

tradugdo nossa: ad pratum processimus, “nds fomos até o prado”), que Van der Meeren (2023,

2 Cassiciacum ¢é o sitio de Verecundo, que o emprestou a seu amigo Agostinho para que pudesse se retirar
juntamente com os seus. Atualmente, pesquisadores tém identificado esse local com Cassago Brianza, uma
comuna italiana da regido da Lombardia, situada a uma distancia de 30 km a noroeste de Mildo. Ha ainda uma
sugestdo alternativa de que Cassiciacum pode estar localizado em algum lugar proximo de Varese, outra comuna
italiana da regido da Lombardia. Para uma exposi¢cdo mais detalhada, remeto aos estudos de Othmar (1968) e
Beretta (1987). Ademais, por ser este o local onde Agostinho escreveu seus didlogos de juventude,
convencionou-se chamar seus primeiros textos de dialogos do Cassiciacum.

15



p. 172) identifica como uma memoria modificada, se ndo do platano das margens do rio
Illissos, em Atenas (Fedro 229a-230e), entdo do platano de Tusculo, antiga cidade localizada
na regido do Lacio e absorvida por Roma no séc. IV a.C., que no De oratore’ de Cicero (ca.
106-43 a.C.), trata-se de uma explicita alusdo ao didlogo platonico.

Todas essas caracterizagdes, se de um lado situam Agostinho dentro da tradi¢do de
didlogos filosoficos, por outro, servem para evocar uma “atmosfera™ no didlogo,
concedendo-lhe vivacidade, na medida em que exige do seu leitor a criatividade de dar forma
ao cenario no qual ocorre a discussdao. As caracteristicas estilisticas do texto, como ¢ o caso
das referéncias aos banhos e as imagens campestres, parecem ser utilizadas por Agostinho
com o objetivo de mostrar que as discussdes ndo seriam possiveis sem o otium, o afastamento
dos afazeres citadinos. Afinal, a cidade representa o envolvimento politico, 0 movimento e as
conturbagdes presentes em uma cidade repleta de habitantes, o que poderia impedir certa
disposi¢ao de espirito.

Se na cadeira de retorica, Agostinho estava constantemente envolto em vas paixdes
— motivo pelo qual parece sentir-se aliviado em deixa-la (conf. 1X, 4, 7) — as quais
poderiam desviar sua aten¢ao do que de fato seria importante, por outro lado, o cenario do
Cassiciacum apresenta o ambiente propicio para se fazer filosofia, i. e., um local de
tranquilidade, de serenidade e de vida ascética (Acad. 11, 2, 6), sendo essa a ambientagdo para
o didlogo ideal (Fuhrer, 1997, p. 13), em que o afastamento do conturbado e do movimentado,

concede espaco para o siléncio e a calma para uma reflexdo mais vagarosa, sem

3 Cf. Tradugdo de Scatolin (2016), De oratore 1, 7, 28, grifos nossos: “Contava ainda que, no dia seguinte, depois
que os mais velhos, tendo ja descansado o suficiente, chegaram para o passeio, Cévola, apds duas ou trés voltas,
disse: — Por_que ndo imitamos, Crasso, o Socrates do Fedro de Platio? E que este seu platano me traz sua
lembranca, espalhado que esta por vastos ramos para dar sombra a este lugar, tanto quanto aquele cuja sombra
Sécrates procurava — a meu ver, ele cresceu ndo tanto pelo regato propriamente dito que ali se descreve, como
pelo discurso de Platdo. Ora, com certeza ¢ mais do que justo conceder a meus pés o que ele fez com os seus, tdo
calejados — jogar-se na grama e falar aquilo que, segundo afirmam os fildsofos, foi dito com inspiragdo divina”.
(Cf. Postero autem die, cum illi maiores natu satis quiessent et in ambulationem ventum esset: dicebat tum
Scaevolam duobus spatiis tribusve factis dixisse: cur non imitamur, Crasse, Socratem illum, qui est in Phaedro
Platonis? Nam me haec tua platanus admonuit, quae non minus ad opacandum hunc locum patulis est diffusa
ramis, quam illa, cuius umbram secutus est Socrates, quae mihi videtur non tam 'ipsa acula’, quae describitur,
quam Platonis oratione crevisse, et quod ille durissimis pedibus fecit, ut se abiceret in herba atque ita illa, quae
philosophi divinitus ferunt esse dicta, loqueretur, id meis pedibus certe concedi est aequius). No texto, Q. Mucio
Cévola, instigado pelo platano que tivera visto, dirige-se a L. Licinio Crasso sugerindo que imitassem Socrates
conforme o exemplo encontrado no Fedro (229b) de Platdo. Em todo caso, com imitatur, no dialogo, evoca-se o
que Socrates fizera no Fedro, mas o verbo também parece indicar e nos informar sobre o lugar e influéncia da
obra platonica na concepgdo do didlogo ciceroniano. Consequentemente, nota-se a interlocugao de Agostinho
com essa tradi¢do que o antecede na composicao de didlogos filoséficos.

* Aqui, no sentido que Kierkegaard atribui na abertura de Temor e Tremor (1843). Trata-se de um abrir-se para o
texto, em que se leva em consideragdo a ambientagdo que o autor deseja construir, uma condi¢io necessaria para
adentré-lo e vivenciar o que o personagem Abrado experimenta diante da ordem divina que pedia o sacrificio de
seu filho Isaque, assumindo, assim, um movimento dialogico de “voltar-se-para-o-outro”, nos termos de Buber
(2009, p. 56), com a pretensdo de se colocar no lugar do personagem e entender o conflito existencial.

16



comprometer-se com prazos, motivo pelo qual as discussdes podem ser pausadas e
recomecadas posteriormente (Acad. 11, 4, 10).

Essa relagao de Agostinho com os modelos antigos de didlogo parece indicar que ele
os imitou em alguma medida. Por isso O’Meara (1951b, p. 163) questiona a historicidade® dos
didlogos do Cassiciacum, porque quanto mais se imita um género ja consagrado, mais
elaborado artisticamente ¢ o texto em questdo, sendo exigidas com vista a fazer com que o
didlogo agostiniano se assemelhe aqueles que sao usados como modelos, seus precedentes, o
que comprometeria a veracidade histérica do que ¢ apresentado. Com efeito, para esse
expediente, acrescentar-se-iam, mas também suprimir-se-iam partes do didlogo que poderiam
afasta-lo dos modelos ja consagrados. Por outro lado, Madec (1986, p. 212) afirma que os
defensores da historicidade dos didlogos confiam no testemunho de Agostinho, o qual atesta,
tanto nas proprias obras (4cad. 1, 4, 15; 11, 17, 22; 111, 15, 44; beata u. 15, 18; ord. 1, 5, 14; 11,
17, 21), quanto posteriormente nas Retractationes (1, 1, 1-4; 1, 2, 1; 1, 3, 1-3; 1, 4, 1-4) que os
didlogos do Cassiciacum foram escritos durante a sua estadia no sitio de seu amigo
Verecundo, em 386, ndo havendo motivos para se duvidar de suas afirmagdes e de sua
historicidade.

Contudo, mesmo com os testemunhos dos proprios textos de Agostinho, aqueles que
questionam a historicidade apontam para a presenca de um “estenografo” (notarius), cuja
funcdo era tomar notas a respeito de toda a discussdo (4cad. 1, 4, 15; 11, 13, 29; 111, 15, 44;
beata u. 15, 18; ord. 1, 5, 27, 11, 7, 21). No entanto, essas anotagdes teriam sido revisadas por
Agostinho, de modo a reorganizéa-las conforme os padroes do género (O'Meara, 1951b, p.
172), o que sugere a modificagdo do texto. Entretanto, a presenca do estendgrafo também
pode ser compreendida como elemento de autenticidade, quando considerado que ele, ao
anotar tudo o que era dito, poderia resguardar a dificuldade da memoria em armazenar e
manter as informacgdes e, por conseguinte, informar-nos com precisdo o que havia ocorrido
(Acad. 11, 9, 22), de modo a nos explicar a inclusdo de informagdes consideradas incomuns e
tediosas para o género (Ohlmann, 1897).

Como se observa, argumentos significativos sao desenvolvidos acerca do problema

da historicidade dos didlogos, no entanto, ndo ha sucesso em se apresentar uma conclusdo

> Rudolf Hirzel, em Der Dialog. Ein literarhistorischer Versuch (1895), foi o primeiro a semear davidas quanto a
historicidade dos didlogos do Cassiciacum. Mas foi Alfred Gudeman (1926) que, sem rodeios, levanta a
interrogagdo: “Sind die Dialoge Augustins historisch?”, ao que responde, peremptoriamente, com um “nein”,
provocando um grande numero de discussdes entre os comentadores a respeito do quao historicos ou ficcionais
seriam os didlogos de Agostinho (Madec, 1986, p. 208). Contrario a eles, pode-se fazer mencao a D. Ohlmann,
em sua obra De Sancti Augustini Dialogis in Cassiciaco scripts (1897) e J. H. Van Haeringen, em De Augustini
ante baptismum rusticantis operibus (1917).

17



definitiva para a questdo. Ainda assim, se representam documentos histdricos ou ndo, talvez
essa tensdo possa ser melhor abordada com a ajuda da critica de cinema, conforme sugere

Conybeare (2006). Na obra The Material Ghost, de 1998, Gilberto Perez afirma que

Aquilo que uma fotografia retrata ja foi; o que uma pintura retrata surge na imagem.
O que um filme retrata pode, em cada um de seus detalhes, ter sido: cada coisa que
vemos deve ter estado 14 diante da cémera, que ndo tem imaginacdo e “apetite
infinito pelo material”. Mas o filme como um todo, 0 mundo do filme, surge na tela.
O que foi é documentario, o que vem a tona é ficcdo; um filme ¢ uma ficcdo
composta de detalhes documentarios. (Perez, 1998, p. 34, tradugio e grifos nossos)®.

Evidentemente ndo podemos nos aproximar do Contra Academicos pela perspectiva
da imagem fotogréfica, até porque, Bazin (1991 [1985], p. 22), ao se dedicar a uma ontologia
da imagem fotografica, identifica que na fotografia hd uma imagem do mundo exterior que
nao sucumbe ao determinismo humano e a sua intervencao criadora, sendo que 0 mesmo nao
pode ser afirmado a respeito de um didlogo que indica possiveis adaptagdes (Catapano, 2008
[2006], p. 213). Contudo, o didlogo, assim como um filme, sobre a perspectiva da semiotica, ¢
um indice — aquilo que aponta para o seu referente, podendo ser um vestigio direto de um
objeto ou evento —, pois apresenta uma conexao direta com o seu referente, veja o Contra
Academicos, a estadia no Cassiciacum ¢ a composi¢ao dos dialogos com base nas discussoes
com seus discipulos, amigos e familiares: essas informagdes sdo confirmadas nas
Confessiones (IX, 4, 7), revelando, por conseguinte, uma conexao com a realidade.

Mas além disso, o didlogo também € icone — pode se tratar até¢ mesmo de um
desenho que possui semelhan¢as com aquilo que representa — por apresentar uma imagem do
assunto que representa, de modo que todas as descri¢des estilisticas do didlogo afetam os
leitores pelo icone que € peculiarmente crivel, dada a sua proximidade com a realidade
espaco-temporal. No entanto, o didlogo, assim como o filme, embora possuam esse vinculo
com o real, testemunham algo que ndo existe mais e de cujas cenas também nao se pode aferir
a veracidade, porquanto pertencem ao passado, havendo delas apenas testemunho. Com isso,
a questdo da historicidade se torna secundaria, enquanto que o que realmente importa € o

997

papel das “personagens do drama”’ (dramatis personae) e de quem se trata, uma vez que isso

¢ Cf. Tradugdo e grifos nossos: “What a photograph depicts has been; what a painting depicts comes into being in
the picture. What a movie depicts can, in each of its details, be said to have been: each thing we see must have
been there before the camera, which has no imagination and “infinite appetite for the material”. But the movie as
a whole, th rld of the movi mes into being on the screen. What ha n i mentary, what comes int
being is fiction: a movie is a fiction made up of documentary details”.

7 Jean-Luc Godard, um dos mais famosos representantes da Nouvelle Vague, em suas produgdes, considerava que
todo filme ¢ um documentério de seus atores, de forma que o desempenho de um ator ¢ icone do personagem,
enquanto que o documentério do ator ¢ um indice da pessoa que da o desempenho, levando-nos a perceber que a
“performace ¢ ficcao” (Perez, 1998, p. 37). No entanto, ¢ uma fic¢do que, ligada a realidade, desperta aquele que

18



permite observar o desenvolvimento dos personagens ao longo do debate, como ¢ o caso de
Licéncio. Ele inicia o dialogo defendendo o posicionamento da Nova Academia®, afirmando a
impossibilidade da aquisi¢do de um conhecimento verdadeiro e seguro (4cad. 1, 2, 5). No
entanto, sua performance, embora seja bem desenvolvida, colocando-o em destaque (4cad. I,
8, 22), ao longo do didlogo sucumbe a uma mudanga de perspectiva, pois o personagem se
afasta de sua posic¢do inicial (Acad. 11, 12, 28) e, ademais, embora aja como um desertor, ¢ ele
que Agostinho apresenta como um exemplo para Romaniano (4cad. 1, 1, 4), convidando-nos,
portanto, a considerar a performance e a expressividade dos personagens no didlogo como
algo a se mesclar com o contetdo.

Dessa forma, os personagens do didlogo exercem uma fungdo que extrapola os
limites do texto, assim como a ficcdo possui um sentido fora de si mesma, a ponto de chamar
para si a atencdo dos seus destinatdrios e interlocutores. No didlogo, os “detalhes
documentais” sdo usados para fazer com que o texto seja mais convincente, porque se assim o
for, entdo mais eficiente ele se tornara diante da sua finalidade enquanto exercicio protréptico
(Conybeare, 2006, p. 50), persuadindo e mantendo uma relagdo entre personagem-leitor. Isso
posto, o didlogo postula que nos voltemos aos seus personagens, com a intencao de
compreendermos suas fungdes no texto, mas também os seus “detalhes documentais”, i. e., as
informagdes disponiveis que apontam para a realidade dessas personae.

No Contra Academicos, mencionam-se seis personagens no didlogo, a saber:
Romaniano, Agostinho, Alipio, Licéncio, Trigécio e Navigio, irmao de Agostinho. No
entanto, como Navigio s6 ¢ mencionado duas vezes ao longo de toda a obra (4cad. 1, 2, 5-6)

e, mesmo assim, ndo hd uma participagdo ativa dele nas discussdes do Contra Academicos,

interage com o filme ou diadlogo, o que poderia explicar, e. g., um dos motivos pelos quais o Neorrealismo
italiano das décadas de 1940 e 1950, empenhou-se em fazer produgdes com atores que nao eram profissionais,
preocupando-se em oferecer um aspecto mais real, porque assim ¢ onde o indice forneceria o icone e a amalgama
entre personagem e ator.

8 Sexto Empirico (ca. 160-210 d.C.) divide a Academia de Platdo (428-347 a.C.) em cinco fases, a saber: a Velha
Academia que diz respeito a escola fundada por Platdo e dirigida por seus imediatos; a segunda ou Média
Academia que teria sido a de Arcesilau (ca. 315-240 a.C.), seguida pela terceira, designada como a Nova
Academia de Carnéades (ca. 214-169 a.C.) e Clitbmaco (ca. 187-110 a.C.). Por fim, a quarta seria a de Filon de
Larissa (ca. 145-79 a.C.) ¢ a quinta a de Antioco de Ascaldo (ca. 130-68 a.C.) (Hipotiposes, 1, 28, 220). No
entanto, a divisdo que Agostinho segue ¢ aquela que Cicero apresenta no Academica, que divide a Academia de
Platdo em apenas dois momentos: a Velha, correspondendo ao periodo de Platdo; e a Nova Academia —
mencionada por Agostinho —, como sendo aquela que inicia sua fase cética sob a dire¢ao de Arcesilau e tem o
seu aprofundamento com Carnéades (Academica Posteriora, XII, 46), os quais negavam a possibilidade do
conhecimento, ndo podendo o homem ter certeza de algo, mas apenas podendo considerar que determinados
eventos sdo razoaveis ou provaveis (probabile). Para um estudo acurado sobre o assunto, recomendamos os
textos de Bolzani (2013), Brochard (2009 [1986]) e Marcondes (1994).

19



concentramos nossa atencdo nas outras dramatis personae, por serem, com efeito, os

principais personagens do dialogo’.

1.1 Romaniano

Muito do que sabemos sobre Romaniano advém do que Agostinho nos informa,
principalmente no primeiro e segundo prologos do Contra Academicos (O’Meara, 1951a, p.
13). Romaniano seria o pai de Licéncio, aluno de Agostinho no Cassiciacum. Mas o vinculo
de Agostinho com Romaniano ndo se encerra nisso. Quando seu pai, Patricio, morrera por

volta de 370 d.C., Agostinho teria precisado de ajuda financeira para continuar os seus

° Nossa atengdo aos personagens se d4 pela observagdo de que os personagens inseridos na obra agostiniana
estdo a desenvolver fungdes, i. e., eles apontam para algo que extrapola suas proprias a¢des dentro do texto. Algo
semelhante, por exemplo, ¢ indicado por Rief (1962), que em sua andlise, especificamente no De ordine,
encontra na mae de Agostinho, Monica, a demonstracdo de uma filosofia que esta para além do mundo sensivel.
Cf. Rief (1962, p. 15), tradug@o nossa: “A disputa entre os homens ¢ seguida por uma secdo geralmente
intitulada “A mulher e a filosofia”. A ocasido externa para essa digressdo ¢ fornecida pela entrada de Mdnica no
banho, onde, devido ao mau tempo, ocorreu a segunda conversa. Assim que se tenta visualizar esta se¢do (De
ord. 1 11.31) em estreita conex@o com I 10.29 ss., a inten¢do dessa aparente digressdo do topico torna-se clara.
Embora tenha sido a disputa entre os amigos que levou Agostinho a demonstrar os pré-requisitos para a
verdadeira busca do conhecimento na forma de uma antitese, a entrada de Monica lhe deu a oportunidade de
apresentar positivamente a postura ética do buscador da verdade. “Sua filosofia”, ele clama a mae, “sempre me
agradou mais... Eu ndo permitiria que vocé falasse em meus escritos se ndo amasse a sabedoria”. Esta
observacdo torna-se compreensivel tendo em vista a distingdo feita na mesma se¢éo entre a filosofia deste mundo
e a do outro, a qual Monica se dedicou e “que se encontra muito, muito distante diante de nossos olhos, e que
somente a compreensdo de algumas pessoas curadas pode perceber”. Moénica ja pertence aos curados e, portanto,
também aos que sabem. Como tal, ela se opde aos homens briguentos que, por meio de brigas, bloqueiam seu
proprio caminho para a cura. A ordo vitae ja alcangada por sua mae lhe assegura um lugar entre os participantes
da discussdo sobre a ordo rerum. Sua tarefa ndo consiste tanto em transmitir novos conhecimentos, mas em
aparecer como representante da verdadeira filosofia. A observac¢do que conclui o primeiro livro do didlogo sobre
a maneira como a ordem divina se revela confirma essa visdo”. (Cf. Auf den Streit der Manner folgt ein
Abschnitt, der gewohnlich iiberschrieben ist: die Frau und die Philosophie. Der auere Anla zu diesem Exkurs ist
gegeben durch den Eintritt der Mutter Monnica ins Bad, wo wegen des schlechten Wetters das zweite Gesprach
stattgefunden hat. Sobald man diesen Abschnitt (De ord. 1 11,31) im engen Zusammenhang mit I 10,29 f. zu
sehen versucht, wird die Intention dieser scheinbaren Abschweifung vom Thema deutlich. War es hier der Streit
der Freunde, der Augustinus veranlafte, die Voraussetzungen wahren Erkenntnisstrebens in Form der Antithese
aufzuzeigen, so gab ihm der Eintritt Monnicas Gelegenheit, die ethische Haltung des Wahrheitssuchers positiv
darzu stellen. »Deine Philosophie« — so ruft er seiner Mutter zu — » hat mir immer am besten gefallen... Ich
wiirde dich in meinen Schriften nicht zu Wort kommen lassen, wenn du die Weisheit nicht liebtest.
«<Verstandlich wird diese Bemerkung im Blick auf die im gleichen Abschnitt gemachte Unterscheidung
zwischen der Philosophie dieser Welt und jener anderen, der sich Monnica verschrieben hat und »die sehr, sehr
weit vor unseren Augen steht, und die allein der Verstand von wenigen Geheilten« erblickt. Monnica gehért
bereits zu den Geheilten und darum auch zu den Erkennenden. Als solche steht sie im Gegensatz zu den
streitenden Mannern, die sich durch den Streit den Weg zur Heilung verbauen. Der von der Mutter bereits
erreichte ordo vitae sichert ihr einen Platz unter den Teilnehmern am Gesprach iiber den ordo rerum. lhre
Aufgabe’ liegt nicht so sehr darin, neue Erkenntnisse zu vermitteln, sondern als Vertreterin der wahren
Philosophie in Erscheinung zu treten. Die das erste Buch des Dialogs abschlieSende Bemerkung tiber die Art,
wie die géttliche Ordnung sich kundtut, bestatigt diese Auffassung’). E interessante, nessa perspectiva abordada
por Rief, como Agostinho apresenta e constroi seus personagens, ainda que histdricos — e com possiveis
adaptagdes ao texto —, com uma finalidade didatica, na medida em que eles também podem revelar aspectos da
filosofia que procura demonstrar nos didlogos. Nao sendo incomum interpretagdes alegoricas dos personagens,
embora isso pareca uma abordagem um pouco apressada, em certos momentos, cf. McWilliam, 1990.

20



estudos (conf. 111, 4, 7). Diante dessa situa¢do, Romaniano agira como um benfeitor para ele,
concedendo-lhe suporte financeiro para a continuidade dos estudos durante sua adolescéncia
(conf. VI, 14, 24) e, posteriormente, favorecendo-o por varias vezes, conforme se afirma no

Contra Academicos:

Non enim metuo aut a socordia morum aut a tarditate ingenio tuo. Quis te, quando
aliquantum respirare concessum est, in sermonibus nostris uigilantior, quis acutior
apparuit? Egone tibi gratiam non repensabo? An fortasse paululum debeo? Tu me
adulescentulum pauperem ad studia pergentem et domo et sumptu et, quod plus est,
animo excepisti; tu patre orbatum amictia consolatus es, hortatione animasti, ope
adiuuisti; tu in nostro ipsi municipio fauore familiaritate communicatione domus
tuae paene tecum clarum primatemque fecisti; tu Karthaginem inlustrios
professionis gratia remeantem, cum tibi et meorum nulli consilium meum spemque
aperuissem, quamuis aliquantum illo tibi insito — quia ibi iam docebam — patriae
amore cunctatus es, tamen ubi euincere adulescentis cupiditatem ad ea quae
uidebantur meliora tendentis nequiuisti, ex dehortatore in adiutorem mira
beniuolentiae moderatione conuersus es. Tu necessariis omnibus iter adminiculasti
meum; tu ibidem rursus, qui cunabula et quasi nidum studiorum meorum foueras,
iam uolare audentis sustentasti rudimenta; tu etiam, cum te absente atque ignorante
nauigassem, nihil suscensens, quod non tecum communicassem, ut solerem, atque
aliud quidius quam contumaciam suspicans mansisti inconcussus in amicitia nec
plus ante oculos tuos liberi deserti a magistro quam nostrae mentis penetralia
puritasque uersata est.

Pois de ti ndo receio nem apatia moral nem falta de engenho. Quem era mais atento
em nossas conversagdes, quando podias respirar um pouco? Quem mais penetrante?
Nao retribuirei os teus favores? Por acaso € pouco o que te devo? Quando, pobre
adolescente, fui estudar em outra cidade, acolheste-me em tua casa, as tuas custas, e
0 que ¢ mais, em teu coragdo. Quando perdi meu pai, consolaste-me com a tua
amizade, animaste-me com teus conselhos, ajudaste-me com teus recursos. Em
nosso proprio municipio, teus favores, tua amizade, a partilha do teu lar tornou-me
quase tao ilustre e notavel como tu. Quando quis retornar a Cartago em busca de
uma situagdo melhor, ao revelar somente a ti ¢ a nenhum dos meus o meu intento e a
minha esperanga, hesitaste um tanto por causa do teu inato amor a tua terra natal,
onde eu ja lecionava. Nao pudeste vencer o desejo de um jovem que procurava uma
situagdo que lhe parecia melhor. Entdo, com a maravilhosa moderacdo de tua
benevoléncia, de dissuasor passaste a benfeitor. Providenciaste tudo o que me era
necessario para a viagem. Tu, o que havias protegido o berco e, se assim posso dizer,
o ninho dos meus estudos, sustentaste também meus primeiros esforgos, quando quis
comegar a voar sozinho. Quando embarquei, durante tua auséncia e sem avisar-te,
ndo te magoaste por ndo té-lo comunicado a ti, como costumava. Nao me suspeitaste
de orgulho, permaneceste firme na tua amizade ¢ ndo valeram mais aos teus olhos os
filhos abandonados pelo mestre que as intengdes intimas e a retiddo do meu coragéo
(Acad. 11, 2, 3, CCSL 29, 19-20 [/. 3-26], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019
[2008]).

Como se observa no texto em destaque, Agostinho possui uma divida com
Romaniano. Afinal, ele se manteve fiel na amizade, mas também sempre esteve disposto a
auxilia-lo quando fosse preciso. Romaniano, assim, o ajudou na adolescéncia em Cartago,
acolhendo-o. Mas também providenciou subsidios necessarios para a sua viagem a Roma

(conf- V, 8, 14), quando teve a inten¢do de se mudar em busca de encontrar melhores alunos

21



na “cidade eterna” (urbs aeterna). Dessa forma, ndo seria estranho que Agostinho fizesse
varias mengdes a seu benfeitor, elogiando-o, mas também lhe dedicando a sua primeira obra
supérstite. Romaniano, portanto, ¢ aquele que, no didlogo, traz consigo a imagem de um
“patrono” (patronus) que favorece alguém por meio do seu “patrocinio” (patrocinium).

Certamente ele ndo parece possuir a conotagdo de um patrono, conforme foi se
desenvolvendo com a ascensdo do cristianismo, em que um martir, de ilibado carater moral,
recebe o titulo por conta da crenca de que ele seria um protetor de determinada comunidade
ou cidade (Lentino, 2008 [1983], p. 3974). Afinal, Romaniano ainda estava sendo inserido na
religido cristd, o que se percebe com a necessidade de Agostinho de escrever o De uera
religione e enviar a obra para ele, com a preocupacdo de instrui-lo e afasta-lo de vas
convicgoes (Acad. 11, 3, 8), levando-o a ingressar na busca pela sabedoria, um caminho que se
segue conforme dedica-se a filosofia, razdo pela qual justifica-se a forma convidativa do
Contra Academicos.

Contudo, Romaniano ¢ um personagem que desperta fascinio. Ele ¢ um homem rico,
com uma boa disposi¢do para o que ¢ belo e honesto. Sempre preferiu ser antes justo do que
poderoso (Acad. 1, 2, 3). Quer-se dizer, Romaniano seria um exemplo de concidadao, tendo,
por isso, recebido grande prestigio em sua cidade. No entanto, faltava-lhe despertar para a
filosofia e purificar-se das convicgdes danosas (4Acad. 11, 2, 3).

Dessa forma, Romaniano ¢ exemplo no que diz respeito a virtude, mas também ¢
uma amostra de insuficiéncia, na medida em que nao basta estagnar-se nessa situagdo, visto
que ¢ preciso ter a virtude e, junto a ela, langar-se no “seio da filosofia” (4cad. 1, 1, 3)",
dedicar-se aquilo que ¢ mais elevado do que bens materiais e passageiros. Desse modo,
Romaniano n3o tem participacdo no didlogo enquanto debatedor. Mas ele estd presente
enquanto modelo de “homem insuficiente”, visto que, embora seja virtuoso, falta-lhe
dedicar-se a filosofia, e, por extensdo, aplica-se aos leitores do didlogo, os quais sdo
convidados a filosofia, mesmo que, tais leitores, ja sejam pessoas virtuosas. Nesse interim, ¢
bem sugestivo que o Contra Academicos seja dedicado a ele, como uma amostra de que ¢
necessario algo mais, como se anuncia no didlogo, conforme se estabelece a possibilidade do

conhecimento, o que restaura a esperanca pela busca da sabedoria (4cad. 111, 20, 43).

1.2 Agostinho

' Essa ¢ uma imagem elucidativa, na qual a filosofia é personificada como uma mulher. Esse é um tema
recorrente na literatura latina que, segundo Courcelle (1970), descreve a compreensdo dos pensadores que, na
antiguidade, entendiam a filosofia como sendo a mae de todas as coisas boas e, em particular, como a mae das
artes liberais e da vida moral. Mas que também era vista como um refigio nos tempos de infortinio.

22



Trape, em sua obra de 1976, Agostino: 'uomo, il pastore, il mistico, expde aos seus
leitores trés perspectivas — como o proprio titulo do livro ja sugere — a respeito de
Agostinho. Contudo, elas ndo sdo suficientes para compreendermos a fungdo dele nos
diadlogos de juventude, porque, no Contra Academicos, aparece-nos outra faceta de Agostinho,
que o figura ndo s6 como juiz nos debates, mas também como mestre de dois jovens. Assim,
embora nossa énfase esteja no Contra Academicos, a imagem do mestre esta presente em
todos os didlogos cénicos do Cassiciacum, como constata Fuhrer (1997, p. 6). Desse modo,
¢-nos util recorrer ao De ordine para que se compreenda melhor nossa afirmagdo. Nesse

didlogo, encontram-se as seguintes declaracdes:

Ergo ubi uidi scholam nostram, quantacumque aderat, nam et Alypius et Nauigius in
urbem ierant, etiam illis horis non sopitam, et me cursus ille aquarum aliquid de se
dicere admonebat: Quidnam uobis, inquam, videtur esse causae quod sic alternat
hic sonus?

Et ego attentis in me ambobus: Hic esto, inquam, Licenti, quantum potes, et tu
quidem, Trygeti nec enim parua res agitur: de ordine quaerimus. Quid ego nunc
quasi in schola illa, unde me quoquo modo euasisse gaudeo constitutus copiose
atque ordinate uobis ordinem laudem?

Ora, ao ver que, por poucos que fossemos, toda a nossa escola estava preste, com
excecdo de Alipio e Navigio, que tinham ido a cidade, e como estavamos acordados
mesmo aquelas horas, aquele curso das dguas levou-me a dizer algo do mesmo: —
Qual lhes parece ser a causa da alternancia deste ruido? (ord. 1, 3, 7, CCSL 29, 92 [L
28-32], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

— Fiquem aqui — disse-lhes eu — vocé , Licéncio, ¢ voc€ também, Trigécio. Nao ¢é
insignificante a questdo de que vamos tratar: vamos discutir sobre a ordem. E, agora,
deveria eu fazer-lhes um discurso eloquente e elegante de louvor a ordem, como se
eu estivesse investido de poder na catedra daquela escola, da qual me alegro de ter
de algum modo ficado livre? (ord. 1, 9, 27, CCSL 29, 102 [I 2-7], tradugdo de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Com os excertos acima, nota-se que ha um paralelo entre duas escolas distintas. Por
um lado, temos “aquela escola” (schola illa), possivelmente uma referéncia ao ensino que
ocorria em Mildo, bem como a “linhas de pensamento obsoletas” (outmoded trains of
thought) que, embora Conybeare (2006, p. 25) ndo explique detalhadamente o contetido dessa
expressao, possivelmente € uma referéncia a posicdes filosoficas que estivessem sendo
superadas a época, conforme a indicacdo de Agostinho ao mencionar os poucos filésofos que
ainda exerciam influéncia em seu tempo (Acad. 111, 19, 42). Enquanto do outro lado, fala-se
da “nossa escola” (schola nostra), situada no Cassiciacum, correspondendo ao atual esforgo
de Agostinho em conduzir seus discipulos a filosofia, levando-os, por meio das discussdes

dos mais variados temas filos6ficos — tematicas essas que eram elaboradas a partir dos textos

23



de Cicero (Foley, 1999, p. 62) —, a exercitarem e aperfeicoarem o “espirito” (animus) (Acad.
I, 7, 17, CCSL 29, 27 [[. 27-29], tradu¢do de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]): non ideo
tamen tu causam tuam debes deserere, praesertim cum haec inter nos disputatio suscepta sit
exercendi tui causa et ad elimandum animum prouocandi, “Mas nem por isso deves
abandonar a tua causa, tanto menos que a nossa discussdo foi travada com a finalidade de
exercitar-te e de aperfeicoar o teu espirito™).

O Agostinho do Cassiciacum ¢ um homem que estd em estado de mudanga, de uma
fase caracterizada pela ambigdo profissional — tdo presente em sua juventude e que diz
respeito a sua vida enquanto orador e professor de retdrica —, para uma nova fase, em que a
espiritualidade comega a se desenvolver com a sua decisdo de se preparar para o batismo.
Porém, no Contra Academicos, ainda encontramos um Agostinho empenhado com a figura do
professor e mestre, pois ele se utiliza dos artificios da dialética e da retorica, com a finalidade
de ensinar seus discipulos a pensar e a argumentar bem, sendo esta talvez a razdo para que
exista uma continua discussdo entre Licéncio e Trigécio no decorrer dos dois primeiro livros,
afinal, eles representam a atividade educacional e os exercicios escolares oferecidos por
Agostinho (Acad. 11, 7, 17).

O ensino de Agostinho em muito se assemelha ao do Sécrates de Platdo, por
apresentar um procedimento “dialético-maiéutico” (dialektisch-maieutischen), comenta
Fuhrer (1997, p. 7). Um exemplo pode ser encontrado na questdo envolvendo a diferenca
entre o sabio e o filosofo (Acad. 111, 3, 5), em que, Agostinho, logo apds oferecer a explicacao
de Alipio, dedica-se a analisar as afirmacdes, buscando levar Alipio a fazer certas concessoes,
persuadindo-o a mudar de opinido conforme se avanga nas criticas a sua opinido. Assim, a
analise das afirmagodes apresentadas no decorrer das discussdes se torna essencial, pois € a
partir dela que Agostinho faz todo um esfor¢o em levar seu interlocutor a refletir sobre sua
propria fala, avaliando, entao, sua coeréncia e consequéncias que dela advém.

Por conta disso, Agostinho deixa bem claro quem ¢ o principal interlocutor que esta
discutindo com os académicos, colocando-se, no terceiro livro, como figura central da
discussdo. Ao iniciar seu “discurso continuo” (oratio perpetua), Agostinho, entdo, oferece
uma “ilustracdo” (illustratio), técnica retdrica empregada para causar efeito de “evidéncia”
(euidentia), atuando de forma educativa para aqueles que participam ou fazem a leitura do
didlogo (Lausberg, 1990, p. 399). Nela, cria-se um cenario que ¢ atribuido a Cicero (Acad. 111,
7, 15), em que representantes de varias escolas filosoficas julgam a si mesmos como sabios,
ainda que cada um ao seu modo. E, com isso, concedem aos académicos o segundo lugar
como sabios, visto que eles tomam para si uma posi¢do de ndo assentir, uma vez que

24



consideram a verdade como algo inalcangavel. Agostinho, assim, faz uma suposi¢do: se de
um lado, perguntidssemos a Zendo de Citio (ca. 333-263 a.C.) ou a Crisipo de Solos (ca.
280-208 a.C.) quem ¢ sabio, certamente a resposta seria se tratar do filosofo estoico. Por outro
lado, Epicuro (341-270 a.C.) ou qualquer outro adversario, negaria essa afirmacdo, mas
argumentaria ser o sabio aquele que, com habilidade, procura os prazeres naturais e, assim,

seria deflagrado o alvorogo. Com esse cenario construido, Agostinho argumenta que,

In quorum rixam si Academicus incurrerit, utrosque audiet trahentes se ad suas
partes, sed si in illos aut in istos concesserit, ab eis, quos deseret, insanus imperitus
temerariusque clamabitur. Itaque cum et hac et illac aurem diligenter admouerit,
interrogatus, quid ei uideatur, dubitare se dicet. Roga nunc Stoicum, qui sit melior,
Epicurusne, qui delirare illum clamat, an Academicus, qui sibi adhuc de re tanta
deliberandum esse pronuntiat: nemo dubitat Academicum praelatum iri. Rursus te
ad illum conuerte et quaere, quem magis amet, Zenonem, a quo bestia nominatur, an
Arcesilan, a quo audit: 'tu fortasse uerum dicis, sed requiram diligentius': nonne
apertum est totam illam porticum insanam, Academicos autem prae illis modestos
cautosque homines uideri Epicuro?

Se no meio da disputa se apresentar um Académico, ouvira as duas partes, cada qual
tentando atrai-lo para o seu lado. Se se inclinar para um dos partidos, serd chamado
de insensato, ignorante e temerdrio pelos sequazes do partido contrario. Assim,
depois de ter ouvido os dois partidos, interrogado sobre o que pensa, dird que esta
em duvida. Pergunta agora o estoico quem ¢ melhor, se Epicuro, o qual diz que o
estoico delira, ou o Académico, que declara que ainda precisa refletir sobre a
questdo tdo grave. Ninguém duvida que o preferido sera o Académico. Dirige-te
entdo a Epicuro e pergunta-lhe quem prefere, Zendo, por quem ¢ chamado animal,
ou Arcesilau, que lhe diz: talvez tens razdo, mas preciso examinar isso melhor. Néo
¢ evidente que Epicuro julgara que todo o Portico € louco e que em comparagdo com
este os Académicos sdo homens modestos e cautelosos? (4cad. 111, 7, 16, CCSL 29,
43-44 [I. 52-65], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

Contudo, diante do que ¢ apresentado, Agostinho, novamente, oferece uma ilustracao
na qual ele e os académicos disputam pela gloria do segundo lugar como sabio entre as
escolas filoséficas. Com isso, ao convocar juizes para ouvir sua causa, Agostinho diz que
assim como os académicos, ele também duvida. Mas a sua davida corresponde a sua propria
ignorancia em nao saber onde esta a verdade, advinda do fato de ndo saber quem, dentre os
representantes das escolas filosoficas, ¢ sabio. Por outro lado, ao analisar a davida dos
académicos, ele constata que, na verdade, eles sabem o que € o sabio, por consequéncia,
também sabem que nenhum deles € sabio, pois os académicos negam que o proprio homem
sdbio, de alguma coisa saiba. Desse modo, Agostinho irrompe com a seguinte conclusdo:
“Quem ndo vé€ a quem cabera a palma? Se meu adversario disser isso, vencerei em gloria; se,

envergonhado, confessar que o sadbio conhece a sabedoria, terei vencido pela minha opinido”

(Acad. 111, 8, 17, CCSL 29, 45 [I. 35-38], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]):

25



Quis non uideat, palma illa cuius sit? Nam si hoc aduersarius meus dixerit, uincam gloria; si
autem erubescens confessus fuerit sapientem scire sapientiam, uincam sententia).

Dessa maneira, Agostinho coloca em evidéncia o uso da retérica em uma discussao,
como percebe Dennis (2007, p. 7) ao destacar que embora Agostinho tenha se afastado da
catedra de retorica, ndo seria certo dizer que ele deixou de fazer uso da retorica para persuadir
seus interlocutores, pelo contrario, o conhecimento do qual dispunha em muito poderia
auxilia-lo alcancar seus propositos didaticos e filosoficos. Ao ilustrar um cenario de
discussdo, ele chama para si a atengdo dos seus interlocutores, delineando um grande
espetaculo cujo ator principal tem um nome: o proprio Agostinho. Enquanto mestre, ele ndo ¢
apenas um debatedor ou uma figura de um homem polémico. Agostinho mostra, assim, que
embora tenha abdicado de sua vida como rétor, ele ainda ndo se afastou dela, ou, ao menos,
compreende que ela ¢ util para o ensino de filosofia, de forma que no decorrer do seu
discurso, percebe-se que ele desenvolve atitudes que parecem remeter aos trés meios de
persuasdo que Aristoteles (Rhetorica 1, 2, 1356a 1-4) elenca, a saber: (1) o carater moral do
orador (f100¢); (2) o modo como dispde o ouvinte (mwé0oc); e (3) o proprio discurso em sua
forma (A6yog). O que também o coloca de acordo com o que Cicero entende ser o melhor
orador, o qual afirmou ser aquele que “discursa, ensina, deleita e comove a alma de sua
audiéncia” (De optimo genere oratorum 1, 3, traducdo nossa: optimus est enim orator, qui
dicendo animos audientium et docet et delectat et permouet), requisitos que Agostinho
desenvolve em seu didlogo na medida em que tenta persuadir seus interlocutores para uma
vida na filosofia, conduzindo-o, por assim dizer.

Concernente ao (1) carater moral, nota-se a estima que os interlocutores do didlogo
nutrem por Agostinho (Acad. 11, 7, 17), provocando uma abertura para se ouvir o que ele tem
a dizer. Ademais, ele também exerce uma fungao de (2) dispor os sentimentos do interlocutor,
como ¢ exemplificado no caso de Licéncio (Acad. 11, 7, 18) que, emocionado por falarem
sobre seu pai Romaniano, Agostinho logo intervém com a finalidade de organizar suas
emocdes, preparando-o para continuar na discussdo. Por fim, ha ainda uma (3) preocupagao
com o discurso, desde sua apresentacdo, at¢ os exemplos que sdo dados, bem como suas
ilustragdes e o proprio estilo da sua fala (4cad. 111, 7, 15). Com isso, ainda que o discurso
filoso6fico deva ser feito por uso da dialética, no Contra Academicos, ha o uso da retdrica, o
que coaduna com a assertiva de Aristoteles de que ela € a “outra face da dialética” (Rhetorica
I, 1, 1354a 1: 'H pntopikn €otwv dvtiotpo®og i) dtadektiki), fazendo com que o didlogo seja

um instrumento educacional util.

26



Sua atitude, portanto, ¢ uma preocupag¢do em iniciar seus discipulos na filosofia
(Acad. 1, 1, 4) e exercitar o espirito desses jovens (Acad. 11, 7, 17) de forma educativa (Acad.
I, 3, 8), bem como propedéutica, porque da mesma forma que os instrui sobre como proceder
diante de uma questdo filosofica, Agostinho também extirpa o perigo que a tese dos
académicos oferece, que ¢ o de afastar o homem da esperanca de encontrar a verdade, um mal
que o proprio Agostinho experimentou (Acad. 111, 20, 43), afinal, se a propria pessoa sabia,
nada sabe, entdo por qual razdo deveriamos buscar a sabedoria?

Dessa forma, ao longo dos livros I e Il do Contra Academicos, nota-se um Agostinho
que desempenha uma fun¢do de condutor do didlogo, ele é o responsavel por conduzi-lo e
fazer com que as discussdes sigam, grosso modo, um curriculo, sem se afastar do tema
proposto, com vistas a se alcangar, um tipo de “psicagogia” (yvyoywyio)'', uma condugio da
alma (Van der Meeren, 2023, p. 18-19) — que s6 pode ocorrer apoOs cativar e atrair para si a
alma do ouvinte —, mas ndo no sentido de invocac¢do das almas dos mortos, como era comum
na Grécia antiga, mas com a ideia que € tdo presente em Paul Rabbow (1954), que descreve os
propositos essenciais da filosofia antiga através do termo Seelenfiihrung'’, que é a busca por
provocar uma mudanga interior no individuo por meio de praticas semelhantes a “terapia da
alma” (Seelenheilung) — e que no Contra Academicos pode ser comparado com todo o
treinamento de discussdo presente no didlogo —, e que sdo “conduzidos espiritualmente”
(Seelenleitung), por meio de palavras e do discurso filosofico que, novamente, no Contra
Academicos, sdo organizados por Agostinho"’.

Por fim, no ultimo livro do didlogo, a voz de Agostinho se torna ainda mais
eloquente, correspondendo a cerca de seis mil palavras ditas (O'Meara, 1951a, p. 30),
ininterruptamente, tratando-se, portanto, da maior parte do didlogo, o que s6 demonstra o seu
papel de mestre; funcdo que para Dennis (2007) justifica-se na medida em que se considera
que as principais motivagdes para a escrita do Contra Academicos estdo relacionadas a uma
preocupacdo ética e pessoal, antes mesmo de um problema relativo a epistemologia dos
académicos; do que ndo ha motivos para questionar, mas também nao ha razdes para salientar

uma dicotomia entre uma abordagem epistemologica e outra eudaimonica do texto, visto que

EEINT3

" Dentre as possiveis acepgdes da palavra, pode-se mencionar a ideia de “cativagdo”, “atrair para si as almas das
pessoas — por meio de habilidades artisticas — ”, “seduzir” etc. (Diggle et al., 2021, p. 1108).

12 P, Rabbow foi uma das principais influéncias de Pierre Hadot para o desenvolvimento de sua tese a respeito
dos “exercicios espirituais” na filosofia antiga. O seu pensamento a respeito dessa terapia da alma podem ser
encontrado em suas duas principais obras, a saber: Antike Schriften iiber Seelenheilung und Seelenleitung: auf
ihre Quellen untersucht (1914) e Seelenfiihrung, Methodik der Exerzitien in der Antike (1954).

3 E interessante e pertinente observar que este mesmo movimento pode ser encontrado pela primeira vez no
Fedro de Platdo, em que a psicagogia ¢ evocada no contexto da dialética e da retérica, mas também
materializada na mudanga de conduta do proprio Fedro, conforme apresenta Dotto (2023).

27



as conclusdes epistemologicas do didlogo possuem uma implicagdo ética muito evidente,
resultando, por sua vez em implicacdes sobre a felicidade. Afinal, se a felicidade humana esta
relacionada com a sabedoria, e se ela € possivel de se alcangar, segue-se ser plausivel busca-la
e agir, conforme salienta Agostinho, purificando-se de todos os vicios (4cad. 111, 17, 38). No
entanto, se ¢ impossivel a aquisi¢do daquela que ¢ a razdo da vida feliz, entdo a “apraxia”

(ampatin) toma forma.

1.3 Alipio

No que diz respeito ao terceiro personagem do didlogo, muitas informacdes sobre a
sua vida podem ser encontradas nas Confessiones. E-nos dito que, juntamente com Nebridio,
Alipio era alguém muito proximo do circulo intelectual de amigos de Agostinho, a ponto de
juntos renunciarem ao maniqueismo e se converterem a fé cristd (conf. VII, 19, 25),
evidenciando o vinculo entre ambos.

Ademais, Alipio era da cidade de Tagaste — para a qual, em 394, retorna como
bispo. Seus pais eram importantes na cidade e, sendo mais jovem que Agostinho, foi aluno
deste, tanto em Tagaste, quanto em Cartago, admirando-o pela sua erudi¢ao (conf. VI, 7, 11).
Nao abandonando a carreira que seus pais tanto enalteciam (O'Meara, 1951a, p. 11), Alipio
atuou como assessor juridico em Roma, demonstrando um carater ilibado diante de seus

pares, como descreve Agostinho:

Temptata est quoque eius indoles non solum illecebra cupiditatis sed etiam stimulo
timoris. Romae assidebat comiti largitionum Italicianarum. Erat eo tempore quidam
potentissimus senator, cuius et beneficiis obstricti multi et terrori subditi erant.
Uoluit sibi licere nescio quid ex more potentiae suae, quod esset per leges illicitum,
restitit Alypius. Promissum est praemium; irrisit animo. Praetentae minae; calcavit
mirantibus omnibus inusitatam animam, quae hominem tantum et innumerabilibus
praestandi nocendique modis ingenti fama celebratum uel amicum non optaret uel
non formidaret inimicum.

Alids, seu carater foi testado ndo sé pelas seducdes da cobica, mas também pelo
aguilhdo do medo. Assessorava em Roma o responsavel pelas financas da Itélia,
quando um senador poderosissimo, que muitos cativava pelos beneficios ou
subjugava pelo medo, aproveitando-se de seu poder, como era seu costume,
pretendeu que lhe fosse concedido algo proibido pelas leis: Alipio se opds.
Prometeram-lhe um prémio: menosprezou-o resolutamente. Fizeram-lhe ameagas:
rechagou-as com energia incomum, maravilhando todos por ndo aceitar como amigo
ou temer como inimigo um homem tdo importante, celebrado pela vasta reputagdo
de dispor de inimeros meios para favorecer ou prejudicar alguém (conf. VI, 10, 16,
CCSL 27, 84-85 [1. 6-16], tradug@o de Lorenzo Mammi, 2017).

Agostinho testemunha que Alipio ndo cede diante das tentacdes mundanas, mas

resiste com todo empenho. Até mesmo em outro momento, tentado pelas paixdes as letras, ele

28



quase manda que se fizessem copias de alguns livros para si as custas do tribunal. No entanto,
movido pelo seu senso de justiga, abandona tal ideia. Tamanha honestidade e retidao de
carater fazem dele um juiz ideal para a causa do Contra Academicos, uma caracteristica que
também retoma o que foi tratado acima concernente ao carater do orador (00c). Nesse
interim, observa-se como o juiz possui uma fun¢do indispensavel para a manutengdo do
didlogo, de modo que, a sua retiddo ¢ o que garantiria um posicionamento o mais imparcial
possivel, ndo conduzindo a discussdo a ponto de favorecer um dos lados, mas sim, dando
énfase a investigacdo criteriosa, que nao se deixa levar pelas emogdes, mas atenta-se aos
detalhes, investigando a coeréncia e sustentacdo das relagdes que se estabelecem.

Alipio também esteve envolvido com o plano de um “6cio filosofico” (conf. VI, 12,
21), ajudando na sua execucao, tanto no Cassiciacum, quanto em Tagaste (Fuhrer, 1997, p.
10). No entanto, ele ndo participa de todas as discussdes do Cassiciacum, pois precisa estar
em Mildo cumprindo obrigagdes (Acad. 11, 4, 10). Contudo, ele desempenha ndo apenas a
funcdo de juiz nas discussdes do didlogo, mas também assume, no lugar de Licéncio, a tarefa
de defender a posicao dos académicos, frente aos questionamentos de Agostinho (Acad. 11, 8§,
21). A imagem de Alipio, no Contra Academicos, ¢ a de um discipulo maduro (4cad. 11, 4,
10; III, 20, 44), diante dos jovens Licéncio e Trigécio, com grande capacidade de resistir as
investidas de Agostinho, servindo de modelo a ser seguido, ou, em outra hipodtese,
representando a diversidade do publico de ouvintes e debatedores que se apresentam nos
dialogos.

Além disso, Alipio discute de modo inteligente, sempre aludindo a modelos literarios
(Acad. 11, 9, 22; 111, 3, 5), demonstrando conhecer os fatos ¢ nomes da historia da Academia
(Acad. 11, 6, 14), bem como as estratégias argumentativas dos académicos (Acad. 11, 9, 22; 111,
3, 5), observa Fuhrer (1997, p. 11). Todas essas caracteristicas, embora possam representar
uma estilizacdo promovida por Agostinho, até porque ndo ha fontes suficientes para se
determinar se essas particularidades eram proprias de Alipio, servem para evitar qualquer tipo
de acusagdo que poderia ser langada sobre o didlogo de que ele ndo havia sido justo, porque
ndo concedia voz a um forte e arguto defensor dos académicos. Por isso, Agostinho discute
com Alipio, equilibrando a balanga. Quando Alipio entra em cena, como debatedor, ndo se
trata mais de dois jovens que ainda estdo em fase de aprendizado debatendo sobre temas de
tdo grande importancia; trata-se de dois oponentes de vasto repertorio filosofico e retorico,
apresentando um dialogo filosofico regido pelo rigor e a andlise cuidadosa das

argumentagdes.

29



1.4 Licéncio

Licéncio ¢ filho de Romaniano, um amigo proximo de Agostinho e para quem ele
dedica o seu didlogo Contra Academicos, e que também esta presente no De beata uita € De
ordine. Ele seguiu Agostinho a Cartago e aparece como seu discipulo até mais tarde, por volta
de 394, quando ¢ escrita a epistulae 26 (Ad Licentium). Ele € representado como sendo muito
jovem (O'Meara, 1951a, p. 12), com idade entre quinze e vinte anos (Fuhrer, 1997, p. 8), o
que explicaria o seu temperamento tempestuoso, ainda que fosse brilhante, seus gracejos e
ingenuidade (4cad. 11, 7, 18), mesmo tendo grande destreza no debate (Acad. 11, 7, 16; ord. 1,
3, 8). “Licéncio era a “estrela” entre os discipulos, aquele cujo aprimoramento intelectual
interessava aos principais leitores de Agostinho, os amigos do pai do rapaz”, por isso,
enquanto Adeodato, filho de Agostinho, pouco aparece nos dialogos, Licéncio, por outro lado,
“sentiu a plenitude do peso da intensidade agostiniana” (Brown, 2020 [1967], p. 144), de
modo que pode ser visto nos didlogos como alguém que mais se desenvolveu durante as
discussdes, nas quais nao apenas mudou de opinido quanto aos académicos (Acad. 11, 12, 28),
mas também demonstrou mudangas significativas a respeito de sua conduta, i. e., seu modo de
vida, dedicando-se — diante de repreensdes feitas por Agostinho — a pureza (ord. 1, 10, 30),
além de reconhecer seus fracassos intelectuais.

Licéncio também ¢ descrito como sendo “admiravelmente dedicado a poesia” (ord. 1,
2,5, CCSL 29, 91 [/. 48], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]): et Licentius repente
admirabiliter poeticae deditus), ndo apenas a leitura, mas a propria atividade artistica, em que
Agostinho o encoraja, embora também o limite quando parece dar mais atengdo a poesia, do
que a filosofia (Acad. 11, 4, 10). Agostinho parece salientar o valor da poesia, no entanto, ela ¢
mais um instrumento da filosofia do que o contrario, de modo que a filosofia maior aten¢ao
deve-se ter. Dentre seus estudos, Licéncio foi auxiliado em relagdo a poesia épica classica —
Virgilio (ca. 70-19 a.C.), Ovidio (ca. 43 a.C. — 18 d.C.), Claudiano (ca. 370-404 d.C.); e
também mitologia greco-romana — por uma obra tedrico-musical, que os comentadores
discutem se diz respeito aos Livros das disciplinas (Disciplinarum libri) — possivelmente
uma obra enciclopédica em que varias disciplinas além da poesia devem ter sido tratadas —
de Marco Teréncio Varrao (116-27 a.C.), ou da obra de Publio Teréncio Varrao Atacino (ca.
82-35 a.C.), intitulada Corografia (Chorographia) (Fuhrer, 1997, p. 9). Além disso, na
epistula 26, Licéncio ¢ identificado como sendo cristdo, embora pareca ter sido negligente

com sua religido. Afinal, sua maior ambi¢do era a de ser consul, algo que ele realiza,

30



conforme se constata a partir de evidéncias encontradas em Roma, no ano de 1862, quando
Rodolfo Lanciani encontra o seu corpo em San Lorenzo, afirma O'Meara (1951a).

Mas qual a funcdo desempenhada por Licéncio no Contra Academicos? O primeiro
livro e uma parte do segundo tem Licéncio como um dos participantes principais, pois ele ¢
responsavel por defender a posicdo dos académicos (Acad. 1, 2, 5; 11, 4, 10). Com muita
habilidade, ele prova ser um oponente com grande experiéncia durante a discussdo com
Trigécio. Ademais, antes de Alipio, ¢ ele quem discute com Agostinho a respeito da posi¢ao
da Nova Academia, respondendo com cautela e sempre tomando folego, conforme a questao
lhe exigisse maiores reflexdes (Acad. 11, 7, 16), revelando inteligéncia e cautela. Mas,
posteriormente, ele abdicaria de sua funcdo de defensor dos académicos e do seu
posicionamento, incubindo a Alipio a fun¢do de continuar a discussdo com Agostinho (Acad.
I1, 7, 19).

No inicio do didlogo, ¢ Licéncio quem adverte Agostinho sobre a necessidade de
grandes homens para discutir a questdo proposta — e em carater de humildade, assume a
posi¢do de que ndao tem condigdes para tal, algo que Agostinho discorda, visto que ¢
dedicando-se aos grande problemas que os pequenos se engrandecem — (Acad. 1, 2, 6), mas
também ¢ ele que, com rigor, exige de Trigécio uma defini¢do de erro, asseverando que tal
ndo pode conter elementos alheios ao definido (Acad. 1, 5, 13), porque isso causaria
imprecisdo, podendo incorrer em erro, o que prejudicaria o exame proposto diante do
problema da aquisi¢do ou nao da sabedoria por parte daquele que ¢ conhecido como sébio.
Assim, Licéncio atua como um interlocutor cauteloso, no entanto, mesmo apresentando uma
boa desenvoltura ao longo do dialogo, ele ¢ o classico exemplo de alguém que pensa estar
certo, mas se engana; pois ele reconhece, posteriormente, ser o posicionamento dos
académicos insustentavel, mesmo os tendo defendido com todo o empenho ao longo do
primeiro livro. Com isso, Agostinho apresenta a necessidade da propria investigagdo pela
verdade, pois embora alguém possa afirmar, categoricamente, estar convencido da veracidade
de uma afirmacao, essa certeza s6 pode vir ap6s uma analise cuidadosa do tema, colocando
toda a argumentacdao sob o escrutinio da dialética, como ocorrera com Licéncio, que nao ¢
apenas um exemplum para o seu pai (Acad. 1, 1, 4), mas também para os outros interlocutores

do didlogo, que sdo aqueles que leem o Contra Academicos.

1.5 Trigécio

A seu respeito muito pouco nos ¢ dito. Todas as informagdes que temos sobre ele
encontram-se nos didlogos. Assim como Licéncio, Trigécio também ¢ discipulo de Agostinho,

31



bem como seu concidaddo, i. e., ele também ¢ da cidade de Tagaste (beata u. 1, 6). Além
disso, ele era um jovem apaixonado por historia e que havia estado no servigo militar, o que
teria mudado suas opinides a respeito dos estudos — aparentemente ele ndo tinha predilecao
pelas artes — antes de chegar ao Cassiciacum (Acad. 1, 1, 4). Trigécio tem grande
participagd@o no primeiro livro do Contra Academicos, discutindo avidamente com Licéncio,
mas se calando no restante do didlogo, de forma que, no segundo livro, volta a aparecer
somente em dois momentos, em que zomba de Licéncio (4cad. 11, 7, 18) e defende o conceito
de verossimilhanca dos académicos (Acad. 11, 8, 20). Quanto ao seu futuro apds o
Cassiciacum, nada se sabe (Fuhrer, 1997, p. 12), havendo, assim, um grande siléncio sobre a
sua vida, tanto nas obras, quanto nas cartas de Agostinho.

No dialogo, embora se perceba maior habilidade por parte de Licéncio em relacao a
Trigécio, em nenhum momento Agostinho o descreve como inferior. Alias, a promessa de
Agostinho diz que ambos os discipulos seriam engrandecidos do mesmo modo, conforme se

dedicassem aos grandes problemas:

Noli quaerere, inquam, praesertim in hac uilla, quod ubiuis gentium reperire
difficile es, et potius explica, cur id quod abs te non temere, ut opinor, prolatum est
et qua tibi ratione uideatur. Nam et maximae res cum a paruis quaeruntur, magnos
eos solent efficere.

Nao procuras, repliquei eu, especialmente aqui nesta casa de campo, o que ¢ dificil
encontrar em qualquer parte do mundo. Explica, antes, o que disseste, ndo sem
reflexdo, imagino, ¢ a razdo em que te apoias, pois ¢ dedicando-se aos grandes
problemas que os pequenos se engrandecem (Acad. 1, 2, 6, CCSL 29, 6 [I. 44-50],
traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

Nao temos informagdes suficientes para afirmar em definitivo o quao instruido nas
artes era Trigécio, no entanto, se considerarmos que ele se dedicou ao servigo militar e, antes
disso, ndo nutria grande interesse pelos estudos, entdo ao menos € possivel supormos que
Licéncio possuia mais instrugdo que ele, por ter se empenhado nos estudos desde jovem, dado
os interesses da sua familia e suas aspiragdes para o cargo publico de magistrado. Contudo,
mesmo assim, ele foi um interlocutor constante de Licéncio, mantendo-se firme nas
discussdes, nao fugindo do debate mesmo quando era encurralado, o que promoveu a
continuidade das primeiras discussoes (Acad. 1, 7, 19).

Nesse sentido, Agostinho nos mostra como qualquer individuo pode ser iniciado na
filosofia. Ainda que ndo possua muita habilidade com o debate, ou grande disposi¢ao para os
estudos, o primeiro critério para se lancar no “seio da filosofia” (in philosophiae gremium), a

qual faz grandes promessas aqueles que dela se aproximam (Acad. 1, 1, 3), é dedicar-se as

32



grandes questdes, esfor¢cando-se na andlise dos problemas cuidadosamente. Ela ndo ¢
exclusiva de uma elite social, mas ¢ acessivel a todos que a ela se dedicarem. Por isso, ao
longo do Contra Academicos, percebe-se como as questdes abordadas sdo pertinentes nao
apenas para os interlocutores do didlogo, mas para qualquer individuo que deseje ser feliz
(Acad. 1, 2, 5). Além disso, ha momentos de descontragdo causados pela ironia de Agostinho
(Acad. 11, 3, 9; 111, 20, 45), bem como a descrigdo de emogdes que surgem na relagdo entre pai
e filho (4cad. 11, 7, 18) e erros cometidos por ingenuidade (Acad. 1, 3, 8). Todos esses
detalhes que também nos informam a respeito do estilo da escrita de Agostinho,
apresentam-se como imagens que levam o leitor a se identificar com os personagens, afinal,
as questdes abordadas no didlogo podem ser matéria de duvida para os leitores, enquanto que
0 1iso € 0 pranto, que entram em cena, correspondem a emogdes que sao compartilhadas nas
relagdes interpessoais, experimentadas pelas pessoas, passiveis, desse modo, de serem
compreendidas e assimiladas pelo leitor, comovendo-o, mas também guiando-o para o
cenario.

E importante observar que hd uma quantidade consideravel de dados historicos a
respeito dos personagens que aparecem no dialogo de Agostinho, como apresentamos acima.
Como visto nesta se¢do, a partir das caracteristicas e do cenario que o Contra Academicos
possui, aparentemente Agostinho teve uma preocupag¢do em se criar um texto “vivo”, no
sentido de mais proximo possivel com o que seria uma discussao historica entre interlocutores
distintos e com posicionamentos destoantes. E isso ocorre, talvez, porque Agostinho tivesse
um interesse mimético com o didlogo. Mutatis mutandis, se “pelas técnicas de composicao de
que se vale, os didlogos estabelecem uma forma singular do discurso, com a propriedade de
dar ao universo da recep¢do, do qual o leitor faz parte, um estatuto ativo ¢ dindmico”
(Menezes Neto, 2019, p. 184), entdo, valer-se de personagens historicos € um meio para fazer
com que o didlogo desempenhe essa dinamicidade, na medida em que permite ao
leitor-ouvinte, identificar-se com os interlocutores do texto. Ademais, isso poderia causar
também um certo “relaxamento” da atmosfera de discussdo, conforme apresenta as mais
variadas formas de personagens que ndo sao “filésofos profissionais”, mas pessoas comuns
que estao se empenhando com a discussao.

Assim, se ler ou ouvir o didlogo, ndo se nos ¢ dado a apenas compreender o que um
certo filésofo pensa, mas de compreender, por meio da variedade de falantes, a
“demonstracdo” (demonstrandum) de variados caminhos pelos quais transitam os
pensamentos que sao mobilizados em torno de uma questdo. Pensamentos que podem ser

compartilhados, por isso sdo também importantes, uma vez que podem causar certa

33



aproximacdo do texto com seu leitor. Assim, ndo apenas as questdes abordadas promovem
engajamento, mas até mesmo os personagens que desempenham a funcao de debatedores. Sao
essas as caracteristicas minimas que podem promover a “personificacdo” (embodiment)
(Blondell, 2002, p. 54), sem a qual nao podemos falar ou nem sequer conceber uma pessoa.
Com isso, podemos nos referir ao didlogo como um exercicio, ou mecanismo que carrega
consigo os elementos de uma discussao filoséfica que, talvez, ndo pudessem ser expressos por
qualquer outro género.

Personificacdo e encenagdo, portanto, sao formas estabelecidas para criar uma
aproximag¢do, um vinculo que tem como inten¢do fazer com que o leitor-ouvinte se
comprometa a interpretar e interrogar o texto, na medida em que também hé a possibilidade
de identificacdo com os personagens. Esse tipo de aprendizagem que se desenvolve na
interacdo parece ser um elemento indispensavel do dialogo, uma vez que supde que o
interlocutor, discipulo ou leitor, tornem-se aptos a descobrirem a verdade por conta propria,

porque os didlogos ndo se dedicam apenas a expor a verdade. Afinal,

Para vencer nessa luta, ndo basta expor a verdade, ndo basta nem mesmo
demonstra-la, ¢ preciso persuadir, utilizar a psicagogia, portanto a arte de seduzir
almas; e ainda ndo somente a retérica que busca persuadir, por assim dizer, de longe,
por um discurso continuo, mas sobretudo a dialética, que exige, a cada momento, o
acordo explicito do interlocutor. A dialética, pois, deve escolher habilmente uma via
tortuosa, melhor ainda, uma série de vias aparentemente divergentes, mas, todavia,
convergentes, para levar o interlocutor a descobrir contradicdes de sua propria
posi¢do ou admitir uma conclusdo imprevista. Os circuitos, desvios, divisdes sem
fim, digressdes, sutilezas, que desconcertam o leitor moderno dos Didlogos sdo
destinados a fazer o interlocutor e os leitores antigos percorrerem um certo caminho.
Gragas a eles, “pressionam-se com muita forca uns contra os outros, nomes,
defini¢des, visdes e sensagdes”, “frequentam-se longamente as questdes”, “vive-se
com elas” até que suja luz. Portanto, os exercicios sdo feitos pacientemente: “a
medida de discussdes como essas ¢ a vida inteira, para pessoas sensatas”. O que
conta ndo ¢ a solugdo de um problema particular, mas o caminho percorrido para
chegar a ela, caminho no qual o interlocutor, o discipulo, o leitor formam seu
pensamento, tornam-no mais apto para descobrir por si mesmo a verdade (“o dialogo
quer antes formar que informar”) (Hadot, 2014, p. 42).

Dessa forma, o didlogo se constitui e se apresenta em consonincia com o género
protréptico, com o objetivo ndo apenas de convidar a filosofia, mas também de conduzir seus
interlocutores até a filosofia. Trata-se, portanto, de uma pratica que, segundo diversas formas
de ser caracterizada, ao produzir um “giro mental” (meplaymyn), uma “mudanca de
pensamento” (petavoeiv), uma “reviravolta” (€motpoen) ou ainda “transformar inteiramente”

(conuersio), evidencia, um aspecto formativo da filosofia, afinal:

34



O termo latino conversio corresponde, de fato, a dois termos gregos de sentidos
diferentes: por um lado, epistrophe, que significa “mudanca de orientagdo” e
implica a ideia de um retorno (retorno a origem, retorno a si); por outro lado,
metanoia, que significa “mudanca de pensamento”, “arrependimento” e implica a
ideia de uma mutagdo e renascimento. Portanto, na no¢do de conversdo, ha uma
oposi¢do interna entre a ideia de “retorno a origem” e a ideia de “renascimento”.
Essa polaridade fidelidade-ruptura marcou profundamente a consciéncia ocidental

desde o surgimento do cristianismo (Hadot, 2014, p. 203).

Em outras palavras, conforme o dialogo avanga, os personagens nao sao mais
aqueles que, outrora, iniciaram as discussoes, pois eles também avangam. Seja em seus erros,
ou em seus acertos, ao se utilizarem da discussao, colocam-se em condigdo de exercitar o
intelecto. E essa acepgdo ¢ bem representada logo no inicio do didlogo, em um cendrio no
qual Licéncio solicita que homens mais doutos que ele e Trigécio tomem o seu lugar na

discussdo, visto ser o assunto exigente. Diante disso, Agostinho afirma:

Noli quaere, inquam, praesertim in hac uilla, quod ubiuis gentium reperire difficile
es, et potius explica, cur id quod abs te non temere, ut opinor, prolatum est et qua
tibi ratione uideatur. Nam et maximae res cum a paruis quaeruntur, magnos eos
solent efficere.

Nao procures, repliquei eu, especialmente aqui nesta casa de campo, o que ¢ dificil
encontrar em qualquer parte do mundo. Explica, antes, o que disseste, ndo _sem
reflexfo, imagino, e a razdo em que te apoias, pois ¢ dedicando-se aos grandes
problemas que os pequenos se engrandecem (Acad. 1, 2, 6, CCSL 29, 6 [I. 46-50],
tradug¢do de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Agostinho  solicita uma  “explicacdo”  (explico), um  “desembaracar”,
“esclarecimento” (Blaise, 1954, p. 333; Faria, 1962, p. 375), que implica um desenvolvimento
com o objetivo de fazer com que uma tese se torne evidente aqueles que estdo a ouvir a
exposi¢do. Mas isso ndo pode ser “ao acaso” ou ‘“sem ponderagdo” (non temere) (Blaise,
1954, p. 809; Faria, 1962, p. 986), porque ¢ importante que seja apoiado em “provas”,
“argumentos racionais” (ratio) (Blaise, 1954, p. 696; Faria, 1962, p. 843), algo que o didlogo
desenvolve e articula, de modo a que seus interlocutores se esforcem nessa empreitada, de
forma que busquem o conhecimento, mas também conhecam e se aperfeicoem nas
ferramentas das quais dispoe a filosofia (4Acad. 11, 18, 29), a qual, concomitantemente,

também os leva a mudanca (4cad. 111, 20, 44).

35



2 Contra Academicos: um dialogo filosofico

Ym. 0K £YKOADYAUEVOS TOYXEWDG TL PPOVTLELS;
T1. mepi Tod; 6D Yap pot TodTo PPAcoV, O TdOKPATEC.

Socrates: Nao te cobriras rapidamente para refletir algo?
Estrepsiades: Sobre o qué? Pois tu deves me mostrar, Socrates.

Aristofanes, As Nuvens 736-735.

Contra os académicos ou Sobre os académicos, estes sdo os possiveis titulos dados a
primeira obra supérstite de Agostinho, € que parecem sugerir distintas énfases quanto ao
contetudo do texto, uma vez que, se Contra Academicos suscita algo como um posicionamento
contrario ao dos académicos ou uma resposta a Academica de Cicero (Foley, 1999, p. 62), por
outro lado, Sobre os académicos vai na dire¢cdo de uma exposicao a respeito deles, mas sem,
necessariamente, apresentar um posicionamento contrario. Com efeito, fato ¢ que Agostinho
menciona ter escrito esse texto com a intencao de analisar os argumentos dos académicos, 0s
quais levavam muitos ao desespero de se encontrar a verdade, uma emocao que o proprio
Agostinho experimentou. No entanto, quanto a esse desespero, agora, nesta obra, buscava

remover e “afastar de sua alma” (ab animo meo).

Cum ergo reliquissem uel quae adeptus fueram in cupiditatibus huius mundi uel
quae adipisci uolebam, et me ad christianae uitae otium contulissem, nondum

baptizatus Contra Academicos uel De Academicis primum scripsi, ut argumenta
eorum, 1)_quae multis _ingerunt ueri inueniendi desperationem, et 2) prohibent
cuiquam rei_assentiri, et 3) omnino aliquid, tamgquam manifestum certumque sit
approbare sapientem, cum eis omnia uideantur obscura et incerta, ab animo meo,
quia et me mouebant, quantis possem rationibus amouerem. Quod miserante atque
adiuuante Domino factum est.

Depois de ter abandonado ou o que havia conseguido ou o que ambicionava
conseguir no tocante as vaidades deste mundo, ainda ndo batizado, ¢ me tivesse
entregado ao 6cio da vida cristd, escrevi primeiramente contra os académicos ou
sobre os acad@micos, com a finalidade de_afastar de meu espirito seus argumentos
com maior niimero possivel de razdes, pois também a mim me preocupavam esses
argumentos, pois 1) levam muitos a falta ranca ncontrar a verdade e 2)

proibem a qualquer um de assentir a verdade, ¢ 3) ao sabio, de acolher algo como

manifesto e evidente, visto que tudo lhes parece obscuro e incerto. Isso foi feito
gracas a misericordia e a ajuda do Senhor (retr 1, 1, 1, CCSL 57, 7 [[. 1-11],

tradugdo de Agustinho Belmonte, 2020, grifos e numeragao nossa).

Como se observa no texto supracitado, Agostinho afirma a necessidade de escrever o
Contra Academicos para que pudesse afastar de si mesmo aqueles numerosos argumentos que
eram capazes de (1) afastar o homem da busca pela verdade, uma vez que tais argumentos
levavam ao desanimo e a falta de esperanga, porque faziam crer ser impossivel encontrar a

36



verdade; mas também (2) proibia a todos de assentir, pois dar o assentimento a algo que pode
ser falso ou verdadeiro — visto ndo ser possivel distinguir sua procedéncia —, seria cair em
erro, nao sendo louvéavel tal atitude. Consequentemente, isso levava a uma (3) proibicao que
alcanga o sabio, pois este ¢ aquele que de nenhum modo deveria errar, entdo, ainda que algo a
ele manifesto fosse evidente, ndo poderia assentir, condi¢do sem a qual ndo poderia manter-se
como um sabio. Desse modo, nas Rectratationes, Agostinho revela uma necessidade pessoal.
Contudo, essa informagdo e detalhes podem ser complementados a partir da sua carta
enderecada a Hermogeniano, em que Agostinho afirma nao escrever o Contra Academicos
com a pretensdo de atacar os académicos, visto que isso ele faria nem sequer por brincadeira.
Antes, “mais os imitou” (potius eos imitatus)".

Ambas as afirmagdes sdo confusas, caso ndo fagamos uma distingdo a respeito de
quais filésofos Agostinho se refere ao falar dos académicos. Agostinho aparenta fazer um
paralelo entre os académicos da Velha Academia de Platdo e os da Nova Academia de

159

Arcesilau, que sdo apresentados como tendo um posicionamento “cético” por conta do seu

método filosofico, que Cicero traduz como “provavel” (probabile), em que, dada a

4 Quanto ao significado dessa expressdo, ¢ dificil afirma-la com propriedade. No entanto, h4 uma sugestio
peculiar, que pode ajudar no esclarecimento dessa fala de Agostinho, feita por Stock (2010, p. 44), tradugdo
nossa: “Na Ep., 1.1, a Hermogeniano em 386, Agostinho reconhece a auctoritas do método académico de
argumentacdo: “Quare potius eos imitatus sum quantum valui”. Mas nio esta claro quéo fielmente ele seguiu sua
propria maxima, nem indica quais pensadores foram seus modelos. Ele sabia algo sobre pirronismo por meio de
Cicero, embora ndo tivesse acesso aos Esbogos Pirronicos de Sexto Empirico. (Nem sabia que o pirronismo,
como apresentado por esses autores, pode ter diferido marcadamente das visdes do proprio Pirro). Embora ndo
use vocabuldrio pirronico, seu método de argumentacdo tem varios pontos em comum com essa abordagem: (1)
os lados em um argumento exibem “igualdade de forca” (isotheneia); (2) nenhuma conclusdo ¢ alcancada e as
questdes sdo frequentemente deixadas em "desacordo insolavel" (anapikritos disphonia); (3) o resultado ¢ a
“suspensdo do juizo” (epoché) e a obtengdo da “liberdade de perturbagdo” (ataraxia), como no livro um de De
Ord. Esta ¢ uma liberdade temporaria, visto que a mente humana, segundo Agostinho, ¢ incessantemente
“inquieta” (Conf., 1.1.1) e, devido ao pecado original, incapaz de alcangar uma tranquilidade duradoura”. (Cf. In
Ep., 1.1, to Hermogenianus in 386, Augustine acknowledges the auctoritas of the Academic method of
argumentation: “Quare potius eos imitatus sum quantum valui.” But it is not clear how faith-fully he followed his
own dictum, nor does he indicate which thinkers were his models. He knew something about Pyrrhonism from
Cicero, although he did not have access to Sextus Empiricus’ Qutlines of Pyrrhonism. (Nor was he aware that
Pyrrhonism, as presented by these authors, may have differed markedly from the views of Pyrrho himself).
While he does not use Pyrrhonist vocabulary, his method of argument has a number of points in common with
this approach: (1) the sides in an argument exhibit “equality of strength” (isotheneia); (2) no conclusions are
reached and matters are frequently left in “unresolvable disagreement”(anapikritos disphonia); (3) the result is
“suspension of judgement” (epoché) and the attainment of “freedom from disturbance” (ataraxia), as in book
one of De Ord. This is temporary freedom, since the human mind, according to Augustine, is incessantly
“unquiet” (Conf., 1.1.1) and, owing to original sin, unable to achieve lasting tranquility).

'S £ bem verdade que o termo “cético” ndo é utilizado pela Nova Academia, nem mesmo por Agostinho no
Contra Academicos. Sexto Empirico ¢ quem primeiro usa o termo (cf. Hipotiposes, 1, 1-4), que vem de
“investigacdo” (okéy1g). Nesse caso, o “cético” seria aquele que diante de uma resposta para a questdo A, nao se
contenta com ela, entdo continua pesquisando e investigando-a. Por outro lado, aquele que afirma a nfo
possibilidade de aquisicdo do conhecimento, como ¢ o caso da Nova Academica, sua melhor denominagao seria
a de um “dogmatismo negativo”. Contudo, utilizaremos o termo “cético” para denotar aqueles que negam a
aquisicdo do conhecimento e, portanto, abdicam de dar assentimento a qualquer argumento. Para maiores
esclarecimentos a respeito dessa discussdo, cf. Koloski, 2001.

37



impossibilidade de se conhecer a verdade, entdo ao analisar um problema se da a resposta
com base naquilo que aparenta ser o mais “provavel” dentre as possibilidades. Dessa maneira,
com o Contra Academicos, Agostinho ndo estaria se posicionando contra os académicos da
Velha Academia, mas contra os da Nova, os quais levam muitos, pelo engenho com as
palavras, a se afastarem da busca pela verdade, conforme fica esclarecido em sua carta a

Hermogeniano:

Academicos ego ne inter iocandum umquam lacessere auderem — quando enim me
tantorum uirorum non moueret auctoritas? —, nisi eos putarem longe in alia quam
uulgo creditum est fuisse sententia. Quare potius eos imitatus sum quantum ualui,
quam expugnaui quod omnino non uale. Uidetur enim mihi satis congruisse
temporibus, ut si quid sincerum de fonte Platonico flueret inter umbrosa et spinosa
dumeta, potius in possessionem paucissimorum hominum duceretur, quam per
aperta o manans irruentibus passim pecoribus nullo modo posset liquidum
purumque seruari. Quid enim conuenientius pecori est quam putari animam corpus
esse? Contra huiusmodi homines opinor ego illam utiliter excogitatam occultandi
ueri artem atque rationem. Hoc autem saeculo, cum iam nullos uideamus
philosophos nisi forte amiculo corporis, quos quidem haud censuerim dignos tam
uenerabili nomine, reducendi mihi uidentur homines, si quos Academicorum per
uerborum ingenium a rerum comprehensione terruit sententia, in spem reperiendae
ueritatis, ne id quod eradicandis altissimis erroribus pro tempore accomodatum fuit,

iam incipiat inserendae scientiae impedimento esse.

Eu nunca ousaria atacar os académicos, nem sequer por brincadeira, a menos que eu
pensasse que eles tinham uma reputacdo muito diferente da que se acreditava
popularmente. De fato, quando ¢ que eu ndo me deixaria impressionar pela
autoridade de homens tdo importantes? Por isso, mais os imitei, de acordo com as
minhas capacidades, do que os venci, algo de que, certamente, ndo sou capaz. Com
efeito, parece-me que estava bem de acordo com os tempos a ideia de que, se algo
sincero flui da fonte platonica entre os arbustos sombrios e espinhosos, ele deve, de
preferéncia, ser levado a posse de pouquissimas pessoas, para ndo deixar de ser claro
e puro, caso ele jorrasse de uma fonte aberta, com o rebanho se langando de um lado
para o outro. O que de fato é mais conveniente para o rebanho do que pensar que a
alma ¢ o corpo? Contrariamente a tais homens, penso eu que a arte ¢ o método de
ocultar a verdade foram concebidos com proveito. Porém, na época atual, ja ndo
vemos nenhum filésofo — exceto, talvez, os que se apresentam adornados com um
manto, os quais eu ndo consideraria dignos de tdo venerdvel nome. Em razdo disso,
julgo que devemos trazer de volta a esperanca de reencontrar a verdade, aqueles que
o pensamento dos académicos, através do engenho com as palavras, afastou da
compreensdo das coisas, a fim de que aquilo que pelo tempo tornou-se um consenso
e que deveria ter seus altissimos erros corrigidos, ndo comece agora a se tornar um
impedimento para se cultivar o saber (ep. I, 1, CCSL 31, 3-4 [/. 1-21], tradugdo
nossa ¢ de Fabio Fortes, 2025).

A carta a Hermogeniano data do momento de escrita do didlogo Contra Academicos,
portanto, em 386 d.C. Pelo que a carta indica, Hermogeniano era um amigo proximo de
Agostinho, e fora requisitado, em carta, a avaliar o didlogo em questdao. No entanto, diante de
uma primeira avaliagdo de Hermogeniano — que parece ter cotejado o contetido do primeiro

e segundo livros —, Agostinho repete o pedido, mas, agora, com o terceiro livro, em que

38



consta a “historia secreta” da Academia (Acad. 1II, 17, 37). E, nesta carta, ele acaba por
esclarecer algumas questdes, de forma a nos ajudar a compreender o contetdo do dialogo.

Para Agostinho, a filosofia de Platdo fora ocultada, tendo sido revelada apenas para
poucos, com o objetivo de preservar a filosofia platdnica do risco que o materialismo estoico
oferecia em corrompé-la. Nao sem razdo, Gilson (2010, p. 89) reconhece a énfase do discurso
dos académicos em refutar a concepcao de sabio conforme concebida pelos estoicos. E esse
cuidado, dos primeiros académicos, teria sido um procedimento louvavel e de muita utilidade.
No entanto, com o passar do tempo, aquilo que outrora era usado para preservar (4Acad. 111,
17-19, 37-42), tornou-se o corruptor do pensamento de Platdo, levando sua filosofia para um
tipo de “ceticismo” que se demonstrou perigoso. Dessa forma, ao perceber o que havia
ocorrido, Agostinho escreve o Contra Academicos, nao para questionar os “legitimos
académicos” e o pensamento platdnico, mas para confrontar as doutrinas filos6ficas que com
o tempo foram atribuidas aos académicos (Catapano, 2006). Mas o que nos chama a atenc¢ao
ndo ¢ apenas o seu conteudo e sim a forma que Agostinho utiliza para escrever esse didlogo e
comunicar o seu pensamento, algo que possivelmente influencia a maneira como se
compreende o texto.

E entre o outono de 386 e seu batismo na Pascoa de 387 que Agostinho escreve
Contra Academicos, De beata uita, De ordine e Soliloquia. Ao regressar do campo para
Milao, escreve De immortalitate animae e também intenta escrever o De [ibris Disciplinarum,
inacabado, um projeto de discutir sobre todas as artes liberais (retr: 1, 5-6). Estando ele ja
batizado e residindo em Roma, escreve De animae quantitate € De libero arbitrio, além de
dois tratados intitulados De moribus Ecclesiae catholicae ¢ De moribus Manichaeorum. Ja na
Africa, escreve De Genesi contra Manichaeos, De uera religione ¢ o didlogo De magistro
(retr. 1, 7-12). O livro De utilitate credendi foi a primeira obra escrita apds sua ordenagao ao

presbiterato (retr: I, 14) em 391 e, deste momento até sua morte em 430, Agostinho ndo

39



escreve mais dialogos filosoficos', mas sim sermdes, cartas, trabalhos exegéticos, tratados e
textos polemistas (Clark, 2009, p. 119).

Na época em que escreve o Contra Academicos, o didlogo nao era um género textual
amplamente utilizado pelos cristdos do ocidente latino (Squires, 2011, p. 257). Porém, isso
ndo nos permite afirmar ser Agostinho o primeiro cristdo a escrever em didlogos. Antes dele,
ha o didlogo Otadvio (Octavius), de Marco Minticio Félix, apologeta cristdo do segundo século
e que escreve sobre uma discussdo entre um cristdo e um ndo-cristdo'’, possivelmente uma
das primeiras tentativas de um escrito cristdo nesse género. Além desse, ha ainda o exemplo
mais famoso de didlogo no inicio da igreja cristd, que ¢ a obra de Justino, o martir (ca.
100-165 d.C.), intitulada Didlogo de sdo Justino com Trifdao, o judeu (Tod ayiov Tovotivov
po¢ Tpoewva Tovdaiov Atdroyog). Por fim, mais proximo de Agostinho, poderiamos
mencionar o caso da Disputa entre Luciferianos e Ortodoxos (Altercatio Luciferiani et
Orthodoxi) de Jeronimo (ca. 347-420 d. C.), um didlogo entre um bispo cismatico, Lucifer de
Cagliari (séc. IV d.C.), e um bispo ortodoxo, sendo escrito no ano de 383 (Arbesmann, 1943,
p. 96-97). Contudo, ainda que sejam didlogos que foram escritos antes de Agostinho, nao
temos como precisar uma influéncia desses textos cristdos sobre a sua escrita, o que pode
ocorrer dada uma circulacdo limitada de tais obras (Squires, 2011) ou uma énfase que
Agostinho poderia dar aos textos escritos neste género que ja fossem consagrados na tradi¢ao

antiga do ocidente latino.

16 Como pode ser observado, Agostinho escreveu uma quantidade consideravel de didlogos filosoficos, com o
objetivo de analisar os mais variados temas. Dessa maneira, a partir das caracteristicas internas desses textos,
faz-se uma divisdo entre dialogos cénicos e ndo cénicos, cujas distingdes apresenta Voss (1970, p. 197), tradugéo
nossa: “Dois grupos devem ser separados entre os didlogos literarios de Agostinho. Sao, na ordem de criagéo,
diadlogos cénicos ¢ ndo cénicos ou dramaticos ¢ narrados. Nos cénicos, o niimero de participantes muda, os
palestrantes individuais sao relativamente independentes. Nos ndo cénicos, dois personagens falam cada um por
vez; a conversa ¢ determinada por uma relagdo professor-aluno mais ou menos evidenciada. A obra Soliloquios
assume uma posicao intermedidria, tanto em termos de tempo, quanto de conteudo. Ela contém, embora em um
grau insignificante, elementos narrativos e cénicos, mas, por outro lado, abre uma série de discussdes didaticas”.
(Cf. Unter den literarischen Dialogen Augustins sind zwei Gruppen zu unterscheiden. Es sind, in der
Reihenfolge der Entstehung, szenische und nichtszenische bzw. erzéhlte und dramatische Dialoge. In den
szenischen wechselt die Zahl der Teilnehmer, die einzelnen Sprecher sind verhéltnisméBig selbstédndig. In den
nichtszenischen sprechen jeweils zwei Partner; das Gespréch ist durch ein mehr oder weniger stark ausgepragtes
Lehrer-Schiiler-Verhéltnis bestimmt. Eine Zwischenstellung nehmen zeitlich wie sachlich die Soliloquien ein.
Sie enthalten, wenn auch in verschwindend geringem AusmaB, erzdhlerische und szenische Elemente, er6ffnen
jedoch andrerseits die Reihe der Lehrgespriche). Embora tenhamos afirmado o fim do uso de didlogos, como um
género literario, por Agostinho, ¢ bem verdade que hd estudos em andamento que apontam para uma
continuidade, em especial, nas Confessiones. Afirma-se, por conseguinte, que Agostinho tenha renovado o
dialogo filosofico. A partir de um impasse, instaura-se um circunléquio que ¢ estampado no dialogo interno da
obra entre a criatura ¢ o Criador. Cf. Novaes (2019).

'7 Para maiores detalhes a respeito da obra € a tradigdo de didlogos representada por esse texto latino, sugerimos
o estudo de Schmidt (1977).

40



Contudo, a origem desse género atribui-se frequentemente aos “didlogos socraticos”
(Zwkpotikoi Aoyor)'®, amplamente conhecidos por meio de Platdo (Ford, 2009, p. 29), que foi
o primeiro a incluir perguntas e respostas na discussao filosofica (DL 111, 24). Seus dialogos
sdo caracterizados sobretudo como uma “conversa” ou “discussao” (0A&yecOat) que nao
apenas reproduzem o método conversacional de Socrates, mas também induzem os leitores a
um estado de “aporia” (dmopin), como Sdcrates fazia com seus interlocutores, suscitando, por
sua vez, uma aprendizagem ativa em relacdo ao assunto abordado (Blondell, 2002, p. 42),
visto que o leitor nao apenas I€ a discussdo, mas ¢ instigado a avangar na reflexao filoséfica
quando o didlogo se cala.

Agostinho parece ter tido conhecimento da literatura dialogica via Marco Teréncio
Varrdo" e Cicero® (Arbesmann, 1943, p. 97), sendo os escritos deste wltimo, reconhecidos

como sendo herdeiros dos didlogos platonicos? (Lerer, 1985, p. 34). No entanto, ndo se pode

'8 Em sua Poética (1, 1447b 10), Aristoteles designa os “didlogos socraticos” ou “conversas com Sdcrates”, como
um género ja estabelecido para a época. Todavia, ndo teria sido Platdo o primeiro a fazer uso do género, mas
Alexamenos de Téos (ca. séc. V a.C.), conforme testemunho (DL III, 48). Ademais, ele havia sido utilizado por
diversos discipulos de Sdcrates, embora tenham se conservado apenas os didlogos mais famosos, i. e., aqueles
que foram compostos por Platdo e Xenofonte (ca. 430-354 a.C.). Contudo, ha fragmentos consideraveis que
apontam para outros autores socraticos, como Antistenes (ca 445-365 a.C.), Esquines (ca. 425-350 a.C.), Fédon
(séc. IV a.C.) e Euclides (ca. 435-365 a.C.); além de informagdes anedoticas, que sugerem um quinto autor cujo
nome ¢ Aristipo (ca. 435-356 a.C.), todavia, poucos foram os estudos a respeito dos fragmentos desses outros
autores “socraticos menores”, sendo, apenas a partir da década de noventa que essa situagdo passou a ser
alterada, como resultado das novas descobertas a respeito da literatura socratica, afirma Charles H. Kahn (1996).
O avanco nos estudos dos didlogos fez com que o nimero de autores socraticos crescesse, destacando, com isso,
resultados um tanto quanto otimistas, onde se considera que uma vasta quantidade de didlogos foram escritos
ininterruptamente durante o periodo de um quarto de século, resultando, aproximadamente, na escrita de um
diadlogo por més (Rossetti, 2015 [2011], p. 26).

1 Pode-se mencionar o De re rustica, que se trata da obra de Varrdo mais bem conservada que chegou até nds.
Na introdugdo deste didlogo em edicdo brasileira, o tradutor Matheus Trevizam (2012, p. 14) faz as seguintes
colocagoes, ao se referir aos temas agrarios que sdo abordados no texto: “Nesses dialogos — pois estamos diante
de obra pertencente ao Aristotelius mos — personagens como o proprio Varrdo, Fundanio, seu sogro, € mesmo
Tremélio Escrofa, verdadeiro autor de “agronomia” daqueles tempos, pronunciam-se tecnicamente sobre topicos
atinentes a cada um dos grandes dominios técnicos previstos. Sem descurar do intento pratico de tornar o De re
rustica um guia para o proprietario romano de terras, ainda, o autor imprime dramaticidade e elaboragdo artistica
a um texto em que ndo faltam, a parte as controvérsias despertadas por um estilo diverso do padrdo classico da
escrita latina, bom-humor, leveza expositiva, uariatio e notavel erudi¢do”. O De re rustica de Varrao se inicia
com uma dedicatoria ou prefacio; ademais, tem como personagem o proprio autor em conjunto com as longas
falas dos personagens, como ¢ comum no didlogo Contra Academicos de Agostinho. Dessa forma, ainda que seja
mais provavel que o estilo do Hortensius tenha sido a principal fonte material para Agostinho, ndo se pode negar
a possivel influéncia que Varrdo também exerceu na constituicdo do didlogo filosofico agostiniano.

20 J4 na época de Cicero, Platdo havia sido elevado ao status de uma “divindade filosofica”, tornando-se, assim,
um pensador incontornavel para aqueles que se dedicavam a filosofia. Cf. Epistulae ad Atticum 1V, 16, 3,
traducdo e grifos nossos: “Nesses livros nos quais vocé elogia a pessoa de Cévolas, a quem sente falta, ndo lhe
dispersei fortuitamente, mas fiz o mesmo gue nosso deus Platdo na Republica”. (Cf. quod in iis libris quos
laudas personam desideras Scaevolae, non eam temere dimovi sed feci idem quod in mwoliteig_deus ille noster
Plato). Nesta passagem, Cicero remete ao episodio de Céfalo, um homem velho e rico com quem Socrates,
quando foi ao Pireu, conversa acerca da velhice. Cicero evoca Platdo como exemplo para se pensar a respeito da
coeréncia de se manter um homem velho por muito tempo em um longo discurso. E importante, com essa
observacao, atentar-se para a forma como Cicero 1€ Platdo, tomando seus textos como exemplos de composigao.
2! Cicero afirma ter seguido a antiga forma socratica, na medida em que, quando alguém assumia uma posi¢do no
didlogo, ele tomava para si uma posi¢do contraria. Cf. Tradugdo de Bruno Fregni Bassetto (2014), Tusculanae

41




desconsiderar o fato de que estd documentado em suas Confessiones (XII, 9, 13) de que ele
teria lidos os “livros platonicos™ (libri Platonicorum), ¢ de que Platdo ¢ citado no Contra
Academicos e outras cento e setenta e uma no decorrer de suas obras (Palacios, 2006, p. 28), o
que sugere um conhecimento por parte de Agostinho sobre a filosofia platdnica e seus
escritos. Diante disso, O’Meara (1954, p. 94-95) entende ser possivel que Agostinho tenha
lido o Timeu, traduzido do grego para o latim por Cicero e também por Calcidio (séc. IV
d.C.), além do Fédon, obra traduzida por Apuleio (ca. 125-170 d.C.). Nao obstante, ainda
resta duvidas a respeito de quais livros de Platao, com efeito, foram lidos e, por conseguinte,
qual a influéncia deles sobre o conhecimento de Agostinho a respeito do género dialdgico.
Além do mais, Conybeare (2006, p. 47) assevera que € bastante provavel e geralmente aceito
que o que Agostinho chama de “livros platonicos”, referem-se, na verdade, as obras
neoplatdnicas, das quais existem vestigios indiscutiveis nos textos do Cassiciacum, ¢ que
O’Meara (1954, p. 136) afirma ser, possivelmente, uma referéncia aos livros de Plotino (ca.
205-270 d.C.) e Porfirio.

Bernd Reiner Voss, em Der Dialog in der friihchristlichen Literatur (1970), uma das
poucas obras dedicadas ao estudo do didlogo nos primeiros textos cristaos, afirma que, em
Agostinho, o didlogo surge em uma variedade e riqueza tdo vasta que ¢ impossivel, na
literatura crista, encontrar outras obras que a ele possam se igualar, porque Agostinho ndo sé
supera a todos na importancia dos seus didlogos, mas também no nimero de obras e na

variedade de formas das quais se serviu®, o que justificaria a afirma¢do de Hoffmann (1966

Disputationes 1, 4, 8, grifos nossos: “Mas se fazia de tal modo que, quando alguém, que queria ouvir, tivesse
exposto o que lhe parecia, entdo eu afirmava o contrario. Pois esse ¢, como sabes, 0 sistema antigo e socratico de
discutir pelos opostos a opinido de outrem. Assim Socrates julgava poder encontrar muito facilmente aquilo que
seria 0 mais proximo do verdadeiro”. (Cf. fiebat autem ita ut, cum is qui audire vellet dixisset, quid sibi videretur,
tum ego contra dicerem. haec est enim, ut scis, vetus et Socratica ratio contra alterius opinionem disserendi.
nam ita facillime, quid veri simillimum esset, inveniri posse Socrates arbitrabatur). Ademais, também assevera
agrada-lo o modelo dos peripatéticos e da Academia, quando em suas discussdes, assume-se a necessidade de
discutir sobre todos os assuntos em relagdo as partes contrarias, algo que, segundo Cicero, primeiro o fez
Aristoteles. Cf. Tradugdo de Bruno Fregni Bassetto (2014), Tusculanae Disputationes 11, 3, 9: “Por isso sempre
me agradou o costume dos peripatéticos e da Academia de dissertar sobre todos os assuntos em relagao as partes
contrarias, ndo apenas pela razdo de que ndo pudesse, de outro modo, ser encontrado algo verossimil em
qualquer coisa, mas também que fosse um exercicio de expressar essas importantissimas ideias. Dela Aristoteles
usou por primeiro, depois aqueles que o seguiram”. (Cf. ltaque mihi semper Peripateticorum Academiaeque
consuetudo de omnibus rebus in contrarias partis disserendi non ob eam causam solum placuit, quod aliter non
posset quid in quaque re veri simile esset inveniri, sed etiam quod esset ea maxima dicendi exercitatio. Qua
princeps usus est Aristoteles, deinde eum qui secuti sunt). Assim, percebe-se pelas proprias palavras de Cicero,
que seu dialogo ndo se baseia apenas nos dialogos socraticos, mas em outras tradi¢des, como a peripatética e da
propria Academia, fazendo jus a concepgao que se tem de Cicero como um “filésofo eclético”.

22 Cf. Voss (1970, p. 197), tradugdo nossa: “Em Agostinho, o didlogo aparece numa variedade e riqueza que ndo
podem ser igualadas na literatura cristd. Poderiamos, na melhor das hipdteses, pensar em Metodio, mas
Agostinho também o supera ndo s6 na importancia dos didlogos, mas também no niimero e variedade de formas.
Além disso, como acontece com Origenes, ele também contém gravacdes de disputas publicas juntamente com
dialogos literarios. Nao houve interpenetracdo miitua ou mesmo mistura de formas”. (Cf. Bei Augustin erscheint
der Dialog in einer Vielfalt und Reichhaltigkeit, der sich in der christlichen Literatur nichts an die Seite stellen

42



apud Fuhrer, 2012)%, de que os didlogos agostinianos enquadram-se entre os mais belos do
mundo, como um resultado da originalidade de Agostinho. Quer essas avaliagdes sejam
verdadeiras ou nao, fato ¢ que os didlogos de Agostinho apresentam uma grande capacidade
de se conseguir combinar tradicdes de dialogos platonicos e ciceronianos, desenvolvendo
caracteristicas proprias e discutir os mais variados assuntos (Voss, 1970), a saber: a felicidade
(De beata uita), o problema do conhecimento (Contra Academicos) e da ordem e providéncia
(De ordine), bem como questdes envolvidas com a sua propria interioridade e
autoconhecimento (Soliloquia). Sua sistematizagdo dessas influéncias para o desenvolvimento
de seus didlogos ¢ tamanha que, ainda que seja certa a grande influéncia de Hortensius nesse
processo, os comentadores indicam caracteristicas que excedem a Cicero, visto que também
encontramos similitudes com os didlogos de Platdo, Aristoteles e Varrao (Hirzel, 1895;
Arbesmann, 1943; Voss, 1970; Fuhrer, 2012; Hutchinson & Ransome, 2018).

Contudo, uma questdo que surge ¢: Qual o motivo que leva Agostinho a escrever o
Contra Academicos em formato de didlogo? Quanto a isso, ndo ha uma resposta direta, visto
que Agostinho ndo nos diz com suas proprias palavras o motivo pelo qual empregou esse
género. Apesar disso, essa ¢ uma pergunta necessaria diante do fato que sua possivel resposta
pode auxiliar em nossa compreensao a respeito do que se pode esperar e quais os objetivos de
todo o cenario que ¢ construido no desenvolver das discussdes. Assim, para tentar apresentar
as possiveis razdes dessa escolha, exige-se uma aproximagdo do texto tentando identificar
possibilidades de resposta. Em primeiro lugar, devemos averiguar o que Agostinho informa a
respeito do envio do Contra Academicos para seu leitor Romaniano e a causa de se promover

a discussdo com seus discipulos, o que ele explica do seguinte modo:

1) ad eam totus a iuuenalibus inlecebris uoluptatibusque conuersus est ita, ut eum
non temre patri audeam imitandum proponere. Philosophia est enim, a cuius
uberibus se nulla aetas queretur excludi. Ad quam auiudius retinendam et
hauriendam quo te incitarem, quamuis tuam sitim bene nouerim, gustum tamen
mittere uolui. Quod tibi suauissimum et, ut ita dicam, inductorium fore peto, ne
frustra sperauerim. Nam disputationem, quam inter se Trygetius et Licentius
habuerunt, relatam in litteras tibi missi.

2) Nam et tu, Trygeti, Vergilii te carminibus oblectasti et Licentius fingendis uersibus
uacauit, quorum amore ita perculsus est, ut_propter eum maxime mihi_istum

1aBt. Man konnte allenfalls an Methodios denken, doch auch ihn tibertrifft Augustin nicht nur an Bedeutung der
Dialoge, sondern auch an Zahl und Formenreichtum. AuBerdem stehen bei ihm, wie bei Origenes, neben
literarischen Dialogen Aufzeichnungen offentlicher Disputationen. Wechselseitige Durchdringung oder gar
Vermischung der Formen hat nicht stattgefunden). Voss (1970), no texto mencionado, indica a capacidade
criativa de Agostinho, na medida em que podemos encontrar em seus escritos uma vasta quantidade de formas
de géneros literarios, mas que ndo se interpolam dentro de uma tinica obra.

2 A obra de Hoffimann, citada por Fuhrer (2012) e a qual ndo tivemos acesso, refere-se ao livro Der Dialog bei
den christlichen Schriftstellern der ersten vier Jahrhunderte. Berlin: Akademic-Verlag, 1966.

43



sermonem_inferendum putarem, quo in eius animo philosophia — nunc enim tempus

est — maiorem partem non modo quam poetica sed quaeuis alia disciplina sibi
usurpet ac uindicet.

1) Renunciando [Licéncio] as seducgdes e aos prazeres da juventude, consagrou-se
totalmente a filosofia, de tal modo que nao tenho receio de propd-lo como exemplo a
seu pai [Romaniano]. Esta &, efetivamente, a filosofia de cujo seio nenhuma idade
pode queixar-se de ser excluida. Para te incitar a possui-la ¢ hauri-la mais

avidamente, embora conheca bem a sede que dela tens, resolvi enviar-te uma prova.
Rogo-te que ndo frustes minha esperanga de que te sera muito agradavel e, por assim

dizer, um aperitivo. Mando-te por escrito a disputa que travaram entre si Trigécio e
Licéncio (Acad. 1, 1, 4, CCSL 29, 5 [I. 81-90], tradug¢do de Agustinho Belmonte,
2019 [2008], grifos e numeragdo nossa).

2) Tu, Trigécio, deleitaste-te com os poemas de Virgilio, e Licéncio dedicou-se a
composicao de versos, paixao que o inflama, de tal modo que foi principalmente por

causa dele que julguei necessario instituir este discurso, para que a filosofia ocupe e
reclame no seu espirito — pois ja é tempo — um espago maior que a poesia e

qualquer outra disciplina (4cad. 111, 1, 1, CCSL 29, 35 [I 20-27], traducdo de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos ¢ numeragao nossa).

ostinho deseja “incitar” (incitarem) Romaniano a filosofia, dando-lhe um exemplo
Agostinho d “incitar” It R filosofia, dando-lh |
do que seria se dedicar ao “amor a sabedoria”, o que ¢ proprio do filésofo. Em Platdo, o

J4

didlogo ¢ construido para o leitor (Menezes Neto, 2019, p. 183) e o mesmo parece ser
verdadeiro em relacdo a Agostinho. Como serd discutido posteriormente, Agostinho escreve
um protréptico que ¢ direcionado a Romaniano, e a discussao, segundo o texto supracitado, ¢
promovida com vistas a instrucao filoséfica tanto de (1) Romaniano, quanto de (2) Licéncio,
ou até mesmo de ambos os discipulos de Agostinho (4cad. 11, 9, 22, CCSL 29, 30 [L. 14-16],
traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]): Satis sit quod cum istis adulescentibus
proluissimus, ubi libenter nobiscum philosophia quasi iocata est, “Basta o que ensaiamos com
estes jovens [Trigécio e Licéncio], quando a filosofia, por assim dizer, brincou livremente
conosco”). Agostinho proporciona entre os seus discipulos uma “discussdo” (sermonem). Mas
ndo apenas uma conversa informal, o sentido da palavra diz respeito a uma “discussdo
filosofica”, “didlogo entre dois ou mais debatedores” (Blaise, 1954, p. 755; Glare, 2012
[1982], p. 1922). Trata-se de um tipo de discurso dialético em sua pratica, ¢ que € enviado a
Romaniano com o objetivo de “provoca-lo”, “mové-lo” (incitarem) (Blaise, 1954, p. 423;
Glare, 2012 [1982], p. 954) a filosofia.

Ademais, ¢ importante salientar que a palavra que Belmonte (2019 [2008]) traduz
por “aperitivo”, trata-se do adjetivo inductorium. Segundo o Thesaurus Linguae Latinae (VII,
1, p. 1245), o uso desse adjetivo € encontrado apenas no Contra Academicos (1, 1, 4), tendo
como significado: “incitans uel aptus ad incitandum” (“incitante ou capaz de incitar”).

Hagendahl (1967, p. 489) assevera que, possivelmente, Agostinho cunhou essa palavra para

44



que fosse um equivalente ao termo grego mpoTpenTIKOG, 0 que retifica a concepgao de que o
Contra Academicos seria uma demonstracdo do exercicio filosofico posto em pratica, e para o
qual Romaniano ¢ convidado. E, além disso, a traducao de Belmonte (2019 [2008]) ¢ muito
sugestiva, pois estd alinhada com o termo gustum, qualificando, novamente, o que julgamos
ser o objetivo do Contra Academicos.

Afinal, Agostinho afirma enviar uma “prova” (gustum), ou “uma pequena por¢ao
para teste” (Blaise, 1954, p. 383; Glare, 2012 [1982], p. 855), que novamente transmite
consigo a ideia de “alimentagdo”, uma recorréncia no primeiro livro, o qual destaca a situagao
dos debatedores Licéncio e Trigécio como que estando em uma fase de “educacdo e nutricao”
(Acad. 1, 3, 8, CCSL 29, 7 [I. 31-32]: praesertim cum adhuc nutriendi educandique) e,
concomitante a isso, faz o convite para que Romaniano se “refugie no seio da filosofia”
(Acad. 1, 1, 3, CCSL 29, 5 [I. 72]: in philosophiae gremium confugere). E isso parece indicar
que Agostinho esta considerando a filosofia — o aludir a imagem do “seio” (gremium) —
como aquela que alimenta o homem. Mas ndo apenas isso, pois se o que fora enviado a
Romaniano, i. e., a amostra da “discussao filosofica”, corresponde a um, grosso modo, “tira
gosto”, entdo nos parece que a filosofia alimenta o homem por meio do discurso filosofico, do
movimento dialético que estd expresso no didlogo. E essa imagem ¢ demasiadamente
sugestiva, uma vez que ¢ retomada no De beata uita. Embora fosse seu aniversario,
Agostinho concede um banquete aos seus amigos. No entanto, uma vez que o corpo estava
saciado, ndo seria apropriado deixar a “alma” (anima) com fome, portanto, concede aos seus
aquilo que pode alimentd-la (beata u. 1, 6), i. e., o “conhecimento” (scientia), que ¢

indispensavel para o sabio (beata u. 11, 8). Afinal, conforme assevera Silva Filho (2021):

Com efeito, a ignorincia da alma, a caréncia animica de alimento proprio,
identifica-se com perversao moral: a malignidade, a nequicia, que, mais do que um
vicio, ¢ o vicio origindrio de todos os outros. Em outras palavras, a alma vazia,
desnutrida de conhecimento, esta adoentada, e a doenga da alma é o vicio, a ndo
virtude. A relagdo aqui é entre “conhecimento”e “moral”: se sou pleno de ciéncia,
sou virtuoso, e vice-versa; “conhecimento” e “moral” parecem ndo existir
isoladamente um do outro (Silva Filho, 2021, p. 57).

Por outro lado, o contrario desse vicio denomina-se, dentre as possiveis acepgoes de
frugalitas, “temperanga”, “moderacao” ou, propriamente, “frugalidade” (Faria, 1962, p. 413;
Glare, 2012 [1982], p. 811). E isso, alinha-se com a necessidade de se ter os “remos das
virtudes” (remis uirtutum) para que o homem possa ter uma vida ética exemplar (Acad. 1, 4,
20), também apresentados como indispensaveis para que Romaniano se dedicasse a filosofia.

Dessa maneira, observa-se que a importancia das discussdes do Contra Academicos, os quais

45



acabam sendo identificados como um “aperitivo” que ¢ dirigido a alma do interlocutor,
servindo-lhe, portanto, de alimento.

Nesse sentido, se nossa leitura estiver correta, supomos que Agostinho poderia ter
adotado o género de didlogo por ser capaz de exemplificar com clareza o funcionamento de
uma discussdo filosofica, visto que nele evidenciar-se-ia a propria atitude filoséfica. O
didlogo filos6fico possui, em sua forma, beneficios pedagdgicos que poderiam ser do
interesse de Agostinho em transmitir para seus leitores. Quando Agostinho, e. g., se “afasta”
da discussdo e coloca Licéncio e Trigécio como os principais debatedores, isso revela a
capacidade do didlogo em permitir o ocultamento de um “mestre da verdade” (master of
truth) ou “mestre filosofico” (master philosophical), valendo-me de termos empregados por
Blondell (2002, p. 39-40), de forma que o discurso de autoridade se torna incompativel a
discussdo, haja vista que ndo ha alguém que parece ser o detentor do saber, porque, na
verdade, o saber ¢ aquilo que ¢ buscado por ambos os debatedores em conjunto. Ademais, o
didlogo também oferece um exemplo da dialética expondo posig¢des contrarias, com o objetivo
de se encontrar o que poderia ser um posicionamento mais crivel, levando-nos, leitores,
consequentemente a uma visao mais ampla do tema discutido, da variedade de posigdes e,
assim, uma andlise mais acurada do problema (Spano, 2013, p. 59-60). Como se percebe, o
didlogo permite a abertura para a discussdo, mas também sdo mais vivos e agradaveis de se
ler, dados os elementos de sua composi¢do, como ¢ o caso de Agostinho ao empregar
personagens existentes, fazendo menc¢ao a um territério geografico e atividades cotidianas,
produzindo vivacidade ao texto. Esses elementos possuem a fungdo de facilitar o “ensinar”
(docere), quer-se dizer: facilitar o ensino da filosofia, na medida em que atraem a atencgao do
leitor e colaboram para a sua inser¢ao no debate.

Além disso, ¢ evidente a preocupacdo de Agostinho, conforme o texto supracitado
anteriormente (Acad. 111, 1, 1), de que Licéncio, por muito se dedicar & composi¢ao de versos
poéticos — que em si mesmos ndo sdo problematicos —, afastava-se do que de fato seria
importante, i. e., o estudo da filosofia. Afinal, caso ndo se atentasse ao que ¢ prioritario,
Licéncio poderia acabar se encontrando distante da vida filosofica para a qual Agostinho esta
a conduzi-los. Dentre as causas dessa suspeita a respeito da poesia, pode-se pensar no teor
terapéutico dela. Em uma primeira instincia, a simples leitura ou composi¢do de um verso
poético, talvez nao trouxesse uma reflexao e retorno para si mesmo, de imediato (4Acad. 11, 3,
4, CCSL 29, 20 [L 29]: redeo ad me), uma vez que recitar ¢ declamar poemas até os mais
ignorantes poderiam fazer (Acad. 1, 7, 20), mas compreendé-los e usa-los como exercicio

filosofico, isso s6 seria possivel aqueles que se dedicassem ao estudo da filosofia. Agostinho

46



parece exemplificar isso em algumas passagens do Contra Academicos, como ocorre na

citagdo a seguir:

Satis sit quod cum istis adulescentibus prolusimus, ubi libenter nobiscum
philosophia quasi iocata est. Quare auferantur de manibus nostris fabellae pueriles.
De uita nostra moribus de animo res agitur, qui se superaturum inimicitias omnium
fallaciarum et ueritate consuperaturum de libidinibus atque ita temperantia uelut
coniuge accepta regnaturum esse praesumit securior rediturus in caelum. Vides quid
dicam. Tollamus iam cuncta ista de medio arma acri facienda uiro.

Basta o que ensaiamos com estes jovens, quando a filosofia, por assim dizer, brincou
livremente conosco. Deixemos de lado as fabulas infantis. Trata-se da nossa vida,
dos costumes e da alma. Esta espera superar os perigos de todas as falacias e depois
de abragada a verdade, como que voltando a regido da sua origem, triunfar sobre as
paixdes e assim, desposando a temperanca, reinar, mais segura de voltar ao céu.
Entender o que quero dizer. Abandonemos tudo isso. “E preciso preparar armas para
um valente guerreiro” (Acad. 11, 3, 4, CCSL 29, 30 [[. 14-23], traducdo de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Como se observa, o uso da poesia nao poderia ser de todo um engodo, visto que o
proprio Agostinho faz uso dela. Na citagdo acima, evoca-se o contexto da Eneida VIII, 441,
em que Vulcano, convencido por sua esposa Vénus, conclama os Ciclopes etnenses a
abandonarem tudo quanto estavam a fazer para que pudessem trabalhar na armadura de
Eneias. Dessa maneira, se a poesia fosse estritamente negativa, do ponto de vista educacional
e filosofico, entdo ndo haveria razdo para Agostinho usa-la na discussdo. Na passagem,
afirma-se que a discussao inicial do livro representava um “prelidio”, uma preparagdo ou um
ensaio introdutorio, conforme as acepgdes do verbo prolusimus. Mas é curioso observar que,
em relagdo a esse preludio, agora Agostinho afirma que gostaria de deixar de lado “as fabulas
infantis” (fabellae pueriles). Ao falar de fabulas, pode-se entender, talvez, uma retomada do
que outrora dissera no tocante a fabula da filosofia e filocalia, cuja relacdo Licéncio melhor
poderia explicar com um poema (Acad. 11, 3, 7), uma critica um pouco mais branda. Contudo,
no momento atual, diante da importancia da tematica, deve-se ter maior prudéncia e diligéncia
na discussdo, o que parece sugerir uma postura mais objetiva, se comparada com as
discussodes iniciais (Acad. 1, 1, 1; 11, 3, 7).

Mesmo assim, se ha uma relagdo entre “fabulas infantis” e a poesia, entdo seria
incoeréncia, da parte de Agostinho, citar um verso da Eneida. Pucci (2014, p. 51) salienta que
a questao relaciona-se com o uso circunstancial e referencial que se faz da poesia. Agostinho,
ao evocar a fala de Vulcano e recuperar o texto virgiliano, almeja elevar a importancia da
discussdo, na medida em que oferece uma associagcdo entre a fun¢do de Eneias, na Eneida,

com a discussdo no Contra Academicos. H4 um paralelo de importancia. Dessa forma, a

47



poesia ¢ usada ndo apenas para convencer ou afirmar algo, mas para apresentar circunstancias.
Agostinho, assim, diante do término do “preludio”, tomara para si a tarefa de Eneias, e dara
um novo inicio ao dialogo, que diz respeito a um tratamento filosofico e critico acerca da
posicdo da Nova Academia. Por isso a necessidade de se “abandonar tudo” (tollamus cuncta),
para que se possa logo, assim como os Ciclopes, “preparar as armas do valente guerreiro”
(arma acri facienda uiro). Com isso, fica-nos claro que o problema nao ¢ a poesia, mas o uso
especifico que se faz dela, conforme pode ser visto também na preocupacao de Agostinho em
estudar detidamente a poesia virgiliana com seus alunos, atentando-se em ler, estudar e aplicar
os textos a discussdo (Acad. 11, 4, 10)**, oferecendo uma forma “filosofica” de se abordar os
textos dos poetas, apresentando, por sua vez, a poesia como possivel matéria ou instrumento
de reflexdo, conforme pode-se concluir a partir da passagem em que Agostinho afirma ter

feito uma pausa de sete dias para a leitura da Eneida.

Neste texto [passagem do Acad. 11, 4, 10], Agostinho insere a leitura da Eneida
como parte integrante do programa educacional desenvolvido no Cassiciaco. A
passagem supde que os participantes daquela atividade tomavam o texto de
Virgilio ndo somente como um objeto de frui¢do, mas como um objeto de reflexdo,
como ddo a entender os verbos de acdo empregados (recemsere, tractare). O
resultado dessa reflexdo ¢ uma posicao quanto a aplicagdo desses conhecimentos, de
acordo com a adequagdo deles a discussdo filosofica (congruere). Como se nota,
também nessa passagem a evocagdo dos versos da Eneida sugerem a sua integracao
a um programa filosé6fico, desde que empregada de forma conveniente, como parecia
ndo ser o caso de Licéncio, que, em seu excesso, precisou ser refreado.
Subentende-se também na passagem que ndo se trata de uma leitura qualquer,
ligeira, do texto de Virgilio, mas de um modo particular de leitura reflexiva, o
qual, pode-se também inferir, teria o proprio Agostinho mostrado aos seus
discipulos. Disso se conclui que a utilizagdo da poesia ndo aparece no texto em
oposicdo a pratica da filosofia. Os trés movimentos destacados na passagem
sugerem uma analise de tipo gramatical: o primeiro correspondia a uma
revisdo do texto (recensere) para se poderia supor o emprego de técnicas
hermenéuticas e exegéticas, onde a poesia deveria ser lida e analisada
minuciosamente com o propdsito de se compreender, a partir do autor, o que tais
palavras queriam dizer. Apds este momento, o estudante poderia passar para a fase
onde se deveria examinar (tractare) e tratar tudo aquilo que fora visto anteriormente.
Por meio da discussdo em pares, buscava-se, enfim, entender as possiveis
interpretagdes das passagens e a razoabilidade delas. Por fim, o que se seguiria seria
a aplicagdo (congruere) do texto, onde a poesia seria utilizada conforme o momento,
na medida em que seria contextualizada, servindo como referéncia eficaz para o
dialogo filosofico (Fortes; Silva, 2023, p. 7-8).

» E importante frisar que a pratica de Agostinho em ler Virgilio e comenta-lo com seus alunos, em muito se
assemelha com a pratica do “gramatico” (grammaticus) durante o ensino na “escola de gramatica” (schola
grammatici) em Roma, cujo principal objetivo era fazer com que os alunos tivessem dominio ndo apenas da
lingua, mas também da literatura por intermédio da leitura atenta dos poetas e prosadores, de modo que, o
gramatico, atuaria como um “intérprete dos poetas” (poetarum interpres), um erudito conhecedor e exegeta dos
classicos gregos e latinos (Fortes; Burghini, 2021, p. 27-31), sugerindo, por conseguinte, uma importancia dessa
etapa de ensino formal para a pratica da filosofia.

48



Por conta disso, a discussdo filosofica seria o exercicio ideal para exercitar o espirito
de Licéncio e leva-lo ao aprimoramento (dcad. 111, 1, 1). A vista do exposto, ndo seria
imprudente afirmar que uma hipdtese para o uso do didlogo filosofico poderia estar
relacionada com uma preocupacdo de Agostinho em apresentar aqueles, a quem seu didlogo
estava sendo enderecado, o que seria o fazer filosofia de uma forma didatica. Assim, sua
inten¢do seria a de demonstrar como ¢ o procedimento dessa filosofia, o que um tratado ou
carta ndo seria capaz de mostrar com tanta clareza, como ¢ o caso do didlogo, que pde os
interlocutores em debate, encenando como se da o fazer filosofia, uma atividade intelectual,
que se vale de argumentos e, a partir deles, desenvolve-se o pensamento, demonstrando a
confiabilidade de uma tese, ou rejeitando-a conforme a demonstragao de sua falta de bases de
sustentacao.

Portanto, como visto, usar o didlogo enquanto género textual ndo se da de modo
casual. Pelo contrario, Agostinho compreende que a filosofia se faz, propriamente, por meio
da discussdo, afinal, ¢ pela “discussdo” (sermonem) que se espera que a filosofia ocupe o

espirito do homem, conforme salienta Agostinho:

[...] ut propter eum maxime mihi istum sermonem inferendum putarem, quo in eius
animo philosophia — nunc enim tempus est — maiorem partem non modo quam
poetica sed quaeuis alia disciplina sibi usurpet ac uindicet.

[...] de tal modo que foi principalmente por causa dele que julguei necessario
instituir este discurso, para que a filosofia ocupe e reclame no seu espirito — pois ja
¢ tempo — um espago maior que a poesia e qualquer outra disciplina (Acad. 111, 1,
1, CCSL 29, 35 [L. 23-27], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

A vista disso, é comum perceber que no didlogo agostiniano h uma atitude continua
caracterizada por um vai e vem de perguntas e respostas. Apenas no primeiro livro, que ¢ um
texto relativamente curto, pode-se encontrar um total de 92 perguntas e respostas, que se
dividem no decorrer de trés discussdes, sendo 56 na primeira (4Acad. 1, 2-4, 5-10), e 18 na
segunda (Acad. 1, 4, 11-15) e terceira discussdo (Acad. 1, 4-8, 16-23). Esse tipo de cenario
pode induzir os leitores a pensarem que o texto € desorganizado e de leitura cansativa, porque
ele demora a avangar com a questdo inicial, o que levou os comentadores a darem maior
atencdo ao ultimo livro do didlogo, por apresentar um discurso continuo, isento de
interrupgdes que pudessem ser vistas como desnecessarias (O’Meara, 1950; Matthews, 2005;
Harding, 2006), levando-os a crer que, dado que o Contra Academicos ¢ um dialogo
basicamente de preocupacgdo epistemologica, entdo a ultima parte do livro, na qual Agostinho

afirma com maior eloquéncia seus argumentos definitivos para atestar a possibilidade do

49



conhecimento, segue-se, entdo, que essa seria a parte que deveria receber maior atengdo,
relegando as outras partes do didlogo a margem, visto que suas condigdes aporéticas e
inconclusivas nao oferecem contribuicdes significativas ao foco que estaria na refutacao dos
académicos. Por fim, quanto as digressdes presentes no didlogo agostiniano e, por vezes, suas
caracteristicas que nos levam a supor um certo descuido para com a questdo principal,
comentadores tendem a associar como sendo uma influéncia advinda dos escritos de Horacio
(ca. 65-8 a.C.) e Luciano (ca. 125-181 d.C.), os quais podem ter chegado até ele via Apuleio,
afirma Stock (2010):

Em vista de seus interesses retdricos, os estudiosos associaram Agostinho a uma
tradicdo de pensamento que comeg¢a com Platdo, na qual a analise filosofica é
apresentada em dialogos de consideravel habilidade literaria. Como amplamente
reconhecido, Agostinho reflete o pensamento de Platdo sobre esse aspecto do
dialogo, conforme foi adaptado por Cicero, no qual a réplica verbal prefacia longos
discursos que delineiam as doutrinas de Cicero e agem como um comentario sobre
declaragoes filosoficas que ele ouviu ou leu. Agostinho afrouxa as regras que
governam essas intervengdes pessoais, introduzindo detalhes de sua propria vida e
das vidas dos participantes que ndo sdo relevantes para seus argumentos. A presenca
de tal material estranho pode refletir a influéncia das Satiras e Epistolas de Horacio,
que ele conhecia, ou indiretamente, a influéncia de Luciano, cujos didlogos satiricos
contém uma mistura de trés tipos de discurso que se encontram em seus primeiros
escritos, a saber, didlogo, mondlogo e narrativa. Ha uma série de paralelos entre as
técnicas ludicas de Agostinho e a tradigdo lucidnica; estes poderiam ter sido
transmitidos por uma variedade de intermediarios, incluindo seu companheiro
africano, Apuleio. (Por exemplo, Luciano e Agostinho sdo ambos especialistas na
apresentagdo retorica de conversdes; e em ambos os autores as digressdes abundam,
frequentemente em detrimento dos argumentos). Nestas e outras tendéncias
retoricas, Agostinho ndo adere ao modelo mais dogmatico do didlogo que ¢
encontrado em escritores cristdos; em vez disso, ele participa do movimento dentro
da Segunda Sofistica que efetivamente transforma o didlogo em uma “arte da
conversa¢do”. O cenario de banquete do De Beata Vita, no qual ele lidera uma
discussdo com um pequeno grupo de amigos e parentes, ¢ tipico desse
desenvolvimento, no qual poetas, filésofos e gramaticos sdo convidados para
reunides nas quais o entretenimento consiste em discursos pouco sérios e eruditos
(Stock, 2010, p. 33-34)®.

2 Cf. Tradugdo nossa: “In view of his rhetorical interests, scholars have associated Augustine with a tradition of
thinking beginning with Plato, in which philosophical analysis is presented in dialogues of considerable literary
skill. As widely acknowledged, Augustine reflects Plato’s thinking on this aspect of the dialogue as it was
adapted by Cicero, in which verbal repartee prefaces lengthy speeches that both outline Cicero’s doctrines and
act as a commentary on philosophical statements he has heard or read. Augustine relaxes the rules governing
these personal interventions, introducing details from his own life and from the lives of the participants which
are not relevant to his arguments. The presence of such extraneous material may reflect the influence of Horace’s
Satires and Epistles, which he knew, or indirectly, the influence of Lucian, whose satirical dialogues contain a
mixture of three types of discourse that one finds in his early writings, namely dialogue, monologue, and
narrative. There are a number of parallels between Augustine’s playful techniques and the Lucianic tradition;
these could have been transmitted through a variety of intermediaries, including his fellow African, Apuleius.
(For example, Lucian and Augustine are both expert in the rhetorical presentation of conversions; and in both
authors digressions abound, often to the detriment of arguments). In these and other rhetorical tendencies,
Augustine does not adhere to the more dogmatic model of the dialogue that is found in Christian writers; instead,
he takes part in the movement within the Second Sophistic which effectively transforms the dialogue into an “art
of conversation.” The banquet setting of De Beata Vita, in which he leads a discussion with a small group of
friends and relatives, is typical of this development, in which poets, philosophers, and grammarians are invited to

50



No entanto, ao apresentar perguntas e respostas, propde-se a esclarecer a questdo
abordada. Mas ndo apenas isso, em uma discussao historica, essa atitude ¢ comum para que
davidas a respeito do conteudo sejam sanadas, as posi¢des dos participantes tornem-se bem
estabelecidas e a forca dos argumentos possa ser testada. Ademais, essa caracteristica exige
uma disposi¢ao dos interlocutores, porque se um dos debatedores nao estiver disposto a
responder as perguntas, bem como de fazer questionamentos a posi¢do contrdria a sua, a
consequéncia seria a derrocada do didlogo cujo exemplo pode ser visto em Licéncio, que,
intimidado pela argumentacdo contraria, coloca sua posicdo de debatedor a disposigdo,
insinuando que melhor seria ser logo vencido, para que Alipio, também defensor dos
académicos, pudesse, o mais célere possivel, ocupar sua posicao e, assim, seguramente um
espetaculo seria realizado (Acad. 11, 7, 17). Ora, se nao ha alguém disposto a debater, entdo
ndo ha possibilidades de se estabelecer uma discussdo proficua.

Porém, Agostinho o adverte, asseverando que a sua subita alegria, fez com que
deixasse escapar imprudentemente o seu desejo de ver Alipio como debatedor, o que, com
efeito, seria esse um “espetaculo” (spectaculum) que muito lhe agradaria (Acad. 11, 7, 18,
CCSL 29, 27 [I. 46-48], tradug¢do de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]): sed repentina ista
gaudia tua temere illam sententiam euadere coegerunt, qua dixisti nullum tibi spectaculum
exhiberi posse felicius, “Mas a tua subita alegria fez com que deixasses escapar
imprudentemente a opinido de que nenhum espeticulo te poderia ser mais agradavel”).
Agostinho parece estar preocupado com esse posicionamento de Licéncio por duas razdes: (1)
Licéncio estava a desistir da discussdo. No entanto, essa ndo parece ser uma atitude a se
considerar em um didlogo filos6fico, porque o exercicio da discussdo ndo pressupde grandes
habilidades discursivas, pois em Agostinho isso vira na pratica e no aperfeicoamento que o
debate trard consigo. Além disso, abdicar-se da discussdo teria como consequéncia fazer do
didlogo algo inviavel, uma vez que, se ndo had com quem discutir, entdo ndo had como
prosseguir, a ndo ser que se langasse em um soliloquio, mas ndo parece ser esse 0 caso.

Dois sdo os verbos que Agostinho utiliza para falar da sua intengdo com a discussao
(Acad. 11, 7, 17), a saber: elimo e exerceo. Com elimo, ha a ideia de “polir cuidadosamente”,
“produzir algo” ou, diante do contexto, “aperfeicoar” (Glare, 2012 [1982], p. 659). Ja exerceo
dentre suas acepgdes, encontramos a no¢ao de “exercicio mental ou fisico” (Glare, 2012

[1982], p. 702), um tipo de habilidade que ¢ desenvolvida por meio do esforco. Dessa

gatherings at which the entertainment consists in both unserious and erudite discourse)”. A respeito das formas
de discursos filosoficos usados na antiguidade, recomenda-se a leitura de Cherniss (1977, p. 14-35).

51



maneira, a desisténcia de Licéncio corresponderia a um abandono do exercicio que tem por
finalidade justamente o “aperfeicoamento do espirito” (elimandum animum), por isso
Agostinho chama a sua atengdo para repensar sua atitude.

E bem verdade que esse “aperfeicoar” e todo o progresso na discussio, seja por
causar um sentimento de que mais importante ¢ a verdade, do que a simples vitoria (Acad. |,
3, 8), ou a mudanca de pensamento frente aos questionamentos apresentados e sustentados
(Acad. 1, 3, 9), talvez nos leve a imaginar um Agostinho que enfatiza em demasia a razao, em
detrimento da fé. No entanto, ndo se pode desconsiderar o lugar da fé que parece estar sempre
em uma relagdo de confluéncia, como indica a afirma¢do de Agostinho, de que “foi mais pela
fé que pela razdo que compreendi aquele de quem [Romaniano] foste instrumento” (Acad. 11,
2,4, CCSL 29, 20 [/ 32-34], traducao de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]): Cuius autem
minister fueris, plus adhuc fide concepi quam ratione conprehendi), ou a assertiva no final do
didlogo, que aponta para uma possibilidade de aproximagado entre duas vias de conhecimento
— que se apresentam no texto durante discussdes sobre “razdo” e “autoridade” (Acad. 1, 9,

24) —, dado que:

Mihi ergo certum est nusquam prorsus a Christi auctoritate discedere; non enim
reperio ualentiorem. Quod autem subtilissima ratione persequendum est — ita enim
iam sum affectus, ut quid sit uerum non credendo solum sed etiam intellegendo
apprehendere impatienter desiderem — apud Platonicos me interim, quod sacris
nostris non repugnet, reperturum esse confido.

Tenho a certeza de absolutamente nunca separar-me da autoridade de Cristo, pois
ndo encontro outra mais poderosa. Quanto as coisas cujo estudo exige grande
penetragdo da razdo — pois estou em tal condi¢do que desejo impacientemente
compreender a verdade ndo so6 pela fé, mas também pela inteligéncia —, confio
encontrar por ora entre os platonicos elementos que ndo contradigam a nossa
sagrada doutrina (4cad. 111, 20, 43, CCSL 29, 61 [I. 19-24], tradu¢do de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008]).

Assim, o aperfeicoamento que se apresenta no didlogo, por meio de um discurso
racional e fundamentado, parece nao ser suficiente, sendo complementado, portanto, com a fé.
Ademais, (2) Licéncio revela estar mais interessado no “espetaculo” que seria a discussao que
ocorreria se fosse vencido, haja vista que Alipio assumiria o seu lugar de debate com
Agostinho (Acad. 11, 7, 17). Contudo, agir com certa conveniéncia em ser vencido ¢ uma
atitude que pode se apresentar como a derrocada da discussdo. A titulo de exemplo, pensemos
em alguém que ird discutir com outra pessoa, mas assuma que sua intengao ¢ a de perder para
que outro assuma o seu lugar. Esse posicionamento poderia levar seus ouvintes a assumirem

que suas respostas dadas aos questionamentos levantados e toda a discussdo por ele

52



apresentada ndo estd sendo feita com toda a seriedade que ¢ exigida. Como consequéncia, isso
poderia levar seus interlocutores a colocarem em suspeita todo o discurso. Afinal, ndo haveria
como saber até que ponto suas assertivas poderiam, efetivamente, ser consideradas rigorosas e
despidas da pretensdo de se perder para que outro viesse a assumir o seu lugar na discussao.
Por mais uma vez, esse tipo de disposi¢do colocaria a busca pela verdade em um segundo
plano, prejudicando o avango da discussao.

Dessa forma, ao incluir no texto o que poderia ser um problema, tanto do ponto de
vista da composi¢ao literaria, quanto da propria argumentacao do discurso, Agostinho indica
alguns preceitos para o didlogo filosoéfico, os quais podem ser identificados a partir de
expressdes que, embora distintas, se complementam encontradas no Contra Academicos,
sendo elas: (1) ubi oportunum (Acad. 1, 2, 5); (2) bona fide (Acad. 11, 5, 11); (3) rursus cum
diu tacuisset (Acad. 11, 7, 16).

2.1 ubi oportunum

Quanto ao (1) ubi oportunum (“momento oportuno”), trata-se de uma condi¢do
necessaria para o desenvolvimento do didlogo agostiniano, assim como o “ocio filosofico”
(otium philosophicum) € um estado necessario para a vida filosofica almejada por Agostinho
(Acad. 1, 1, 3). No inicio do Contra Academicos, ¢-nos dito que todos estavam reunidos —
Agostinho, Alipio, Licéncio e Trigécio — em um local apropriado, mas o didlogo s6 se inicia
quando Agostinho entende que o momento ¢ oportuno (Acad. 1, 2, 5, CCSL 29, 5 [[. 1-2],
traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos: Cum igitur omnes hortatu meo
unum in locum ad hoc congregati essemus, ubi oportunum uisum est, “A meu convite
estavamos num lugar apropriado. Assim que pareceu oportuno, comecei”). Essa necessidade
de se observar a situagdo momentanea para que ocorra um debate, faz com que Agostinho
instaure “juizes” (iudices) no Contra Academicos (I, 2, 6), diferentemente do didlogo
socratico, em que Soécrates recusa instituir um juiz, com o argumento de que essa atitude
poderia fazer com que o didlogo tomasse aparéncia de um combate, espetaculo, ou até mesmo
uma negociacao (Dixsaut, 2021 [2001], p. 27).

Todavia, no Contra Academicos, esses juizes nao julgam quem melhor se saiu no
didlogo, pois suas funcdes estariam ligadas ao controle da discussdo, porque € preciso ordem
no debate, de forma que Agostinho e Alipio devem, sempre que preciso for, tomarem a
palavra para si e restabelecerem a discussdo de forma proveitosa, e ndo a funcdo de
julgamento de vencedores, visto que o Contra Academicos nao indica ser um exercicio trivial,

53



de puro embate, mas de busca por aquilo que ¢ mais excelente (4Acad. 11, 9, 22). Além disso,
0s juizes também devem garantir tudo o que fora dito no decorrer da discussdo (Acad. 1, 3, 9).

Assim, dentre suas obrigagdes, quando se faz Util e necessario, eles tém de reafirmar
0 que outrora fora dito, bem como garantir que o que havia sido assumido, com a inten¢do de
promover uma coeréncia interna para o didlogo, dando unidade a discussdo. Esse tipo de
relacdo supde, portanto, uma mediacdo que deve ser exercida dentro do didlogo. No entanto,
trata de uma mediacao que deve promover a equidade do debate, i. e., garantir que ambos os
participantes estejam na mesma posigdo. A vista disso, Alipio afirma assumir a fungdo de juiz
com o proposito de se ver desobrigado a tomar algum partido (4cad. 1, 2, 5, CCSL 29, 5 [L
8-9], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: oportet me onere alicuius suscipiendae
partis releuari, “preciso ser desobrigado de funcao de tomar um partido”). Possivelmente essa
disposi¢cdo dos personagens pode apontar para um ideal pedagogico. Afinal, o mediador da
discussdo se isenta de tomar partido, mas desempenha uma funcdo de colocar os
interlocutores em uma mesma condi¢do. Isso desempenha o papel de uma educagdo ativa,
visto que os interlocutores devem se dedicar, nesse momento de discussdo, a buscar o
conhecimento por meio da troca causada por um movimento dialético de perguntas e
respostas. Nessa situacdo, ambos os interlocutores atuam conjuntamente. E essa relacdo de
contraste, mas também de igualdade, promove um avango capaz de provocar mudangas, na
medida em que novos posicionamentos € pensamentos sdo apresentados. Ainda que de forma
contrastante, eles enfatizam a necessidade de uma aproximagdo que faca manifestar a
insustentabilidade de, por vezes, um ou mais de um dos argumentos. Em consequéncia,
chegar-se-ia em uma sintese, sendo este o objetivo (Acad. 111, 20, 44).

Mas essa ndo ¢ a unica caracteristica que parece evidenciar o aspecto pedagogico do
dialogo. Poder-se-ia evocar o cenario de Agostinho concedendo a Trigécio a oportunidade de
retroceder diante do que havia afirmado inadvertidamente. Agostinho permite fazer esse tipo
de concessdo, porque admite que Licéncio e Trigécio estdo em uma fase de “educagdo e
nutricdo” (Acad. 1, 3, 8, CCSL 29, 7 [I. 32]: nutriendi educandique). Ambos os verbos trazem
consigo a ideia de “desenvolvimento”, “amadurecimento”, “crescimento” e “alimentacao”.
Mas isso nao se da de modo desordenado, haja vista que o mediador do didlogo apresenta
certo controle do didlogo e permite concessdes, de modo que isso parece apontar para uma
inten¢cdo que, no didlogo, converge com o exercicio dialético, por isso a exortagdo inicial
(Acad. 1, 2, 6) de nao se fazerem afirmagdes “sem ponderagdes” (non temere), mas de
explica-las, trazendo a luz a razdo na qual a argumentacao esta apoiada (Acad. 1, 2, 6, CCSL
29, 6 [I. 47-49], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: ef potius explica, cur id quod

54



abs te non temere, ut opinior, prolatum est et qua tibi ratione uideatur, “Explica, antes, o que
disseste, ndo sem reflexdo, imagino, e a razdo em que te apoias”).

Ademais, ainda cabe a eles — leia-se, aqui, mediadores do debate, na medida em que
mantém um distanciamento, ndo tomando partido de uma das posi¢des — determinar o

momento de encerramento de uma discussao:

— Ego, inquit Licentius, si uel istam definitionem facile possem refellere, iam dudum
causae meae non defuissem. Sed quoniam aut res ipsa per se ardua est aut ita mihi
apparet, peto a uobis, ut usque in crastinam lucem quaestio differatur, si nihil hodie
quod respondeam reperire potuero, cum id sedulo mecum ipse uoluam. — Quod cum
concedendum putarem non renuentibus ceteris, deambulatum ire surreximus
nobisque inter nos multa uariaque sermocinantibus ille in cogitatione defixus fuit.
Quod cum frustra esse sensisset, relaxare animum maluit et nostro se miscere
redierant; sed modum imposui persuasique, ut in alium diem differri paterentur.
Inde ad balneas.

Retrucou Licéncio: — Se eu pudesse facilmente refutar esta definigdo ja teria
ajudado muito a minha causa. Mas como o assunto em si ¢ arduo, ou assim me
parece, peco-vos que a discussdo seja adiada para amanhi, se, apesar do meu
esforco, ndo puder encontrar uma resposta hoje.

Julguei que deviamos atender o seu pedido, e como os demais ndo se opusessem,
levantamo-nos e fomos passear. Conversamos sobre varios assuntos, enquanto
Licéncio permanecia absorto em reflexdo. Afinal, vendo que era inttil, preferiu
relaxar o espirito e juntar-se a nossa conversa. Depois, ja ao cair da tarde, os dois
voltaram a mesma discussdo. Mas eu os refreei ¢ convenci-os a deixd-la para outro
dia. E fomos aos banhos (4cad. 1, 4, 10, CCSL 29, 9 [I. 18-30], tradugdo de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Ao se deparar com uma dificuldade causada pela investida argumentativa de
Trigécio, Licéncio fica sem respostas, guardando-se em siléncio e pedindo para que a
continuagdo do debate fosse postergada para o dia seguinte, o que fora aceito sem problemas.
Contudo, ao cair da tarde, os rapazes retomam a questdo. Contra isso, Agostinho intervém,
solicitando que a discussdo fosse encerrada e apenas retomada no dia seguinte. Mas essa cena
nao ¢ exclusiva da passagem citada. Ela retorna, e. g., na segunda discussao do primeiro livro,
em que Agostinho pede para que o debate fosse retomado no dia seguinte, pois o sol havia
declinado, o que impediria o trabalho do “estendgrafo” (notarius). Além disso, o novo
problema que estava surgindo era tamanho, que deveria haver um maior tempo para aborda-lo
(Acad. 1, 5, 15), visto ndo poder ser esgotado, nem mesmo discutido cuidadosamente sem o
tempo habil exigido pela questdo. J4 na quarta discuss@o do segundo livro, o debate também
se encerra, mas de forma inusitada, porque a pausa na discussdo ¢ dada quando Monica, mae
de Agostinho, chama a todos para almogarem.

Ambos os desenredos possuem como caracteristica comum o fato de que ha

momentos nos quais o didlogo ndo pode prosseguir. H4 uma compreensdo de que quando nao

55



se ¢ mais um “momento oportuno” (ubi oportunum) para que o debate continue, deve-se
encerra-lo. Durante sua estadia no Cassiciacum, Agostinho e aqueles que o acompanham, nao
apenas se empenham nos estudos, mas também se esfor¢cam no “trato de tarefas do campo e
no estudo do primeiro livro de Virgilio” (4cad. 1, 5, 15, CCSL 29, 12 [I. 57-58], traducado de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: in rebus rusticis ordinandis tum in recensione primi libri
Vergilii peractus fuit), momentos nos quais o debate filos6fico é pausado. Isso ocorre porque
as preocupagdes domésticas (Acad. 11, 1, 2), por vezes, atuam como empecilhos, de modo que
0 6cio se torna uma necessidade almejada por aqueles que desejam se dedicar a filosofia
(Acad. 1, 1, 3), porque ¢ neste momento, associado a uma plena liberdade e afastamento das
ocupagdes domésticas relacionadas ao trabalho (Trout, 1988, p. 136), o que permite maior
disposicdo de espirito e tempo livre para se filosofar. Na auséncia desse ambiente, para se
evitar possiveis incursdes que prejudiquem a reflexao, faz-se uma pausa.

Afinal, mesmo vivenciando um otium philosophicum, Agostinho nao esta isento dos
trabalhos que garantiriam a manuten¢do de sua vida no campo. No entanto, entendendo a
importancia do ubi oportunum para o didlogo, as discussoes filosoficas nunca ocorrem entre o
expediente de cuidado com o sitio de Verecundo — enfim, enquanto todos estao reunidos no
trato das tarefas do campo, eles ainda poderiam discutir, mas isso ndo ocorre, ou a0 menos
isso ndo ¢ mencionado nos didlogos —, pois Agostinho compreende que na reflexado filosofica
ha uma necessidade de “lazer” (licere), uma condi¢do que, por si sO, concede ao homem a
liberdade das preocupagdes concernentes ao seu trabalho didrio, sendo, portanto, um tempo
propicio para a reflexdo®®, de modo que a tranquilidade ¢ instaurada para que o debate possa
estar isento de preocupacgdes que pudessem apressa-lo e, com isso, comprometé-lo — seja por
causa do trabalho, pelo declinar do sol, ou pela fome, conforme os proprios exemplos

contidos no didlogo.

2.2 bona fide

2 Esse ¢ um momento de retirada, que exige um afastamento, siléncio. Ao analisar as modalidades ndo textuais
da atividade filosofica, Porta (2002 [2014], p. 98) oferece-nos um apoio para compreender isso, na medida em
que assevera ser a “reflexdo sobre os problemas mesmos (para o qual o texto eventualmente pode ser ocasido,
mas ndao “objeto”) ¢ momento essencial ndo apenas da produgdo filosoéfica, o que é dbvio, mas da propria
aprendizagem da filosofia. Ndo ha filosofia sem reflexdo e essa sempre é pessoal. E ela talvez um momento
linguistico, mas, ndo obstante, silencioso. Tomando emprestado um conceito do ensino de linguas podemos
diferenciar uma compreensao passiva da filosofia de uma ativa: o entender so estd consumado com a passagem
da primeira a segunda (para a qual a fixagdo escrita pode ser um recurso inestimavel). (1%, 6, 6.6). Reflexao e
escrita sdo atividades solitarias, o que ndo quer dizer que ndo possuem carater social. Na verdade, toda forma de
atividade intelectual ¢é, em principio, social, pois pelo mesmo motivo de que seu resultado pode ser
compartilhado de modo intersubjetivo, ela tampouco pode necessariamente desligar-se do processo em que o
mesmo se constitui. Mesmo sendo o momento de maior atividade, a reflexdo sempre ¢ consequéncia, reflexo. Ela
s0 € possivel como “recolhimento”, como interrup¢do de alguma modalidade social de atividade intelectual”.

56



Diante da necessidade de que a exposicao de ideias entre os debatedores seja clara e

’,’

objetiva, exige-se a (2) bona fide (“boa-fé”’). A intengdo é que ambos os interlocutores
desenvolvam um interesse comum de reflexdo e amor a sabedoria, de modo a garantir
posicionamentos que de fato sejam coerentes e honestos. Evidenciando, com isso, uma
preocupacdo com possiveis colocagdes que pudessem ser postas com o Unico objetivo de
favorecer uma tese do debatedor, sem antes se preocupar se o que ¢ exposto ¢ valido e
coerente com a discussdo. Afinal, o didlogo ndo diz respeito a um combate cuja finalidade ¢ a
de apresentar um vencedor, ndo sendo, portanto, uma discussao de carater eristico, de mera
finalidade combativa; mas sim heuristico, de forma que ¢ orientado para a descoberta da
verdade, em que a troca interpessoal estd nas discordancias genuinas que sdo bem-vindas para
a discussdo promovida, colocando a todos os debatedores em um lugar-comum, resumido no
proposito de suas buscas, quer-se dizer, a verdade.

Por conta disso, Agostinho salienta, em resposta a Licéncio, que as argumentagdes
apresentadas no dialogo devem ser explicadas, ndo sem reflexdo, mas demonstradas conforme
a razao (Acad. 1, 2, 6). Assim, a preocupacdo com a verdade exige que os interlocutores do
debate assumam o seu compromisso com ela, distanciando-se do engodo, mas apegando-se a

razdo. Nem mesmo Agostinho escapou do preceito da bona fide, visto que ele mesmo afirma:

Videor mihi breuiter totum, ut wuoluisti, exposuisse nihilque recessisse a
praescriptione, Alypi, tua, id est egisse, ut dicitur. bona fide. Si enim aliquid uel non
ita, ut est, dixi uel forte non dixi, nihil uoluntate a me factum est. Bona ergo fides est
ex _animi_sententia. Homini enim homo falsus docendus, fallax cauendus debet
uideri, quorum prius magistrum bonum, posterius discipulum cautum desiderat.

Creio que em poucas palavras expus tudo, como pediste, e que ndo me afastei da

regra que havias fixado, Alipio, ou seja, agi de boa-fé, como se diz. Se disse alguma

coisa inexata ou talvez omiti algum ponto, ndo o fiz voluntariamente. Portanto. pelo

testemunho da minha alma, houve boa-fé. O homem que se engana deve ser

ensinado, o que engana evitado. O primeiro necessita de um bom mestre, o segundo
de um discipulo precavido (Acad. 11, 5, 12, CCSL 29, 25 [/. 33-40], tradugdo de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos ¢ modifica¢des nossas).

Agostinho ndo se afastou da regra de Alipio, mas a seguiu, atendendo mais a retidao
de coragdo que ao desejo da vitdria (Acad. 11, 4, 10). Contudo, ainda que a bona fide seja
requerida, saber quando um dos interlocutores esta mentindo pode ser uma tarefa dificil,
porque o engano pode vir até mesmo dos mestres, por isso os discipulos precisam estar
precavidos e atentos a tudo o que ¢ dito, averiguando, segundo a razdo, a validade dos
argumentos (Acad. 111, 13, 29). Com isso, Agostinho assevera o lugar do discurso racional, i.

e., o didlogo, de fato, ¢ um género textual filosofico, o que se evidencia em seu desenovelar,

57



pois privilegia o uso da razdo, ndo permitindo que premissas sejam aceitas sem o devido
escrutinio da razdo, o que ocorre por meio da dialética, “a disciplina das disciplinas”
(disciplina disciplinarum), responsavel por definir, separar e avaliar, demonstrando e
conferindo sustentacdo e veracidade aos argumentos (Acad. 1II, 17, 37). Nesse interim,
Agostinho evidencia a necessidade de haver debatedores habilidosos e habeis a defender suas
posicdes, com o intuito de extirpar dividas de que uma tese s6 foi vencida por ter sido
submetida a defesa por alguém incapaz, levando o didlogo ao descrédito.

Por meio da bona fide, alias, entende-se que o debate ndo pode avangar sem que
todos se encontrem na mesma posi¢do. Em vista disso, quando Alipio retorna da sua viagem a
Mildo (Acad. 1, 2, 5), seu pedido por uma recapitulacdo do que havia sido discutido ¢ aceito,
com a inten¢do de se evitar cair em erro por desconhecer o avanco do didlogo (Acad. 11, 4,
10). A exposicao, nao meramente informativa, apresenta-se como um recurso util e necessario
para que os participantes da discussdo sejam encontrados em uma situagdo de igualdade no
que concerne a compreensdo geral da discussdo. Todavia, também ¢é pela bona fide, um
compromisso exclusivo de se buscar a verdade por meio do exercicio da razdo, que permite a
Alipio exigir que Agostinho nao desvie o assunto do debate, dando lugar, com isso, a uma
“controvérsia de palavras” (uerbi controuersiam), em que se continua a discutir os signos, no
entanto, o conteudo ou significacdao ¢ deixado para segundo plano, estendendo o debate para

além do necessario, e desviando o foco do debate.

Tum Alypius: lam, inquit, securus incedam; uideo enim te non tam accusatorem
quam adiutorem fore. Itaque ne longius abeamus, uideamus quaeso prius, ne per
hanc quaestionem, in qua successisse uideor his, qui tibi cesserunt, in uerbi
controuersiam decidamus, quod te ipso insinuante et auctoritate illa Tulliana
turpissimum esse saepe confessi sumus. Cum enim, ni fallor, Licentius placuisse sibi
diceret de probabilitate Academicorum sententiam, subiecisti, quod ille haud dubie
confirmauit, sciretne hanc ab eisdem etiam ueri similitudinem nominari. Et bene
noui, si quidem ex te mihi nota sunt, non absque te esse Academicorum placita.
Quae cum, ut dixi, animo tuo infixa sint, quid uerba secteris ignoro.

— Agora prosseguirei com seguranga, pois vejo que serds menos um acusador que
um auxiliar. Assim, para ndo nos afastarmos demasiado do assunto, peco-te que
tratemos antes que esta discussdo, em que tomo o lugar daqueles que cederam
perante ti, ndo degenere em controvérsia de palavras, o que, por insinuacgdo tua e
apoiados na autoridade de Tulio, muitas vezes declaramos ser totalmente ignobil.
Com efeito, se ndo me engano, tendo Licéncio dito que lhe agradava a opinido dos
Académicos sobre a probabilidade, perguntaste-lhe — e ele confirmou que sim — se
sabia que eles também a chamavam de verossimilhanga. E bem sei, por té-lo
aprendido de ti mesmo, que as opinides dos Académicos nao te sdo desconhecidas.
Se, como eu disse, isso estd gravado no teu espirito, ndo entendo por que te prendes
a questdes de palavras (Acad. 11, 10, 24, CCSL 29, 30-31 [/. 1-12], traducdo de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

58



Na citagdo acima, Alipio revela sua preocupacdo com o posicionamento que
Agostinho estava assumindo no debate. Ao se empenhar com discussdes infundadas, ele
desviava o real motivo do debate que seria o de buscar a verdade, fazendo-o fracassar em sua
finalidade, por se empenhar em algo que ndo favorece o andamento da discussdo. Com
“discussdo de palavras” (uerbi controersiam), o texto parece aludir a uma insisténcia em se
discutir novamente o que ja foi aceito e resolvido anteriormente, de modo a impedir o avango
do didlogo. Ademais, com a ideia de controvérsia a respeito de determinada palavra, isso
também poderia indicar uma discordancia a respeito do significado de uma palavra que ¢
usada, de forma que a acusacdo de Alipio contra a atitude de Agostinho poderia corresponder
a uma analise que em muito poderia se assemelhar ao estudo da etimologia das palavras.

No entanto, o proprio Agostinho adverte que esse tipo de estudo ndo ¢ visto como
sendo precisamente adequado para a dialética, porque isso € mais feito por curiosidade do que
por propria necessidade (dial. VI, 6, traducdo nossa: De origine verbi quaeritur, cum
quaeritur unde ita dicatur, res mea sententia nimis curiosa et minus necessaria, “A busca pela
origem de uma palavra, quando se analisa de onde ela vem, em minha opinido, justifica-se
mais pela curiosidade do que pela necessidade”). Porém, os comentadores acertadamente t€ém
entrado em acordo quanto a falta de informagdo a respeito dessa situagdo que Alipio
menciona, o que pode ser um indicio de uma parte que tenha sido omitida do dialogo em uma
possivel reelaboracdo do didlogo (Catapano, 2008 [2006], p. 213). Assim, ainda que nao haja
como afirmar com precisao o significado da expressao wuerbi controuersiam, pelo proprio
texto se percebe que ¢ uma atitude que desvirtua por demasia o assunto do debate.

Dessa maneira, no texto supracitado, o juiz se torna réu?’, pois foi Agostinho que
afirmou, conforme o ensino da dialética, que a respeito do que é ponto pacifico entre os
debatedores, nao ¢ util se ater em uma discussao de palavras sob a justificativa de se
esclarecer o que ja ¢ evidente (Acad. 111, 13, 29), porque isso serviria apenas como subterfigio
para se impedir o avango do didlogo. Como visto, mesmo um mestre experiente como
Agostinho poderia oferecer riscos ao didlogo, por isso a necessidade constante de se estar

atento ao que esta sendo discutido e a bona fide dos debatedores, de modo que, se constatado

7 £ importante prestar atengio ao fato de que os personagens do dialogo, embora sejam amigos e discipulos de
Agostinho, também estdo afoitos para encontrar a resposta para suas questdes, de modo que ndo se contentam
com uma afirmacdo dogmatica. Antes, inclusive, criticam as proprias afirmagdes de Agostinho com empenho.
Algo que evoca, novamente, o lugar de Agostinho enquanto magister. Afinal, conforme destaca Porta (2002
[2014], p. 102), “seria incompreensivel a existéncia de um mestre de um tnico discipulo. Espontaneamente o
mestre tende a ser um ponto de aglutina¢do, a formar uma escola cujos membros se transformam em novos
mediadores e, desejavelmente, em seus interlocutores e criticos mais severos”. Agostinho instrui e forma, no
dialogo, seus interlocutores, tornando-os conhecedores da filosofia a medida que a praticam.

59



um desvio, faz-se necessario retroceder as argumentacdes e reavalid-las (Acad. 1, 3, 8) com

cautela.

2.3 rursus cum diu tacuisset

Além do ubi oportunum e da bona fide, outra caracteristica que se repete nas
discussdes do primeiro e segundo livro, diz respeito ao (3) taceo (‘“siléncio”), que repetidas

vezes aparece diante do entrave, ou dificuldade imposta por uma questao:

— Verumne, inquam, tibi uidentur Academici dicere? — Et rursus cum diu tacuisset:
Vtrum, ait, uerum sit, nescio; probabile est tamen. Neque enim plus uideo quod

sequar. — Probabile, inquam, scine ab ipsis etiam ueri simile nominari? — lIta,
inquit, uidetur. — Ergo, inquam, ueri similis est Academicorum sententia. — Ita,
inquit. — Quaeso attende, inquam, diligentius. Si quisquam fratrem tuum uisum

patris tui similem esse affirmet ipsumque tuum patrem non nouerit, nonne tibi
insanus aut ineptus uidebitur? — Et hic diu tacuit; tum ait: Non mihi hoc uidetur
absurdum.

Crés que os Académicos dizem a verdade? Depois de novo prolongado siléncio,
Licéncio respondeu: — Nao sei se ¢ a verdade, mas é provavel. J4 ndo vejo mais o
que seguir. Disse eu: — Sabes que eles chamam o provavel de verossimil? Licéncio:
— Assim parece. — Portanto, a opinido dos Académicos € verossimil? Indaguei eu.
—Sim, respondeu ele. Continuei eu: — Presta atengdo ao seguinte: se alguém, ao
ver teu irmao, afirma que ele ¢ semelhante ao teu pai, que ndo conhece, nio te
parece que tal pessoa ¢ louca ou tola? Licéncio permaneceu calado certo tempo e por
fim respondeu: — Isso ndo me parece absurdo (Acad. 11, 7, 16, CCSL 29, 26-27 [L.
14-23], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Ao ser interpelado a respeito de sua confian¢a nos Académicos, Licéncio (3) rursus
cum diu tacuisset — novamente se pde em um prolongado siléncio —, e assim prossegue no
mesmo capitulo (hic diu tacuit), conforme Agostinho continua a questiona-lo. Contudo, nao ¢
a primeira vez que isso ocorre. Trigécio se “silencia por um longo tempo” (Acad. 1, 3, 7,
CCSL 29, 7 [l. 13]: Hic cum diu tacuisset), quando questionado por Licéncio a respeito da
“autoridade” (auctoritas) de Cicero. E, novamente, assim o faz no momento em que Licéncio
apresenta as bases de uma boa definicdo. Com isso, antes de responder, Trigécio “guarda
longo siléncio” (Acad. 1, 5, 14, CCSL 29, 11 [l. 21]: Diu ille tacuit). Dentre as acepgdes de

29 ¢

taceo, ha a ideia de “estar calmo”, “guardar siléncio”e “calar-se” (Blaise, 1954, p. 807; Faria,
1962, p. 978), o que estaria de acordo com a noc¢do de ubi oportunum, visto que a
tranquilidade € requisito para a discussdo. Mas ndo ¢ apenas isso que Agostinho estd
transmitindo. Esse interregno no discurso ¢ um indicativo de pausa para a reflexdo, porque

diante das dificuldades impostas por uma questdo, nao se pode avancar temerariamente, mas

60



ponderar com cautela (4cad. 1, 2, 6). O tempo, portanto, ndo pode ser usado contra o didlogo,
mas a seu favor, como indica o preceito do ubi oportunum. Nao deve haver pressa na
sustentacdo de um argumento, pois € preciso diligéncia e exame cuidadoso, por isso também ¢
permitido retornos aquelas questdes que ja foram abordadas, mas que por algum motivo
foram assumidas precipitadamente.

Contudo, esse estado de rursus cum diu tacuisset ¢ exclusivo do dois primeiros livros
do dialogo. Além disso, s6 ocorre com Licéncio e Trigécio, nao sendo feitas atribui¢des a esse
tipo de situagdo em relagdo a Agostinho e Alipio. A explicagdo para isso poderia ser dada a
partir do motivo de existéncia do proprio didlogo, que trata de questdes para que os jovens
discipulos de Agostinho aprendessem a refletir sobre a busca da verdade, e a0 mesmo tempo

fossem exercitados no ataque e na defesa:

Sed propter memoriam, quae infida custos est excogitatorum, referri in litteras
uolui, quod inter nos saepe pertractauimus, simul ut isti adulescentes et in haec
attendere discerent et aggredi ac subire temptarent.

Mas por causa da memoria, que é guarda infiel das coisas que pensamos,
frequentemente tratamos entre nos para que estes jovens aprendam a refletir sobre
estes assuntos e, a0 mesmo tempo, se exercitam no ataque e na defesa (Acad. 11, 9,
22, CCSL 29, 30 [/. 26-29], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

Com esse itinerario, a verbosidade ¢ inutil, mas o siléncio ¢ requisitado, porquanto
no afa da discussdo, por vezes, prefere-se a verbosidade. No entanto, para que a discussao
prossiga adequadamente, o momento de reflexdo, caracteristica de alguém que procede com
cautela, ¢ indispensavel para um didlogo filos6fico, como o que ¢ proposto no Contra
Academicos. Assim, pode-se afirmar que o rursus cum diu tacuisset esteja relacionado com
uma abordagem pedagégica do proprio didlogo, demonstrando um processo de ensino que €
moldado pela ciéncia dialética, porque se o didlogo estd envolvido com uma “preparagdo de
defesa e ataque” (attendere discerent et aggredi ac subire tentarent), entdo isso s6 pode
ocorrer por meio da dialética que, para Agostinho, € a “ciéncia do bem argumentar” (dial. I, 1:
Dialectica est bene disputandi scientia), o método que € proprio da investigagao filosofica
(Acad. 111, 13, 29).

Dessa forma, calar-se para refletir € um preceito que esta unido a necessidade de
tranquilidade, sem a interferéncia de preocupagdes, como visto na discussao a respeito do ubi
oportunum, mas também implica em bona fide, um reconhecimento de que nao se deve tomar
asser¢des precipitadamente, muito menos, dada a situagdo envolvida, fazer uso de

estratagemas para se desvencilhar da problematica. Com efeito, o que de fato esta em cena no

61



didlogo agostiniano, ¢ o legitimo compromisso de se buscar a verdade, o que determina
preceitos a se seguir como forma de se garantir uma boa discussdo, capaz de trazer a lume um
conhecimento seguro e verdadeiro.

Assim, com base no que fora exposto, ao retomar a primeira questao levantada nesta
secdo — Mas por qual motivo Contra Academicos foi concebido no formato de didlogo? —, e
de acordo com as respostas de Agostinho (Acad. 1, 1, 4; 111, 1, 1), pode-se afirmar que,
enquanto meio de convencimento para uma vida na filosofia, o didlogo parece ser util, porque
¢ capaz de fornecer a Romaniano um exemplo detalhado do que seria o fazer filoséfico para o
qual era exortado, demonstrando, portanto, o proprio método da filosofia, que consiste em
uma agucada discussdo, em que tudo é submetido ao escrutinio da razdo, conforme as regras
da dialética (Acad. 111, 13, 29). E, por fim, relativo ao ensino de Trigécio e Licéncio na
filosofia, Agostinho apresenta que, na filosofia, o compromisso ndo ¢ com o mestre — pois
esse pode falhar —, mas com a verdade. Assim, o argumento de autoridade ndo pode
determinar o que ¢ verdadeiro ou falso no didlogo — o que levaria o debate ao colapso —,
mas sim a investigagdo filosofica, conforme representada no Contra Academicos. Ademais,
foi Cicero que destacou a pratica dos pitagdricos, os quais faziam uso de um discurso ipse
dixit (“o proprio disse”), pois em seu ensino de filosofia, valiam-se de afirmacgdes de
autoridade com base no que seu mestre outrora dissera®®, ao invés de procederem como os
académicos em seus didlogos, que tudo colocavam a prova (Spano, 2013, p. 60).
Diferentemente desse ipse dixit, Agostinho, com o seu didlogo, de modo pedagdgico

demonstra como seus discipulos devem agir diante das questdes que sdo levantadas, i. e.,

2 Cf. De natura deorum 1, 5, 10, traduc¢do de Leandro Abel Vendemiatti (2003): “[...] pois, quando se trata de
argumentar, deve-se procurar menos o peso da autoridade e mais o da razdo. E, além disso, aqueles que querem
aprender ¢ quase sempre prejudicial a autoridade dos que se gabam de ensinar, pois deixam de apresentar seu
ponto de vista e ratificam aquilo que véem concluido pelo mestre que eles aprovam. E, ainda, ndo costumo
aprovar o que sabemos sobre os pitagoricos, os quais, dizem, se afirmavam algo na argumentacéo e se procurava
saber deles por que seria assim, tinham o costume de responder “Ele proprio disse”; e “ele proprio” era
Pitagoras: de tal maneira tinha crédito uma opinido preconcebida, que a autoridade prevalecia mesmo sem a
razdo!”. (Cf. [...] non enim tam auctoritatis in disputando quam rationis momenta quaerenda sunt. Quin etiam
obest plerumque iis qui discere volunt auctoritas eorum qui se docere profitentur, desinunt enim suum iudicium
adhibere, id habent ratum quod ab eo quem probant iudicatum vident. Nec vero probare soleo id quod de
Pythagoreis accepimus, quos ferunt, si quid adfirmarent in disputando, cum ex eis quaereretur quare ita esset,
respondere solitos ‘Ipse dixit’; ‘ipse’ autem erat Pythagoras: tantum opinio praeiudicata poterat, ut etiam sine
ratione valeret auctoritas). Como se percebe, Cicero esta criticando o perigo para o ensino que, ao invés de se
guiar pela “razdo” (rationis), vale-se, por sua vez, da autoridade como instrumento. Os perigos dessa pratica sao:
(1) a ndo exposicdo das ideias daquele que estd em fase de aprendizado e, por consequéncia de se tomar o valor
da proposi¢do de uma “autoridade” (auctoritas) como verdadeira, ainda que seja ela contraria a razdo. Nisso
reside o (2) risco do engano, o que seria a faléncia do ensino. E esse tipo de concepcao do ensino poderia apontar
para os motivos do didlogo ciceroniano ndo ter a caracteristica de um dialogo fechado em uma tinica doutrina, e.
g., mas permitir que varios posicionamentos sejam apresentados, de modo que o leitor pudesse avaliar, por si s0,
qual seria a posicdo mais coerente (Spano, 2013, p. 60), conforme a sustentagdo argumentativa oferecida ao
longo da discusséo.

62



discutindo filosoficamente. E essa atitude ¢ interessante, pois indica que Agostinho ndo
apenas convidou Romaniano a se dedicar a filosofia, mas também apresentou a ele como nela
devem atuar aqueles que almejam a sabedoria. Contra Academicos ndo seria apenas um texto
informativo, mas também apresenta e evidencia a performance da dialética filosofica,
instrumento da filosofia para a busca do que realmente ¢ essencial, visto que, afinal, a
dialética, “ou € a propria sabedoria ou sem ela ndo pode haver sabedoria (4Acad. 111, 17, 37,

CCSL 29, 57 [1. 13]: aut ipsa esset aut sine qua omnino sapientia esse non posset).

63



3 Contra Academicos: uma exortacao a filosofia

O vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix expultrixque vitiorum! quid non modo
nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset?

O filosofia, guia da vida, pesquisadora da virtude e destruidora dos vicios! O que
poderia ser sem ti ndo apenas nos, mas a vida dos homens como um todo?

Cicero, Tusculanae Disputationes V, 2, 5.

E indiscutivel que desde a antiguidade a busca pela “felicidade” (edSoupovia, em
grego; beatitudo, em latim) ¢ um itinerario comum entre as escolas filosoficas. Com efeito,
ainda que ndo haja consenso entre os filosofos sobre o que ela €, ou qual o seu contetudo,
certamente todo o homem deseja possui-la (Aristoteles, Ethica Nicomachea 1, 2, 1094a
18-22). Afinal, “a vida feliz ndo ¢ aquela que todos querem e que ndo héa absolutamente
ninguém que nao queira?”’ (conf. X, 20, 29, CCSL 27, 170 [[. 9-10], traducao de Lorenzo
Mammi, 2017: Nonne ipsa est beata uita, quam omnes uolunt et omnino qui nolit nemo est?).
Para as escolas helenisticas como o estoicismo e o epicurismo, e. g., a filosofia, entendida
antes de tudo como uma maneira de se viver, e ndo apenas como um discurso tedrico (Hadot,
1998, p. 228), nao corresponde a propria felicidade, no entanto, ao caminho por meio do qual
se alcanga a “ataraxia” (dtopadin), a tranquilidade de espirito que resulta na felicidade.

Agostinho, inserindo-se nessa tradicdo de busca pela felicidade, em seu didlogo
Contra Academicos, apresenta a filosofia como aquela sem a qual ndo se pode ser feliz,
porque “ndo ha, e nem sequer ¢ possivel uma vida feliz, a ndo ser aquela que na filosofia ¢
vivida” (Acad. 11, 2, 4, CCSL 29, 20 [I. 37-38]: nullam beatam uitam, nisi qua in philosophia
uiueretur). Com isso, se nao ha vida feliz, sem que se viva na filosofia, conclui-se que a
filosofia ¢ o meio para se alcancar aquilo que todos anseiam encontrar e possuir, i. e., “a vida
feliz” (beata uita). Desse modo, justifica-se a necessidade de se dedicar a filosofia, algo que ¢
defendido nos dois prélogos dedicados a Romaniano®, uma das particularidades que
enquadram o didlogo Contra Academicos no ‘“género protréptico” (mpotpentikoi Adyor),
comum na antiguidade. Quanto a esse género, Aristoteles ¢ quem nos oferece uma explicacdo

a seu respeito na obra Rhetorica:

» Agostinho sempre se recorda de seu mecenas com grande complacéncia, afinal, quando fora estudar retérica
em Cartago (atual Tunisia), devida as escassas condi¢des financeiras da sua familia, s Romaniano, um rico
cidaddo de Tagaste, ndo tivesse intervindo e financiado seus estudos, o jovem Agostinho teria que interromper a
sua formagdo até que seu pai pudesse obter recursos financeiros (conf. 11, 3, 5; VI, 14, 24).

64



copPovriic 6¢ TO pév mpotmponmr, TO 0& dmotpomy. del yop Kol ol idig
coppoviedovteg kai ol kowi dnunyorodvieg TovT®V BdtEPOV TOLOVGLY. dikng O TO
pev katmyopic, 10 & dmoloyia. TOOT®V YOp OMOTEMOVOLV TOIEV GAVAYKN TOVG
apeigfntodvtag. EmdekTikod & 10 pev Emavog TO 08 YOYOS. xpoOvol 08 EKACTOV
TOVTOOV €igl T® P&V cupPfoviedovtt 0 péAlwV (Tepl y(xp TAV gcopévav cupfoviedet
nw) Q 08 611((12;0;18\/(0 0 yevopevog (mepi yop @V
TEMPAyUEVOV Gel O P&V KoTnyompel, O O& AmoAoyeitar), T® O EMOEKTIKG
KUTIOTOTOG HEV O TTop®V (KAt yop To VIAPYOVTH ETAVODGY | WEYOUGLV TAVTES),
TPOCYTAVTOL 8¢ TOAAIKIG KOl TG YEVOUEVO (VO HIUVAGKOVTEG Kol TO PEAAOVTO
TPOEKALOVTEG.

Numa deliberagdo temos tanto o conselho como a dissuasdo; pois tanto os que
aconselham em particular como os que falam em publico fazem sempre uma destas
duas coisas. Num processo judicial temos tanto a acusacdo como a defesa, pois é
necessario que os que pleiteiam fagam uma destas coisas. No género epidictico
temos tanto o elogio como a censura. Os tempos de cada um destes sdo: para o que
delibera, o futuro, pois aconselha sobre eventos futuros, quer persuadindo. quer
dissuadindo; para o que julga, o passado, pois ¢ sempre sobre atos acontecidos que
um acusa e outro defende; para o gé€nero epidictico o tempo principal € o presente,
visto que todos louvam ou censuram eventos atuais, embora também muitas vezes
argumentem evocando o passado e conjecturando sobre o futuro (Rhetorica 1, 3,
1358b 8-19, tradugdo de Manuel, Alberto e Pena, 2020 [2012], grifos nossos).

Nesta passagem, Aristoteles estd explicando que sdo trés os géneros do discurso
retorico, a saber: (1) o deliberativo; (2) o judicial; e (3) o epidictico. Aquele que delibera,
espera-se com seu discurso o convencimento, assim como um médico faz com seu paciente,
recomendando que se tome um medicamento e, a0 mesmo tempo, abandone algum habito que
possa estar associado com a doenca daquele que estd sendo medicado. No judicial,
encontra-se acusacdo e defesa. Contra o réu sdo apresentados os crimes que a ele estdo sendo
imputados e, em contrapartida, faz-se necessaria a defesa contra as acusagdes, com o objetivo
de provar sua inocéncia diante das acusagdes. Por fim, o epidictico ¢ destinado aos discursos
elogiosos ou de censura. Esse tipo de discurso pode ser visto com certa frequéncia, sendo feito
aqueles que possuem certa proeminéncia social.

Dentre esses trés, o protréptico € o “apotréptico™’

correspondem a subgéneros do
género deliberativo, o qual é compreendido como tendo a fun¢do tanto de aconselhar, quanto
dissuadir, além de ser pronunciado no futuro, por ter como finalidade instigar seu interlocutor
a realizar uma agdo conforme a orientacdo do discurso. Ao persuadir, intenta-se com isso
levar o ouvinte a seguir determinada proposta que ¢ feita; ao dissuadir, almeja-se levar seu

ouvinte a abandonar uma pratica, em detrimento daquela que esta sendo apresentada como

benéfica.

30 A palavra “apotreptic” esta presente na lingua inglesa, mas inexiste em portugués, de modo que sua melhor
traducdo corresponde ao verbo dissuadir. No entanto, fazemos uso de “apotréptico”. Neste trabalho, justificamos
a escolha por meio da proximidade fonética e, de certo modo, por um aportuguesamento do termo grego, além de
favorecer a observagdo da proximidade e contraponto entre um protréptico € um “apotréptico”.

65



As mengdes a obras protrépticas sdo encontradas na maioria das escolas filosoficas
da antiguidade (cinicos, cirenaicos, peripatéticos, estoicos e epicuristas). Além disso, existe
uma quantidade consideravel de fragmentos do protréptico de Aristoteles (384-322 a.C.),
Cicero (106-43 a.C.) (Hortensius), Séneca (ca. 4 a.C.-65 d.C.) (Exhortationes) ¢ a obra
completa de Jamblico (245-325 d.C.), que servem de fontes, ainda que precdrias, desse género
exortativo (Van der Meeren, 2002, p. 596). No entanto, o protréptico ndo fora utilizado apenas
para o discurso filoso6fico, mas também para textos concernentes a religido cristd, como o
Protréptico aos Gregos (MOyog 0 mpotpentikog mpoc "EAinvoc), de Clemente de Alexandria
(ca. 150-215 d.C.), ou de exortacdo as artes, como ¢ o caso do Protréptico a Musica do
peripatético Camaledo (ca. 350-275 a.C.) (Jordan, 1986, p. 312). Assim, como se observa,
muitos sdo os exemplos de obras protrépticas no decorrer da antiguidade, bem como de textos
derivativos, pois ainda que nao tenham o titulo de protréptico, apresentam, em certa medida, o
contetdo do género, como ¢ o caso do Contra Academicos, o que mais uma vez coloca-nos
diante de um dos exemplos que fazem com que Agostinho seja conhecido como um autor que
esta continuamente fazendo “sinteses de grandes tradigdes” (Trout, 1988, p. 132).

Todavia, diante da variedade de textos e a auséncia de uniformidade entre eles, ha
uma dificuldade em se delimitar com exatiddo um protréptico. Contudo, ainda assim, ¢-nos
claro que se trata de um discurso exortativo e introdutdrio, que apresenta as vantagens de se
seguir determinado “modo de vida” (modus uiuendi) — mesmo que ndo o especifique
exaustivamente —, em detrimento de outro, comprometendo-se, portanto, com o estimulo a
uma decisdo que deve ser tomada por seus interlocutores (Van der Meeren, 2002, p. 598).

Contudo, fato ¢ que aos dezenove anos de idade Agostinho 1€ o Hortensius, obra
protréptica de Cicero (beata u. 1, 4; conf. 111, 4, 7-8). Hortensius ¢ um texto dedicado a fazer
uma exortagdo a filosofia, sendo, assim, considerada como protréptica, conforme consta no
testemunho da Historia Augusta, onde é-nos dito que: “ndo creio eu que seja ignorado o que

disse Marco Tulio no Horténsio, que foi escrito ao exemplo do protréptico” (Gallieni Duo

XX, 1-2, tradugdo e grifos nossos: nec ignota esse arbitror quae dixit Marcus Tulius in

Hortensio, quem ad exemplum protreptici scripsit). Contudo, como se observa na citagao, nao

esta claro o que se pretende dizer com “ad exemplum protreptici scripsit”, nao podendo se
afirmar com certeza que se trata de uma referéncia ao Protréptico de Aristoteles. Entretanto,
essa dificuldade pode ser parcialmente esclarecida por meio da Epistulae ad Atticum, em que

se afirma: “No entanto, nesse tempo, tenho escrito ao modo de Aristdteles, em que a

discussao dos outros ¢ conduzida de modo a deixar em seu poder a principal parte” (Epistulae

ad Atticum XII, 19, 7-10, tradugdo e grifos nossos: quae autem his temporibus scripsi

66



Apiototélelov_morem habent, in quo ita sermo inducitur ceterorum ut penes ipsum sit

principatus). Cicero, apés mencionar sobre a composi¢ao de suas obras De re publica e De
oratore, afirma que tais textos possuem personagens de uma €poca em que ele ainda era um
menino, de modo que ndo haveria espaco para falas suas dentro dos didlogos. Contudo,
naquele momento no qual estava escrevendo a carta, i. e., no ano de 45 a.C. — mesmo ano no
qual se atribui ser, e. g., a composi¢cdo de obras como Hortensius ¢ Tusculanae quaestiones
—, ele estava escrevendo conforme o Apiototélelov morem, que consistiria em fazer com
que o proprio autor da obra desempenhasse uma fungdo, sendo, por sua vez, uma parte
importante do texto, que, possivelmente, corresponde ao discurso continuo do autor ao final
do didlogo. A partir da informacdo de que Cicero seguiu o ApioTOTEAEIOV morem € ao
observarmos a forma dos dialogos ciceronianos, pode-se concluir que o “modo de Aristoteles”

seguido por Cicero, corresponderia, segundo Hutchinson & Ransome (2018):

(1) um proémio que declara as proprias intengdes do autor in propria persona
(incluindo um discurso ou dedicatoria a uma pessoa conhecida — no caso do De
finibus a Brutus); (2) um didlogo no qual ha personagens nomeados que trocam
discursos contrastantes, incluindo autores vivos; (3) a presenga do autor como
personagem em seu proprio dialogo, e a quem ¢é dado o papel principal (Hutchinson
& Ransome, 2018, p. 141)*".

Pois bem, diante disso, parece que esse livro, o Hortensius, ndo apenas muda o seu
“modo de sentir” (mutauit affectum), como até mesmo “muda as oragdes” (mutauit preces)
que a Deus dirigia. Ademais, também lhe serviu de inspiragdo e modelo para a escrita do seu
dialogo, de maneira que a estrutura do Hortensius, conforme apresentada na reconstituicao
feita por Michel Ruch (1958)*?, é a mesma encontrada no Contra Academicos (cf. Valentin,

1969):

1) um prologo®, contendo uma dedicatdria a um personagem real e destacando a

questdo a ser tratada (Acad. 1, 1, 1-4; 11, 1-3, 1-9);

31 Cf. Tradug¢do nossa: “(1) a proemium that states the author’s own intentions in propria persona (including an
address or dedication to a known person — in the case of the De finibus to Brutus); (2) a dialogue in which there
are named characters that exchange adversarial speeches, including living authors; (3) the presence of the author
as a character in his own dialogue, and who is given the leading part)”.

32 Podemos seguir a opinido de Ruch (1958) a respeito da reconstru¢do proposta do Hortensius com base em
todos os fragmentos que estavam disponiveis na época; mas € necessaria certa precaugdo, principalmente quando
ele pretende apresentar detalhes minuciosos sobre a continuidade real do didlogo (Valentin, 1969, p. 13), os quais
sdo incertos, dado o estado fragmentario do texto e pouco material que dispomos.

3 Prologos, frequentemente com uma autobiografia € de certa extensdo, assim como os presentes no Contra
Academicos, também podem ser encontrados em outras obras de Cicero, como no De natura deorum,
Tusculanae disputationes, De finibus bonorum et malorum e De oratore.

67



2) uma discussdo entre personagens nomeados que atuam como adversarios (Acad. 1,

2-9, 5-25; 11, 4-13, 10-30; 111, 1-7, 1-14);

3) um “discurso continuo” (oratio perpetua), parte principal do didlogo, em que a
presenca do autor surge para apresentar o discurso final da obra (4Acad. 111, 7-20,

15-45).

Assim, segue-se que, enquanto exortacdo, os dois prologos da obra agostiniana
dedicados a Romaniano sdo os mais eloquentes, porque apresentam as principais
caracteristicas do género protréptico, nos quais o empenho de Agostinho ndo estd em chamar
a atencdo para si com vistas ao recrutamento, mas estd plenamente relacionado com a
necessidade de conduzir o seu ouvinte para uma transformagao, que nao ¢ realizada por meio
de doutrinas filosoficas, mas por uma condi¢do de vida que deve ser assumida e vivenciada
por aquele a quem o protréptico se destina (Van der Meeren, 2002, p. 614). Decerto,
Agostinho possuia uma divida com seu patrono® por toda a ajuda oferecida no decorrer dos
seus estudos, todavia, ndo ¢ apenas por isso que o Contra Academicos ¢ dedicado a ele.
Agostinho propagou, em 375 d.C., o maniqueismo entre homens cultos de Tagaste (Atual
Souk Ahras, na Argélia), de modo a conduzir Romaniano a seita (Brown, 2020 [1967], p. 65).

A respeito do ensinamento do maniqueismo, Gilson (2010 [1943]) esclarece que:

Mani ensinava a existéncia de dois principios das coisas, igualmente eternos e
perpetuamente opostos: a Luz e as Trevas. A Luz ¢ essencialmente idéntica a Deus;
ao contrario, as Trevas sdo o mal; e a historia do mundo ¢ a historia da luta travada
entre esses dois principios. Esse dualismo radical deve sua consisténcia ao
materialismo que o apoia. Se Deus ¢é luz, ele ¢ material. Sem davida, os
maniqueistas afirmavam que a luz é incorpdrea e, em certo sentido, contribuiram
para desviar Agostinho da interpretacdo material da Biblia da qual ele havia partido;
mas isso servia apenas para conduzi-lo a um materialismo mais sutil e, por isso,
mais dificil de ser eliminado. Os discipulos de Mani ridicularizaram a interpretagao
literal das Escrituras, que reduzia Deus a apenas um homem como noés. O Deus
deles, sendo uma substancia luminosa, brilhante e infinitamente sutil, apresentava-se
como “incorporal”. Em certo sentido, ele era assim. O maniqueismo teve
primeiramente, para Agostinho, o mérito de eliminar da Biblia esse Deus parecido
com o corpo humano e provido de membros analogos aos nossos, o que o chocava
profundamente. Todavia, o “incorporalismo” de Mani ndo era um espiritualismo; de
a Luz ndo ser um corpo como o nosso, ndo resultaria que ele ndo fosse matéria e, em

¥ E importante observar que a figura do patronus, assim como em alguns didlogos ciceronianos, também esta
presente na obra de Agostinho e, talvez, com o mesmo proposito. Em Cicero, trata-se de um cidaddo da elite
romana com atuagao na res publica, que por meio de sua “autoridade” (auctoritas), coloca-se a favor da causa de
outrem (cf. Michel, 1960; Lima, 2024). Cicero usa essa figura para defender, e. g., a causa da filosofia em De
finibus bonorum et malorum; e, no Contra Academicos, Agostinho alude ao seu patronus, um homem
prestigiado e reconhecido em sua cidade, para evidenciar que até mesmo ele, um homem com “estima” (dignitas)
e auctoritas, também poderia ser beneficiado pela filosofia. Desse modo, Cicero e Agostinho possuem algo em
comum quanto aos seus didlogos mencionados, que ¢ a apresentagdo e defesa do “valor” (grauitas) da filosofia,
indicando certa nobreza e importancia dessa disciplina para a vida do homem.

68



todo caso, é sempre em sentido materialista que Agostinho a teria interpretado. Nao
somente entendia essa luz em sentido material, mas ele materializava também tudo
que, sendo de natureza luminosa, devia ser considerado como uma parcela de Deus.
Tal seria, notadamente, o caso da alma, assim como o das representacdes que cla
contém. Nessas condi¢des, ndo somente a espiritualidade de Deus permanecia
profundamente incompreensivel para Agostinho, mas toda solucdo metafisica ao
problema do mal se tornaria, pelo mesmo fato, impossivel. Se Deus ¢ material, por
razdes mais fortes, as Trevas o sdo; a materialidade ¢, de alguma maneira, sua
definicdo; se o principio do mal é material, entdo é necessariamente real; por essa
razdo, ¢ real todo mal particular que participa deste principio, de modo que, de
qualquer ponto de vista, o mal aparece como uma realidade positiva cuja
coexisténcia com um Deus perfeito torna-se dificil de ser concebida. Se estivesse
liberto do materialismo, Agostinho nfo teria imaginado que o mal era um corpo e,
entdo, poderia concebé-lo como a simples privacdo de um bem; contudo, o dualismo
maniqueista, embora ndo deduzisse isso originalmente, vivia o materialismo da seita
e de sua cegueira em relagdo ao que € puramente espiritual (Gilson, 2010 [1943], p.
435-437).

Assim, Agostinho aderiu a0 maniqueismo por causa do seu atrativo de demonstrar a
verdade por meio da razdo®, sem o uso da fé (Catapano, 2001, p. 25), mas recorrendo a elas
apenas conforme a capacidade da razdo de justifica-la. Contudo, conforme destaca Gilson
(2010 [1943]), o materialismo sempre foi um problema presente, ndo a toa que volta a se
relacionar com as reflexdes de Agostinho no Contra Academicos, conforme nota-se na carta
dirigida a Hermogeniano (ep. I, 1). Por isso, ao se convencer de que o maniqueismo nao se
passava de uma “supersti¢do” (superstitio) na qual muitos se precipitaram (Acad. 1, 1, 3; conf.
IV, 1, 1; VI, 7, 12), Agostinho prontamente se dedica a escrever aqueles que por ele foram
conduzidos, com o intuito, aparentemente, de desfazer o erro, mas ndo apenas isso, pois 0s
didlogos do Cassiciacum nao se restringem a corretivos.

Agostinho também esta se dirigindo a Romaniano com o objetivo de inseri-lo em um
projeto filosofico cuja finalidade € buscar, por meio da filosofia, “a propria verdade” (ipsa
ueritas). Assim, embora estivesse se preparando para o seu batismo ao longo da escrita dos
didlogos do Cassiciacum, indicando sua inclinacdo ao cristianismo, prima facie, nao ¢ para
alguém que assim como ele estava prestes a tornar-se um cristdo ou entdo ja o fosse, que
Agostinho escreve o Contra Academicos, mas para um intelectual nao-cristdo que
inicialmente ndo defendia as mesmas opinides religiosas que as suas. O testemunho das
Confessiones atesta, por sua vez, a preocupag¢do com a recep¢do do texto por parte do

publico-leitor, que era uma questio para Alipio.

Et uenit dies, quo etiam actu soluerer a professione rhetorica, unde iam cogitatu
solutus eram. Et factum est, eruisti linguam meam, unde iam erueras cor meum, et
benedicebam tibi gaudens profectus in uillam cum meis omnibus. Ibi quidegerim in

3 Cf. beata u. 1, 4; util. cred. 1, 2; conf. 111, 6, 10. Para maiores detalhes a respeito do maniqueismo, indicamos
Decret (1974), por apresentar uma analise historica pertinente do assunto.

69



litteris iam quidem seruientibus tibi, sed adhuc superbiae scholam tamquam in
pausatione anhelantibus testantur libri disputati cum praesentibus et cum ipso me
solo coram te; quae autem cum absente Nebridio, testantur epistulae. Et quando
mihi sufficiat tempus commemorandi omnia magna erga nos beneficia tua in illo
tempore praesertim ad alia maiora properanti? Reuocat enim me recordatio mea, et
dulce mihi fit, domine, confiteri tibi, quibus internis me stimulis perdomueris et
quemadmodum me complanaueris humilitatis montibus et collibus cogitationum
mearum et tortuosa mea direxeris et aspera lenieris quoque modo ipsum etiam
Alypium, fratrem cordis mei, subegeris nomini unigeniti tui, domini et saluatoris
nostri lesu Christi, guod primo dedignabatur inseri litteris nostris. Magis enim eas
uolebat redolere gymnasiorum cedros, quas iam contriuit dominus, quam salubres
herbas ecclesiasticas aduersas serpentibus.

E chegou o dia de me livrar de fato da profissdo da retdrica, da qual ja me livrara no
pensamento; ¢ assim foi. Arrancaste minha lingua do lugar de onde ja arrancaras
meu coragdo ¢ eu te abengoava feliz, partindo com todos os meus para o campo. Os
estudos que conduzi ali, j&4 ao teu servigo, mas ainda transpirando a escola da
soberba, como num intervalo de espera, sdo relatados em livros em forma de
dialogos, entre as pessoas presentes ou consigo mesmo diante de ti; as discussoes
com Nebridio, ausente, sdo testemunhadas pelas cartas. Mas quando encontraria
tempo suficiente para relembrar todos os teus grandes favores para conosco, ainda
mais na pressa de passar a outros, mais importantes? Com efeito, eles voltam a
minha lembranca, e ¢ doce para mim, Senhor, confessar a ti com que esporas
interiores me amansaste ¢ como aplanaste os montes ¢ as colinas do meu
pensamento e endireitaste minhas veredas tortuosas e nivelaste o que era acidentado,
¢ de que maneira subjugaste também Alipio, irmdo do meu coracgdo, ao nome do teu
unigénito, Nosso Senhor e Salvador Jesus Cristo, que anteriormente ele se recusava
a incluir em nossos escritos. Com efeito, ele queria aspirar o cheiro dos cedros das

la filosofia, que o Senhor ja despedagou, mais do que as salubres ervas
eclesiasticas, que repelem as serpentes (conf. IX, 4, 7, CCSL 27, 136-137 [/. 1-19],
traducdo de Lorenzo Mammi, 2017, grifos nossos).

No texto, Agostinho narra a sua estadia no Cassiciacum tecendo comentarios
pertinentes a respeito desse momento. As discussdes no sitio de Verecundo j& eram realizadas
ao servigo de Deus, porém ainda estavam impregnadas pela “escola da soberba” (superbiae
scholam). Com essa afirmagdo, possivelmente Agostinho estd enfatizando a confianca na
razdo para se encontrar a verdade, afinal, seus didlogos representam uma confianca na
capacidade da dialética de revelar a veracidade ou falsidade de um argumento, levando os
debatedores até um conhecimento seguro (Acad. 111, 17, 37; ord. 11, 13, 38). Porém, nas
Confessiones, parece que esse posicionamento ¢ questionado, porque Deus “d4 gragas aos
humildes, mas rejeita os soberbos” (conf. VII, 9, 13, CCSL 27, 101 [/. 1-2], traducdo de
Lorenzo Mammi, 2017: quam resistas superbis, humilibus autem dat gratiam), ndo podendo o
homem depositar total confianga em si mesmo. Mas esse problema, que esta relacionado com
o didlogo, deve-se a possibilidade de que o debate possa acabar caindo em uma competigao de
opinides (Acad. 1, 3, 8; ord. 1, 10, 30), ndo se tratando apenas de uma confianca exacerbada na
razdo. Perguntas e respostas dizem respeito a um método eficaz pelo qual a verdade pode ser

investigada. No entanto, quando a discussdo se torna um combate, cuja preocupacao € vencer,

70



entdo o clamor indisciplinado da teimosia “explode” (explodat), pois os homens ndo aceitam
terem suas opinides refutadas quando suas intengdes estdo direcionadas a vitoria (sol. 1, 7,
14), por isso muitos sdo aqueles que “amam a verdade quando ela os ilumina, mas a odeiam
quando ela os censura” (conf. X, 23, 34, CCSL 27, 173 [I. 29-30], tradu¢ao de Lorenzo
Mammi, 2017: Amant eam lucentem, oderunt eam redarguentem). Agostinho continua o seu
testemunho nas Confessiones (IX, 4, 7) informando-nos do desejo de Alipio de ndo inserir o
nome de Jesus Cristo nos didlogos realizados no Cassiciacum. Alipio j& era simpatico ao
cristianismo, sendo batizado com Agostinho alguns meses depois. Portanto, pode-se afirmar
que ele ndo estd fazendo uma objecdo as crengas da fé cristd, mas a inconformidade com os
padroes do género dialdégico, de modo que a inser¢do de elementos provenientes do
cristianismo pudesse causar certa estranheza aos leitores do dialogo. Com efeito, isso ele fazia
por desejar que os escritos de Agostinho recendessem “os cedros das escolas filosoficas”
(enim eas uolebat redolere gymnasiorum cedros). Agostinho entdo compara os gindsios —
uma clara referéncia ao youvdoiov na Grécia, aludindo as escolas filosoficas onde ocorria um
elevado exercicio intelectual — com os cedros do Libano, os quais pelo Senhor seriam
derribados, conforme o Salmo 28 explora (Clark, 2009, p. 121).

O seu publico-alvo, em vista disso, seria a causa de Agostinho evitar mengdes
explicitas a Biblia, afinal, sua intencdo seria a de conduzir seu publico a filosofia por meio do
conhecimento de autores ndo-cristdos, € nao por meio dos textos sagrados — ao que parece,
nao de modo velado (Squires, 2011). Ao nao ponderar sobre isso, Prosper Alfaric, em seu
livro de 1918, intitulado L'évolution intellectuelle de Saint Augustin: Du Manichéisme au
Néoplatonisme, destaca que a auséncia de citagdes de passagens biblicas nos didlogos do
Cassiciacum, revela um Agostinho que ndo é muito cat6lico®®, mas que apenas considera
plausivel se fazer uma adaptagdo do cristianismo a tradicdo platonica, de modo que se
Agostinho tivesse morrido logo apos escrever Soliloquia, entdo o filésofo cristdo que se
conhece ndo passaria de um autor neoplatonico com alguma tintura de cristianismo. No
prefacio de sua obra, Alfaric (1918, p. viii) afirma o seguinte: “Ele entdo ndo era muito

catolico. Sem duavida ele aceitou a tradigdo cristd, mas considerou-a apenas como uma

¢ A controvérsia a respeito da conversio de Agostinho ao catolicismo durante o periodo da escrita dos di4logos

do Cassiciacum, surgiu com a iniciativa de se comparar os escritos de juventude com as Confessiones, tendo
como intencdo demonstrar a disparidade de ambas as obras, o que, consequentemente, revelaria o estado
espiritual de Agostinho na juventude. O debate tem como énfase a dificuldade em se conciliar o relato das
Confessiones, que apresentam um Agostinho fervoroso e extremamente religioso, em contraste com o Agostinho
dos didlogos, cuja principal caracteristica ¢ a objetividade académica e uma estrita preocupacio com a filosofia.
Esse debate tem inicio no século XIX com Gaston Boissier ¢ Adolf von Harnack, levando os pesquisadores a
fazerem a vigente distingdo entre o primeiro € o segundo Agostinho, sendo este o mais cristdo, enquanto aquele
diz respeito a um filésofo neoplatdnico (Catapano, 2001, p. 9).

71



adaptagdo popular da sabedoria platonica. SO muito tempo depois ele conseguiu dar
precedéncia a fé sobre a razdo™’. E, ao final, ainda menciona: “Se ele [Agostinho] tivesse
morrido depois de escrever os Soliloquios, apenas o considerariamos um neoplatonico
convicto, mais ou menos tingido de cristianismo” (Alfaric, 1918, p. 527)*®. O problema com
essa afirmagdo estd em ndo ponderar a relacdo entre a verdadeira filosofia e a verdadeira
religido que, para Agostinho, constituem-se como um unico studium sapientiae, cuja
finalidade seria a descoberta da verdade e, por conseguinte, uma vida feliz (Van der Meeren,
2023, p. 22). Ademais, com razao, refletindo sobre a relacdo das doutrinas aderidas por

Agostinho ao longo de sua vida, Gilson (2010 [1943]) afirma que,

Sustentar, como se pretendeu, que Agostinho ainda ndo era um cristdo € ir contra
todos os textos e, sob o pretexto do espirito critico, arruinar o método histérico;
imaginar que, a partir desse momento, sua conversdo estava perfeita e acabada, seria
menosprezar o carater que Agostinho sempre atribuiu a sua conversdo. Para ele, ela
jamais consistiu num ato instantaneo; ela foi um movimento continuo que comecara
com a leitura do Hortensius, prolongou-se através da descoberta do sentido
espiritual da Escritura e alcangou o ato de fé na Igreja do Cristo, em que acabamos
de chegar. Agostinho tem, portanto, a fé, ele esta na Igreja, mas sua fé ¢ ainda
informe, sobrecarregada de ignorancias e resta aprender distintamente o contetdo
dela. Na época, dois obstaculos ainda o separaram de uma fé que ndo era mais
“informis et praeter doctrinae normam fluitans”; inicialmente, seu materialismo
persistente, com o problema do mal que ele transforma num enigma insoluvel; em
seguida, a corrupg¢do de seus costumes. Isso se deveu a Agostinho ndo estar somente
em busca de uma teoria, mas de uma pratica. A sabedoria que ele busca ¢ uma regra
de vida; aderir a ela é pratica-la (Gilson, 2010 [1943], p. 442).

Per fas et nefas, de fato, existe uma quantidade inferior de citagdes biblicas no
Contra Academicos em detrimento do grande nimero de mengdes a nao-cristaos. Conforme
ele mesmo atesta no prologo de suas Retractationes, Agostinho reconhece ter escrito suas
obras de juventude “inchado pelo hdbito da literatura mundana” (adhuc saecularium
litterarum inflatus consuetudine scripsi). Para exemplificar isso, ainda que ndo de modo
exaustivo, pode-se mencionar, no didlogo Contra Academicos, os seguintes autores
nao-cristaos: Carnéades, Cicero e Vulcano (Acad. 11, 1, 1), Celsino (Acad. 11, 2, 5), Esopo
(Acad. 1, 3, 7), Zendo (Acad. 11, 5, 11), Verres (Acad. 11, 9, 22), Dédalo (Acad. 111, 2, 3),
Catilina (Acad. 111, 16, 36), Socrates e Pitagoras (Acad. 111, 17, 37), Polemon, Arcesilau e
Platao (Acad. 111, 17, 38), Crisipo (Acad. 111, 17, 39), Antioco, Metrédoro, Mnesarco, Filo e
Plotino (Acad. 111, 18, 41), e também Aristoteles (Acad. 111, 19, 42). Ainda ha mengdes e

37 Tradugdo nossa: “Il était alors assez peu catholique. Sans doubte il acceptait la tradition chrétienne, mas il ne la
considérait que comme une adaptation populaire de la sagesse platonicienne. Ce n'est que long temps plus tard
qu'il est arrivé a donner a la foi le pas sur la raison”.

% Tradugdo nossa: “S'l était mort aprés avoir rédigé les Soliloques, on ne le considérerait que comme un
Néo-Platonicien convaincu, plus ou moins teinté de Christianisme”.

72



alusoes a Teréncio (ca. 195-159 a.C.) e suas obras: O Punidor de Si Mesmo (Heauton
Timorumenos) (Acad. 11, 7, 17) e O Eunuco (Eunuchus) (Acad. 111, 16, 35); a Virgilio e suas
obras: Eneida (Aeneis) (Acad. 1, 3,9; 4, 11; 5, 14; 6, 18-7, 21; 11, 4, 10; 7, 18; 8, 20; 9, 22; 111,
10, 22; 14, 30), Eclogas (Eclogae) (Acad. 111, 4, 9) e Geérgicas (Georgicon) (Acad. 111, 5, 12);
mas também a Salustio (ca. 86-35 a.C.) e sua obra A Conjuragdo de Catilina (De coniuratione
Catilinae) (Acad. 111, 16, 36); e a Horacio e suas Cartas (Epistulae) (Acad. 111, 18, 41).

Contudo, Agostinho estd fazendo um convite (Acad. 11, 2, 3) a alguém que esta
familiarizado mais com autores nao-cristdos do que com a Biblia, de forma que sua
preferéncia poderia ser justificada, pedagogicamente e retoricamente, como uma necessidade
de se apresentar um conhecimento filosofico e literario comum, em que a familiaridade com o
que esta sendo abordado facilitaria na orientagdo e compreensdo dos argumentos — bem
como o convencimento — por parte do interlocutor, visto que o sucesso de um escrito
protréptico estaria no efetivo convencimento a uma nova forma de vida. E, aqui, encontra-se a
principal distingdo entre o protréptico e a “parénese” (mapaivesig). Ambos sdo discursos
exortativos — presentes nas obras de “filosofos morais” da antiguidade — e que comumente
sao confundidos (Malherbe, 1986).

Todavia, como se observa, o protréptico propde convencer o interlocutor de um novo
modo de vida que ainda ndo € seguido, enquanto que a parénese ¢ um conselho exortativo a se
continuar em um caminho que seu interlocutor ja se encontra. Por isso, ha uma maior
necessidade de que o protréptico ndo s6 mostre um novo caminho, mas também apresente a
inconsisténcia de outros, a fim de que seu interlocutor esteja convencido de que entre as
opgoes, a que ¢ demonstrada, de fato, ¢ a mais louvavel. No entanto, no Contra Academicos,
Agostinho ndo se isenta, mas se reserva a afirmar ao final do dialogo que: “Tenho a certeza de
absolutamente nunca separar-me da autoridade de Cristo, pois ndo encontro outra mais
poderosa” (Acad. 111, 20, 43, CCSL 29, 61 [L 18-19], tradu¢do de Agustinho Belmonte, 2019
[2008]: Mihi ergo certum est nusquam prorsus a Christi auctoritate discedere; non enim
reperio ualentiorem). O que parece marcar toda uma busca por uma “filosofia religiosa”, que
mesmo relacionada com a razdo, ndo abdica da fé, e que parece se delinear, com alguma
preponderancia, em obras como De beata uita, ao menos na juventude (Silva Filho, 2021, p.
111). O que demonstra o seu compromisso com a fé cristd*’, colocando, por sua vez, em

suspeita a afirmacao de Alfaric (1918).

3% Contrariando a tese de Prosper Alfaric, Charles Boyer, em 1920, escreve uma obra intitulada Christianisme et
Néo-Platonisme dans la formation de Saint Augustin, em que ele defende peremptoriamente a tese de que
Agostinho era um cristdo fervoroso ja na época dos seus didlogos do Cassiciacum.

73



Aliés, talvez Alfaric, Romaniano e o publico-alvo de Agostinho — formado por
filésofos nao-cristdos — nao tenham percebido, mas ele exorta a vida na filosofia (Acad. 1, 1,
3, CCSL 27, 4 [L. 67], tradugao e grifos nossos: Euigila, euigila, oro te, “Desperta, desperta,
peco-te!) com o verbo euigila, -are, uma palavra cuja acep¢do possui similaridade com o
significado daquelas palavras que sdo usadas no Antigo e Novo Testamento, quando o texto
descreve uma situacdo em que ha pessoas inertes diante da divindade, mas que precisam
“acordar” (cf. Juizes 5:12; Salmos 35:23; 44:23; Habacuque 2:19; Efésios 5:14; Romanos
13:11), o que pode sugerir certo compromisso com a fé crista por parte de Agostinho, ainda
que de modo sutil.

Tomemos como exemplo uma passagem do Antigo Testamento. A Vulgata Latina
trouxe a seguinte tradugdo para o livro de Juizes: “Surge, surge, Debbora, surge, surge, et
loquere canticum. Surge, Barac, et adprehende captivos tuos, fili Abinoem” (Juizes 5:12,
traducdo da Biblia de Jerusalém: Desperta, Débora, desperta! Desperta, desperta, entoa um
cantico! Coragem, Barac! Levanta-te e domina os que te haviam aprisionado, filho de
Abinoem!). O verbo surgo, -ere, traz consigo as seguintes acepgoes: “ressuscitar, elevar-se,
insurgir, levantar-se” (Blaise, 1954, p. 801; Faria, 1962, p. 973). Por sua vez, trata-se de uma
traducdo do hebraico: QY1 2X 12 °2W 72W P2 QI VY 27 WY WY MW 77327 M (dr Dévérah, ‘dr
Gr, ‘Ur dabbar Sir; qim Bardq, $ébah $ébi ben *Aviné ‘am). Note, a Vulgata esta traduzindo
v (‘ur), cuja acepgdo traz consigo a ideia de “despertar”, mas também a de “promover e
incitar” caracteristicas emocionais (DITAT-1587, 1095), por surgo, e faz o mesmo com 3P
(giim), que possui a ideia de “colocar-se de pé ou situacdo daquele que se ergue”
(DITAT-1999, 1331).

Além dessa recorréncia do chamado para um “despertamento”, a constru¢do da
convocatoria de Agostinho se assemelha com a que ¢ encontrada em Juizes. Por um lado,
temos: surge, surge, Debbora; enquanto que, do outro, temos: euigila, euigila, [Romaniano],
oro te. Ha uma repeticdo dos termos com a intencdo de dar destaque, mas também reforgar a
necessidade dessa acdo. No entanto, o que talvez distinga a fala de Agostinho daquela que ¢é
encontrada no Antigo Testamento, e. g., € que no texto biblico, a ideia de “acordar” esteja
mais relacionada com uma agdo que precisa ser tomada frente ao divino, o que justificaria o
uso de surgo, como uma “‘elevacdo superior ¢ um posicionamento moral” (Blaise, 1954, p.
801), enquanto que, no Contra Academicos, euigilo chama nossa atencdo para uma atitude
diante do conhecimento, quer-se dizer, o leitor estd sendo convocado para se dedicar aos
estudos, uma acepc¢ao que remonta aos textos de Cicero (Glare, 2012 [1982], p. 688). O texto

biblico fala, de imediato, a respeito de Deus. Agostinho, por outro lado, fala-nos de um

74



caminho que ¢ a vida na filosofia (Acad. 11, 2, 4), e que é capaz de indicar a vida feliz que esta
em Deus (beata u. 1V, 34-35), sendo esse o motivo pelo qual a vida feliz seria viver na
filosofia. Nao ha como negar um certo otimismo quanto ao dominio das disciplinas liberais,
mas também ¢ evidente que, no Cassiciacum, esse otimismo parece ir se enfraquecendo para
comportar a fé, e que chega em seu 4pice na maturidade.

Dessa maneira, ao dar maior énfase aos textos de autores classicos em seu dialogo,
Agostinho ndo parece prudente afirmar que ele estd fazendo um “julgamento de valor” entre
textos nao-cristdos versus textos cristdos. Sua inten¢do, por outro lado, talvez seja a de
mostrar como os textos de autores que ndo compartilham a mesma fé estdo fazendo coro, i. e.,
apontando para um tipo de filosofia (amor a sabedoria) que ndo contradiz a sagrada doutrina
(Acad. 111, 20, 43).

Além disso, Romaniano ¢ alguém que faz parte do circulo de amigos proximos de
Agostinho, conhecendo-o a ponto de estar ciente da propria descrenca de seu amigo em
encontrar a verdade na “igreja” (ecclesia) (conf. V, 10, 19). Desse modo, poder-se-ia
questionar: como agora essa igreja se tornou fonte de sabedoria? Seria, assim, um tanto
incerto iniciar seu didlogo — embora faca mengdo a religido crista em seu segundo prologo
(Acad. 11, 2, 5) — com essa incoeréncia no discurso, a qual outrora fora criticada por Séneca,
em Roma, ao ponderar sobre o perigo de um fil6sofo dissociar o pensamento da sua pratica de
vida (Epistulae morales ad Lucilium LII, 7-10). Dessa forma, Agostinho ndo assume uma
posi¢ao dogmatica em relagao ao que deve ser seguido por seu patrono, mas permite que ele
mesmo identifique os beneficios de uma nova vida que lhe € oferecida, em detrimento da
atual, sendo persuadido, assim, pela discussdo que ¢ apresentada no didlogo, a qual parece

indicar determinado modo de se fazer filosofia.

3.1 Primeiro prologo

No que diz respeito a primeira dedicatéria (Acad. 1, 1, 1), inicia-se com uma
comparagdo em forma de quiasmo, entre a “virtude” (uirtus) e a “fortuna” (fortuna)*”. A
fortuna ¢ apresentada como tendo tamanha for¢a que, o homem que para si fora feito, jamais

poderia ser arrebatado de suas maos pela virtude. No entanto, essa virtude que parece

% Na arte medieval, a fortuna recebeu uma imagem conhecida como a Roda da Fortuna. Nela, o percurso de
vida humana ¢ simbolizado, pois representa, em seu giro, a constante mudanca, a perfeita imagem do que é
efémero, fortuito e lancado ao acaso (Biedermann, 1996, p. 591), por isso a fortuna se tornou uma deusa tao
temivel, quanto amada, porque ela ndo era responsavel por apenas trazer tempestade e tristeza, mas também
bonanca e riqueza. Para uma breve incursdo ao tema, sugerimos o artigo de Zierer e Costa (2000).

75



impotente frente a fortuna, também ¢ tao forte quanto ela, de modo que a fortuna jamais pode
arrebatar aqueles que estdo em sua posse. Desse modo, Agostinho passa a personificar a
virtude, representado-a como uma figura feminina — € 0 mesmo ocorre com a filosofia em

Acad. 11, 3, 7 —, que, conforme assevera Agostinho, se

[...] hominem sibi aptum ita uicissim uirtus fortunae repugnanti posset auferre, ut ab
ea sibi auferri neminem patitur, iam tibi profecto iniecisset manus, suique iuris te
esse proclamans, et in bonorum certissimorum possessionem traducens ne prosperis
quidem casibus seruire permiteret.

[...] pudesse a virtude, assim como nao permite que a fortuna lhe arrebate alguém,
por sua vez arrebatar a fortuna resistente ao homem feito para ela! Certamente ela ja
se teria apoderado de ti [Romaniano], proclamando que és seu de direito e dando-te
posse dos bens mais seguros, te libertaria até da submissao aos acasos felizes (Acad.
I, 1,1, CCSL 29, 3 [I. 1-6], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

Nesta representagdo, a virtude ¢ vista como poderosa, mas também impotente contra
a fortuna. No entanto, isso também revela a dificuldade em se tornar virtuoso, o que, a
principio, pode ser visto como um elogio a Romaniano, porque o seu estado atual, desse
modo, seria compreensivel, dadas as dificuldades de se desvencilhar da fortuna e retornar para

aquela a qual Romaniano havia sido feito, i. e., para a virtude.

O utinam, Romaniane, hominem sibi aptum ita uicissim uirtus fortunae repugnanti
posset auferre, ut ab ea sibi auferri neminem patitur, iam tibi profecto iniecisset
manus, suique iuris te esse proclamans, et in bonorum certissimorum possessionem
traducens ne prosperis quidem casibus seruire permitteret. Sed quoniam ita
comparatum est siue pro meritis nostris siue pro necessitate naturae, ut diuinum
animum mortalibus inhaerentem nequaquam sapientiae portus accipiat, ubi neque
aduersante fortunae flatu neque secundante monueatur, nisi eo illum ipsa uel
secunda uel quasi aduersa perducat, nihil pro te nobis aliud quam uota restant,
quibus ab illo cui haec curae sunt deo, si possumus, impetremus, ut te tibi reddat —
ita enim facile reddet et nobis — sinatque mentem illam tuam, quae respirationem
iam diu parturit, aliquando in auras uerae libertatis emergere.

Oxala, Romaniano, pudesse a virtude, assim como ndo permite que a fortuna lhe
arrebate alguém, por sua vez arrebatar a fortuna resistente 0 homem feito para ela!
Certamente ela ja se teria apoderado de ti, proclamando que és seu de direito e
dando-te posse dos bens mais seguros, te libertaria até da submissdo aos acasos
felizes. Mas acontece que, seja por nossa culpa, seja por uma necessidade natural, a
alma divina unida ao corpo mortal ndo alcanga o porto da sabedoria, onde ndo
agitam os ventos prosperos ou adversos da fortuna, sem que para 14 seja conduzida
pelo favor ou pela desgraca da mesma fortuna. Assim, nada nos resta sendo fazer
votos para obter daquele Deus de quem isso depende, que te restitua a ti mesmo —
assim facilmente te restituird também a nés — e permite ao teu espirito, que hé tanto
tempo o deseja, elevar-se finalmente a atmosfera da verdadeira liberdade (Acad. 1, 1,
1, CCSL 29, 3 [I. 1-15], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]).

76



Com efeito, esse paradoxo estabelecido entre fortuna e virtude também pode estar
relacionado a filosofia estoica, na qual a “finalidade” (téhoc) do sébio estoico seria a posse da
virtude, o que lhe concederia felicidade e independéncia dos acontecimentos externos, sendo,
assim, poderosa para o ‘“sabio” (sapiens), mas impotente para o “tolo” (stultus) que nao a
possui, comenta Schlapbach (2003, p. 28). Frente a isso, a reacdo de Romaniano poderia ser
desesperadora, visto que ele esta sob os cuidados da fortuna, que a ninguém deixa escapar, o
que, grosso modo, significaria estar distante da felicidade, e lancado em uma situacao
avassaladora, o que justificaria a necessidade de Agostinho em apresentar alguma explicagao
para a condicdo de seu amigo. E isso € importante, pois explica os motivos pelos quais
Agostinho se dedica a fazer, continuamente em seus prologos, exposi¢des sobre o estilo de
vida que foi seguido por Romaniano e, consequentemente, o que ele aspirava, havendo, além
disso, uma vinculagdo muito préxima entre o que ambos viveram, o que da a Agostinho certa
autoridade para falar sobre tal assunto, e faz da exortacdo a filosofia, algo ainda mais
convincente e digno de confianca. No entanto, Agostinho assevera que o “porto da sabedoria”

(portus sapientiae)*', “seja por méritos do homem ou por uma necessidade natural™*?* (siue pro

41" A metéafora do porto é amplamente utilizada por Agostinho, em especial no De beata uita. Logo no inicio do
texto, Agostinho desenvolve todo um cenario para discutir sobre os tipos de navegantes que se aproximam do
“porto da filosofia” (philosophiae portum). No contexto educativo da antiguidade, o classico poema épico de
Homero, Odisseia (Od0coeia), onde ha o relato da viagem maritima de regresso do herdi Odisseu para sua casa
na ilha de itaca, desempenhou grande influéncia. Mas nio apenas ele, Virgilio, em sua obra 4 Eneida (Aeneis) —
que retrata a fundagdo de Roma, ligando-a ao lendario Eneias que em sua viagem maritima atravessa o mar
Mediterrdneo — obra que também exerceu influéncia no ambiente educacional antigo, uma vez que foi base para
a educag@o romana. Dessa forma, fazer menc¢do ao ambiente maritimo trata-se de um fopos (Tém0O¢ KOWOG)
literario bastante comum (Fuhrer, 1997, p. 64-65). Contudo, comentadores identificam essa imagem como sendo
uma possivel apropriagdo que Agostinho faz de Cicero, em Tusculanae Disputationes, uma vez que o arpinate
também se vale da ideia do “porto” como um local seguro e que ¢ identificado com a filosofia (Catapano, 2001,
p. 31). Cf. Tusculanae Disputationes V, 2, 5, traducdo de Bruno Fregni Bassetto (2014) e grifo nosso: “Contudo,
também a corregdo toda dessa culpa, dos demais desvios e dos nossos tropegos deve ser solicitada a filosofia.
Porque, desde os primeiros momentos da juventude, nossa vontade ¢ a dedicagdo ao estudo nos impeliram a
enseada da filosofia, nesse mesmo porto para tais questdes extremamente graves, do qual tinhamos saido, nos
refugiamos acossados por uma grande tempestade. O filosofia, guia da vida, pesquisadora da virtude e
destruidora dos vicios! O que poderia ser sem ti ndo apenas nos, mas a vida dos homens como um todo? Tu
produziste as cidades, tu reunidas os homens dispersos na comunidade da vida, tu os juntaste primeiramente nas
casas, depois nas unides conjugais ¢ em seguida na comunhdo das palavras e das letras; tu foste a criadora das
leis, a mestra dos costumes e da disciplina; a ti recorremos, a ti pedimos ajuda, a ti nos entregamos, se
anteriormente em grande parte, agora porém profunda e inteiramente. Pois um unico dia estd bem e, segundo
teus preceitos, a imortalidade deve ser anteposta ao ato de quem erra”. (Cf. Sed et huius culpae et ceterorum
vitiorum peccatorumque nostrorum omnis a philosophia petenda correctio est. Cuius in sinum cum a primis
temporibus aetatis nostra voluntas studiumque nos compulisset, his gravissimis casibus in eundem portum, ex
quo eramus egressi, magna iactati tempestate confugimus. O vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix
expultrixque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset? Tu urbis peperisti, tu
dissipatos homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo domiciliis, deinde coniugiis, tum
litterarum et vocum communione iunxisti, tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinae fuisti; ad te
confugimus, a te opem petimus, tibi nos, ut antea magna ex parte, sic nunc penitus totosque tradimus. Est autem
unus dies bene et ex praeceptis tuis actus peccanti inmortalitati anteponendus).

“2 Em Retractationes 1, 1, 2, Agostinho afirma que bastaria ter dito “por nossos méritos”, visto que a ideia € a de
que por causa do pecado original, a natureza humana fora corrompida e isso seria, portanto, um obstaculo. No

71



meritis nostris siue pro necessitate naturae), ndo ¢ alcancado sem que a fortuna esteja
envolvida, conduzindo, por conseguinte, aqueles que estdo sob sua custodia.

E ¢ dessa maneira que Romaniano ¢ exortado a avaliar sua propria vida e a
compreender que, tanto as adversidades, quanto a bonanca, sdo condigdes provocadas pela
fortuna. Assim, mais uma vez o paradoxo se instaura, porque a fortuna foi apresentada como
sendo oposta a virtude, no entanto, também conduz até o “porto da sabedoria”. Todavia,
quanto ao real significado que Agostinho atribui a Fortuna e a promessa da filosofia, para qual

convida seu patrono, ele afirma que,

Etenim fortasse quae uulgo fortuna nominatur occulto quodam ordine regitur
nihilque aliud in rebus casum uocamus, nisi cuius ratio et causa secreta est, nihilque
seu commodi seu incommodi contingit in parte, quod non conueniatet congruat
uniuerso. Quam sententiam uberrimarum doctrinarum oraculis editam remotamque
longissime intellectu profanorum se demonstratur ris_amatori uis a
quam _te inuito philosophia pollicetur. Quam ob rem cum tibi tuo animo indigna
multa accidunt, ne te ipse contemnas. Nam se diuina prouidentia pertenditur usque
ad nos, quod minime dubitandum est, mihi crede, sic tecum agi oportet, ut agitur.

Talvez o que vulgarmente se chama Fortuna ¢ regido por uma ordem secreta ¢ o que
chamamos de acaso nos acontecimentos se deve ao nosso desconhecimento das suas
razdes e causas, € ndao ha nenhum acontecimento particular feliz ou infeliz que nao
se harmonize e nio seja coerente com o conjunto de tudo. Esta verdade proclamada

pelos oraculos das mais fecundas doutrinas e inacessivel as inteligéncias profanas. a

filosofia, para a qual te convido, promete demonstra-la aos verdadeiros amigos. Por
isso ndo te menosprezes se te ferem muitos males imerecidos. Se a_divina

providéncia se estende até nos, do que ndo se deve duvidar, acredita-me, o que esté

acontecendo contigo é o que é necessario acontecer (Acad. 1, 1, 1, CCSL 29, 3 [L
15-25], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Com isso, Agostinho esclarece que o que comumente ¢ chamada de fortuna, trata-se,
na verdade, da “providéncia divina” (diuina prouidentia), de modo que toda a dor e o
sofrimento, bem como as riquezas e os prazeres experimentados, fazem parte de um caminho
oculto por meio da qual ela conduz o homem. Em vista disso, em sua exortagdo, Agostinho
revela estar preocupado em demonstrar e guiar Romaniano a compreender a atuacdo da
providéncia, porque apenas ao direcionar o olhar para o passado — e, entdo, ao contemplar
sua trajetéria e compreendé-la —, ¢ que Romaniano poderia, de fato, tomar uma atitude para
o futuro — que ¢ a finalidade do protréptico —, i. e., entregar-se a filosofia, que promete
revelar a verdade que ¢ “que ¢ proclamada pelos oraculos das doutrinas mais fecundas

doutrinas” (Quam sententiam uberrimarum doctrinarum oraculis editam).

entanto, essa doutrina s6 ¢ de fato discutida por Agostinho, em Gn. adu. Man. 11, 15, 22, por volta de 388-390
d.C., o que ndo extinguiria diividas a respeito do que ele poderia estar pensando ao usar essas palavras.

78



Esses oraculos, dado o seu conteudo, dificilmente podem ser compreendidos como
alusivos a Biblia, pondera Schlapbach (2003, p. 39). No entanto, essa ndo ¢ uma analise muito
precisa, visto que, se o que foi traduzido como “verdade” (sententia), refere-se a providéncia
divina, entdo ndo seria temerario argumentar ser essa uma referéncia a soberania divina em
conduzir o curso da vida humana conforme sua vontade, tema presente no Antigo e Novo
Testamento. Certamente a ideia de uma providéncia divina nio era estranha na antiguidade,
mas presente no estoicismo e neoplatonismo, o que poderia ter sido transmitido a Agostinho
por meio de Cicero. Contudo, a caracteristica de uma providéncia destinada ao bem de cada
pessoa, um cuidado divino para cada individuo, isso ¢ uma caracteristica tipicamente biblica
(Catapano, 2001, p. 24). O’Meara (1959a, p. 172), por sua vez, argumenta que os oraculos
podem estar fazendo mencdo a Filosofia dos Ordculos (De regressu animae)®, de Porfirio
(ca. 234-309 d.C.). Todavia, essa posi¢cao ¢ duramente criticada, porque a doutrina da ordem
providencial era estranha a Filosofia dos Ordculos, além do mais, essa obra ndo fala de todo
um conhecimento que seria a promessa da filosofia, mas de uma seguran¢a do conhecimento
oracular disponivel aos eleitos (Catapano, 2001, p. 25-26).

Contudo, ainda ha outra op¢ao interpretativa que se alinha as discussdes propostas
nos didlogos entre Licéncio e Trigécio (Acad. 1, 3, 7). Agostinho, ao falar sobre o que havia
aprendido por meio da dialética, menciona que ao dialético ¢ preciso conhecer o “método”
(modus), no sentido de principios que regem o funcionamento de uma discussdo dialética,
caso contrario, deveria abandonar o seu conhecimento (Acad. 111, 13, 29, CCSL 29, 3 [L
33-34], tradugdo nossa: Si autem modus in aliquibus rebus latet penitus hominem, scientiam
eius non esse quaerendam, “Porém, se em algumas coisas o modus esta completamente oculto
ao homem [dialético], esse conhecimento ndo deve ser buscado”). Dentre as acepgdes de

2 <¢ 2 ¢¢

modus, ha possibilidades de se optar por tradugdes como: “justa medida”, “tipo”, “caminho”,
“modo”, “maneira de enunciar um silogismo”, “maneira”, “capacidade” e, também, “método”
(Blaise, 1954, p. 537; Glare, 2012 [1982], p. 1237). Sua recorréncia ndo se restringe ao
Contra Academicos, mas também estd em De beata uita (11, 7; 1V, 32; IV, 34-35) e no De
ordine (1, 8, 26; 11, 5, 14; 11, 19, 50). E, assim, ¢ um tanto dificil a traducdo dessa palavra,
porque, como observa Foley (2019, p. 242) em sua traducao do Contra Academicos, tudo

dependera do contexto. Mas, no Contra Academicos (111, 13, 29), Agostinho parece aludir a

necessidade de o dialético conhecer os critérios da propria ciéncia da qual faz uso, pois assim

# Filosofia dos Ordculos e De regressu animae, sio consideradas as mesmas obras por alguns comentadores,
mas por se encontrarem em estado fragmentario, ndo se pode fazer uma assertiva final, sendo ainda matéria de
debate. A esse respeito, confira os estudos de Dobell (2009) e Uzdavinys (2009).

79



poderia conhecer o seu funcionamento e conclusdes que dela derivam, bem como sopesar
falacias provenientes do seu mau uso, uma vez que o contexto da passagem situa-se em um
momento de esclarecimento sobre o procedimento da dialética e a necessidade desse
conhecimento para uma condu¢ao adequada da discussao.

Diante do exposto, se a filosofia for considerada como um conhecimento seguro e
auténtico, capaz de ensinar verdadeiramente (Acad. 1, 1, 3, CCSL 29, 5 [I. 75-77], traducdo de
Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: Ipsa enim docet uere docet nihil omnino colendum esse
totumque contemni oportere, quicquid mortalibus oculis cernitur, quicquid ullus sensus
attingit, “E ela que me ensina, e ensina de verdade, que absolutamente nada do que se vé com
os olhos mortais ou se alcanca por qualquer outro sentido merece ser cultivado mas
totalmente desprezado”), como um conhecimento autorizado, assim como ¢ o caso do oraculo
em De beata uita (I, 4, 31), entdo ¢ possivel que oraculos correspondam a um tipo de
“método” ou ‘“caminho” (modus), i. e., o critério ou forma pela qual esse conhecimento
autorizado atinge o saber, sendo por uso da “razido” (ratio) ou da “autoridade” (auctoritas)*,
levando-nos a concluir que, tanto a autoridade, quanto a razdo, constituem-se como
“caminhos” (uiae) para o conhecimento. Afinal, o proprio Agostinho julga ter um valor
positivo a autoridade proveniente da tradi¢do; no entanto, trata-se de caminho que exige
menos esforco, conforme disposto em De animae quantitate, uma obra escrita durante a
segunda estadia de Agostinho na cidade de Roma, entre outono de 387 e verdo de 388, mas
que pode nos auxiliar a esclarecer um pouco mais sobre as elucubracdes de Agostinho a

respeito da relagdo entre a autoridade e a razao.

magnum_compendium est et nullus labor, quod i te delectat poterls multa legere
quae magni et divini viri de his rebus, necessaria quae videbantur, salubriter

imperitioribus quasi nutu quodam locuti sunt credique sibi voluerunt ab his, quorum
animis vel tardioribus vel implicatioribus alia salus esse non posset. Tales enim
homines, quorum profecto maxima multitudo est, si ratione velint verum

comprehendere, similitudinibus rationum _facillime decipiuntur et in varias
noxiasque_opiniones_ita_labuntur,__ut_ emergere_inde_ac _liberari_aut numquam_aut
aegerrime queant. His ergo utilissimum est excellentissimae auctoritati credere et
secundum hoc agere vitam. Quod si tutius putas, non solum nihil resisto, sed etiam

multum adprobo. Si_aqutem cupiditatem istam refrenare non potes, qua tibi
persuasisti ratlone Qervenzre ad veritatem, muln et longi czrcultus tibi tolerandl sunt,

solum vera, sed zta certa et ab omni szmzlztudme falsztatzs alzena si tamen ullo modo

# O conceito de auctoritas recebeu grande atengdo por Ambrosio, Jerdnimo e Agostinho. No caso de Agostinho,
a palavra aparece 1.256 vezes ao longo de todo o seu trabalho (Pollmann, 2014, p. 161). Contudo, recebe novas
nuances no decorrer das suas obras, de modo que a sua compreensao de auctoritas na juventude, ndo é a mesma
apresentada em sua maturidade, especificamente no momento em que precisa tratar da auctoritas do bispo e da
Igreja. Afinal, no Contra Academicos, e. g., o conceito de auctoritas parece estar mais relacionado com o tipo de
método/caminho para se buscar a verdade, enquanto que na maturidade isso, aparentemente, tem outra dimenséo.

80



haec ab homine inveniri potest, ut nullae disputationes falsae aut verisimiles ab ea
te possint.

Uma coisa é quando damos fe a uma autorldade= outra guando a_damos a razdo. E

te agrada poderas ler as multas que grandes e santos homens dlsseram como que
por insinuagdo, atinente a esses assuntos, as quais pareciam necessarias para a
salvagdo dos mais ignorantes; e quiseram que lhes desse crédito aqueles para cujas
inteligéncias mais tardas e ignorantes nao poderia haver salvacdo. Essas pessoas, no
entanto. que sdo muitas, se pretendem compreender a verdade mediante a razdo, sdo
muito facilmente enganadas pelas semelhancas das razdes, ¢ de tal modo se
resvalam para varias e danosas opinides, das quais, ou nunca ou com muita

dificuldade, conseguem emergir e delas se libertar.
Para elas, portanto, ¢ de grande utilidade acreditar apoiados numa autoridade de

grande peso e levar a vida de acordo com ela. Este procedimento, se pensares
melhor, ndo somente néo condeno mas também aprovo totalmente Mas. se nao és

razdo, deveras tolerar multos e longos rodelos, a ﬁm de gue nio se]as gulado anio
r pela raz3 mer nom T ira razdo; e nio s6

verdadeira, mas de tal modo certa e livre de toda a aparéncia de falsidade, que se é
que ¢é possivel ser encontrada por um ser humano, que nenhum raciocinio falso ou
verossimilhante te possa afastar dessa mesma verdade (an. quant. 1,7, 12, CSEL 89,
144-145 [I. 20-25/1-16], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos
Nnossos).

No texto, Agostinho assevera que o conhecimento que se adquire por meio da
autoridade se d& de forma “muito rapida” (magnum compendium est), pois para obté-lo, basta
que se leia a autoridade no assunto, “ndo havendo nisso grande esfor¢o” (nullus labor). Mas
quanto a essa forma de se conhecer, Agostinho nao a critica, pelo contrario, a aprova, visto
que as pessoas menos propensas ¢ habilidosas com o uso da razao, poderiam facilmente ser
enganadas pela “semelhanga das razdes” (similitudinibus rationum). Com similitudinibus
rationum, assumindo que, dentre as acepgdes de ratio, temos a ideia de “argumento”
“prova”, Agostinho parece aludir a sutileza de argumentos que podem ser dispostos em um
discurso racional, cuja as afirmagdes, ainda que falsas, podem ter semelhanca com a verdade,
levando aqueles de “inteligéncias mais tardas e ignorantes” (animis uel tardioribus uel
implicatioribus) a cairem no engano, do qual, por vezes, ndo conseguem se libertar, ou
conseguem, mas com muita dificuldade. No caso desses, portanto, maior utilidade se ha em
buscar o conhecimento por meio da autoridade.

Por outro lado, Agostinho salienta que se o desejo de Evddio ¢ o de buscar o
conhecimento mediante a razdo, entdo ¢ necessario paciéncia, pois este ¢ um procedimento
que implica “longos rodeios” (longi circuitus), possivelmente uma referéncia as discussoes
provenientes de um didlogo filosofico, afinal, como se observa no Contra Academicos, no
primeiro e segundo livro, os debatedores seguem um processo lento de discussdo, em que ha

uma questdo, definicdo de termos e exposicdo dos argumentos, seguida da andlise de cada

81



afirmacdo, exigindo grande esforco e aten¢do daqueles que estdo envolvidos com o didlogo
filos6fico, porque a falta de atengdo, certamente leva o interlocutor a admitir
inadvertidamente uma proposi¢do, o que compromete o desenvolvimento do dialogo (4cad. 1,
3, 8). E no dialogo filosofico que Agostinho nos apresenta esse procedimento da razo, aqui
entendida como a faculdade mental de raciocinar fazendo associagdes e separacdes
conceituais (ord. 11, 13, 38). No entanto, como ja afirmado, esse procedimento ¢ lento. Apenas
o didlogo Contra Academicos dura seis dias (Acad. 1, 2, 5; 4, 11, 6, 16; 11, 4, 10; 11, 25; 111, 1,
1), mesmo se tratando de uma discussao que, nas palavras de Agostinho, “trata-se da nossa
vida, dos costumes e da alma” (4cad. 11, 9, 22, CCSL 29, 30 [ 17], traducdo de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008]: de uita nostra de moribus de anima res agitur), i. e., a discussdo ¢ de
suma importancia, mesmo assim durou um longo periodo até que fosse considerada
suficiente.

Ademais, como caracteristica do protréptico, Agostinho também oferece a
Romaniano um “exemplo” (exemplum) a se seguir e “imitar” (imitatio) que se encontra na
pessoa de Licéncio (Acad. 1, 1, 4), filho de Romaniano, que, no inicio da discussdo proposta
no primeiro livro, prende-se a autoridade para defender suas opinides (Acad. 1, 2-3, 6-7),
contudo, ao decorrer do didlogo apresenta um desenvolvimento promissor, na medida em que
se afasta gradativamente de argumentos de autoridade e assume uma postura dialética,
valendo-se estritamente da razdo para confirmar suas opinides (Acad. 1, 5-8, 14-23). Desse
modo, a filosofia para a qual Romaniano ¢ convidado por meio do exemplo de seu filho, ¢
aquela que demonstra aos seus amigos a verdade; porém nao o faz de modo autoritativo, mas
apresenta por meio do discurso racional, conforme Agostinho demonstra no decorrer do
Contra Academicos, através do aprimoramento ¢ desenvolvimento da discussdo de seus
discipulos.

Apesar disso, Agostinho ndo recorre apenas ao exemplo do filho de Romaniano para
convencé-lo e persuadi-lo a filosofia, mas também usa a si mesmo como um exemplo, ao
mostrar um paralelo entre o seu antigo e atual estado de vida®; visto que apresentar uma

postura contraria ao que se anuncia seria uma evidente amostra de algo que s6 poderia

4 Esse tipo de descrigdo levou muitos estudiosos modernos a olharem para o Contra Academicos como uma
descrigdo autobiografica que seria capaz de revelar o estado psicologico do Agostinho de juventude, de modo
que seria possivel inferir o que ele estaria pensando naquela época (Harrison, 2006, p. 4). No entanto, essa ¢ uma
leitura problematica, porque desconsidera, assumindo-se essa analise psicologizante do texto, o fato de que
Agostinho poderia ter ocultado muito do seu pensamento — afinal, ndo se pode esquecer da existéncia do
estenografo e a possibilidade de uma revisdo feita por Agostinho a respeito do texto —, haja vista que a escrita
do dialogo tinha por finalidade convencer e trazer uma mudanga para a vida de Romaniano, fazendo com que
uma leitura imparcial do aspecto biografico contido na obra fosse algo irrealizavel (Squires, 2011, p. 263). Para
maiores detalhes a respeito dessa leitura autobiografica, recomendam-se os textos de Mourant (1966), O’Meara
(1950) e McWilliam (1990).

82



dissuadir, e ndo persuadir; mas se a vida do anunciante fosse apresentada de modo coerente
com o que ele esta a oferecer, entdo, certamente, o convite seria credivel e razoavel.

Por isso, Agostinho retoma a sua experiéncia e faz paralelo com o estado de vida
atual de Romaniano, e, entdo, comeca a apontar para todos os bens dos quais seu patrono
desfrutara, sem deixar de destacar que ele também passou por isso em outro momento de sua
vida, usufruindo de todos os bens transitorios que lhe eram oferecidos. A énfase do texto
(Acad. 1, 1, 2) esta em descrever os tipos de prazeres experimentados por Romaniano e lhe
oferecer o ensinamento de que toda a gloria e vida repletas de aplausos e honras conferidas
por seus concidaddos, aqueles que sdo chamados de “grande multidao” (inmensa turba), bem
como todo o prestigio humano, ndo passam de “banalidades transitorias, frageis e cheias de
calamidade” (fluxa et fragilia et plena calamitatum), o que corresponde a mesma
argumentagao que ¢ atribuida ao Hortensius de Cicero, a partir dos fragmentos de que
dispomos. Neles, é-nos dito que nada de bom pode vir da Fortuna, de modo que nem riqueza
(fr. 74-76 Grilli), gloria (fr. 77-83 Grilli) ou prazer (fr. 84-87 Grilli) poderiam fazer um
homem feliz, porque para se alcangar uma vida bem-aventurada, ao invés de bens passageiros
concedidos pela Fortuna, aquilo que de fato se faz necessario ¢ a sabedoria (fr. 67-73 Grilli).

Sobre o fragil e passageiro prestigio vivenciado por Romaniano, Agostinho também
o experimentou quando estava em sua catedra de retérica em Mildo, até que a providéncia
divina, por meio de uma “dor no peito” (pectoris dolor) fizesse com que ele abandonasse sua
profissdo e, entdo, se “refugiasse no seio da filosofia” (Acad. 1, 1, 3, CCSL 29, 5 [I. 72],
traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: in philosophiae gremium confugere), i. e.,
dedicando-se aquela que, como a metafora do seio salienta, ¢ capaz de alimentar e fortalecer o
homem, mas também saciar a sua sede pela verdade, na medida em que aponta para a
verdade; sendo essas imagens empregadas por Agostinho para convencer seu patrono
Romaniano a langar-se, com ele, no seio da filosofia, dedicando-se a ela (Acad. 11, 2, 3, CCSL
29, 3 [l 1], tradu¢do de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: Ergo adgredere mecum
philosophiam, “Dedica-te, pois, comigo a filosofia). Assim fazendo, ndo de modo forgoso,

mas despertando-o para essa nova vida que € vivida na propria filosofia.

3.2 Segundo prologo

Mesmo diante da exposi¢do do primeiro prologo, ¢ possivel que Agostinho tenha
ficado insatisfeito com esse primeiro prologo, achando-o insuficiente para abarcar todas as

razdes que deveriam guiar seu interlocutor a filosofia. Desse modo, ao fim da terceira e ultima

83



discussdo entre Licéncio e Trigécio, presentes no primeiro livro, Agostinho retoma o texto
dedicatorio que, novamente, apresenta uma investida persuasiva dirigida a seu patrono,
relembrando e reafirmando o que fora dito no primeiro prologo, na medida em que salienta o
lugar da filosofia para uma vida regida em sabedoria. Mas ndo apenas isso, Agostinho
também tece algumas consideragdes que apontam para uma espécie de exigéncia que deve ser

suprida para a empreitada cujo convite se apresenta.

Si quam necesse est disciplina atque scientia sapientiae uacuum esse non posse
sapientem, tam eam necesse esset inuenire, dum quaeritur, omnis profecto
Academicorum uel calumnia uel pertinacia uel peruicacia uel, ut ego interdum
arbitror, congrua illi tempori ratio simul cum ipso tempore et cum ipsius Carneadis
Ciceronisque corporibus sepulta foret. Sed quia siue (1) uitae huius multis uariisque
lactationibus, Romaniane, ut_in _eodem te probas. siue (2) ingeniorum gquodam

stupore uel socordia uel tarditate torpentium siue (3) desperatione inueniendi —
quia non quam facile oculis ista lux, tam facile mentibus sapientiae sidus oboritur —

siue etiam, qui error omnino populorum est, falsa opinione inuentae a se ueritatis

nec diligenter homines quaerunt, si qui quaerunt, et a (4) guaerendi uoluntate

auertuntur, euenit, ut scientia raro paucisque proueniat.

Se fosse tdo necessario encontrar a sabedoria quando procurada, quanto, para ser
sabio, é necessario possuir a sua disciplina e ciéncia, certamente toda a falsa sutileza,
a obstinagdo, a teimosia dos Académicos, ou, como por vezes penso, as razdes
validas para o seu tempo, teriam sido sepultadas com a época e os corpos de
Carnéades ¢ de Cicero. Mas, seja (1) em razdo das multiplas ¢ variadas vicissi

desta vida, como tu mesmo podes experimentar, Romaniano, seja (2) por certo

entorpecimento. apatia e indoléncia dos espiritos, seja (3) por causa da desesperanca
de encontrar a verdade, pois a estrela da sabedoria ndo brilha tdo facilmente a mente

como esta luz material aos nossos olhos, seja ainda — e este erro ¢ muito comum
entre os povos — pelo fato de que os homens erroneamente imaginam ter
encontrado a verdade, deixam de buscé-la com diligéncia, se é que a buscam, e
facilmente perdem a (4) vontade de procura-la, ocorre que a ciéncia ¢ rara e quinhdo
de poucos (Acad. 11, 1, 1, CCSL 29, 18 [/. 1-14], tradugdo de Agustinho Belmonte,
2019 [2008], grifos e numerag@o nossa).

Neste segundo prologo, percebe-se um Agostinho mais incisivo quanto ao
pensamento que deseja expurgar, pois afirma que as falsas sutilezas dos académicos teriam
sido sepultadas “se fosse tdo necessario encontrar a sabedoria quando procurada, quanto, para
ser sabio, ¢ necessario possuir a sua disciplina e ciéncia” (Si quam necesse est disciplina
atque scientia sapientiae uacuum esse non posse sapientem, tam eam necesse esset inuenire,
dum quaeritur). Nesse sentido, Agostinho estd convidando Romaniano a filosofia de modo
semelhante ao que Cicero faz ao apresentar o motivo pelo qual a filosofia deve ser estudada.
Segundo ele, “se for perguntado se a filosofia deve ser estudada, o argumento seria o seguinte:
a filosofia ¢ o amor a sabedoria, e isso ninguém duvida que deve ser estudado. Portanto,
dedique-se a filosofia” (fr. 93 Grilli, tradugdo nossa: Ut si quaeratur utrum philosophiae

studendum sit, erit argumentatio talis: philosophia amor sapientiae est, huic studendum nemo

84



dubitat: studendum igitur philosophiae)*®. Afinal, o motivo pelo qual o homem deve se
dedicar a filosofia, reside nela propria, pois se ela é a busca pela sabedoria, e a isso todos
almejam e ninguém se atreve a dizer o contrdrio, entdo eis a razado para busca-la. A
necessidade de se ter uma vida na filosofia (4Acad. 11, 2, 4), por conseguinte, estd no fato de
que ela ¢ a disciplina que busca a sabedoria, aquilo que ¢ vital para o sabio e essencial para se
alcangar a felicidade. No entanto, se considerarmos que Agostinho argumenta tendo em vista
o fr. 93 do Hortensius, entdo € possivel que ele esteja mostrando também, com certa ironia,
que Cicero nao deu o devido valor a sabedoria, embora a tenha defendido de modo tao
admiravel, pois se assim o tivesse feito, entdo ndo teria defendido os argumentos sutis dos
filésofos académicos, acreditando que feliz é aquele que busca, ainda que ndo consiga
encontrar o que esta a procurar (4cad. 1, 3, 7, CCSL 29, 7 [[. 16-18], tradugdo de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008]: Accipe igitur quae sit;, nam eam tibi excidsse arbitror. Placuit enim
Ciceroni nostro, beatum esse qui ueritatem inuestigat, etiamsi ad eius inuentionem non ualeat
peruenire, “Entdo escuta a sua opinido, pois parece que a esqueceste. O nosso Cicero pensava
que ¢ feliz quem busca a verdade, ainda que ndo consiga encontra-la’)

Assim, a0 mesmo tempo que exorta, Agostinho também irrompe com um discurso
dissuasivo, que pode ser chamado de ‘“‘apotréptico” (dmotpemntikdg), cuja funcdo estd em

mostrar a fraqueza do pensamento académico representado por Cicero e Carnéades no

% Grilli (1962), em sua reconstrugdo, indica a passagem do De officiis 11, 2, 5-6, que ele determina como
fragmento 94, como sendo parte do tipo de discurso que poderia estar presente no Hortensius. Nesta passagem,
Cicero também tenta persuadir seu interlocutor a filosofia, ao questionar se haveria melhor caminho do que este
que a propria filosofia oferece. Assim, ele defende a necessidade de se empenhar no estudo da filosofia, visto
que ela é a busca pela sabedoria ¢ nada ha de mais digno do que isso. Cf. Tradugdo de Segurado ¢ Campos
(2018), De officiis 11, 2, 5-6, fr. 94 Grilli: “O que ha, 6 deuses, de mais desejavel, de mais importante do que a
sabedoria, o que ha de melhor ¢ mais digno para um homem? Aos homens que procuram alcangar a verdade
damos o nome de "filésofos", e quanto a filosofia, se quiseres explicar o sentido da palavra, nada mais é do que o
empenho em obter a sabedoria. Segundo a defini¢do dos antigos filosofos, a sabedoria € a ciéncia das coisas
divinas e humanas, e das causas que determinam essas mesmas coisas. Quem condena este estudo, ndo consigo
entender o que podera considerar digno de apreco. Se o que cada um procura € o prazer do espirito e o alivio dos
cuidados, que coisa pode comparar-se com estes estudos, que sempre buscam algo tendo por fim a felicidade e a
harmonia da vida, e para ela muito contribuem? Se o que se procura ¢ o principio racional da constincia e da
virtude, ou esta arte serve para alcangar esse proposito, ou entdo nenhuma outra o consegue. Dizer que nio tem
valor esta arte que tem por objecto as mais importantes matérias, quando sem arte mesmo as menos importantes
nada valem, ¢ atitude propria de homens que falam sem pensar e falham a proposito do que mais importa. Se
existe alguma teoria da virtude, onde procura-la, caso nos afastemos deste tipo de estudos?”. (Cf. Quid est enim,
per deos, optabilius sapientia, quid praestantius, quid homini melius, quid homine dignius? Hanc igitur qui
expetunt philosophi nominantur nec quisquam est aliud philosophia, si interpretari uelis, praeter studium
sapientiae. Sapientia autem est, ut a ueteribus philosophis definitum est, rerum diuinarum et humanarum
causarumque quibus eae res continentur scientia, cuius studium qui uituperat haud sane intellego quidnam sit
quod laudandum putet. Na siue oblectatio quaeritur animi requiesque curarum, quae conferri cum eorum studiis
potest, qui semper aliquid anquirunt quod spectet et ualeat ad bene beateque uivendum? Siue ratio constantiae
uirtutisque ducitur, aut haec ars est aut nulla omnino per quam eas assequamur. Nullam dicere maximarum
rerum artem esse, cum minimarum sine arte nulla sit, hominum est parum considerate loquentium atque in
maximis rebus errantium. Si autem est aliqua disciplina uirtutis, ubi ea quaeretur, cum ab hoc genere discendi
dicesseris?).

85



didlogo, pois 0 mesmo que elogia a filosofia por buscar a sabedoria, sem a qual ndo haveria
felicidade, contenta-se em apenas busca-la, em vez de possui-la, sendo essa uma postura
desoladora: com efeito, qual o valor de se buscar algo que nao se pode encontrar? Afinal,
quem busca, deseja encontrar. A titulo de exemplo, se alguém perde um reldgio considerado
precioso, ao procura-lo, certamente almeja encontra-lo, pois ndo haveria proposito em se
buscar o que ndo se pretende alcancar, dada a sua impossibilidade. Dessa forma, portanto,
seria verdadeiro afirmar que aquele que busca e o que ndo busca estdo na mesma posicao,
com a diferenga de que aquele que nao busca, ao menos nao se cansa do esforco.

Ademais, esse desdobrar do texto traz semelhangas com o Protréptico de Aristoteles
que, ao se dirigir ao rei Temisonte, exortando-o a uma vida filosofica, também o dissuade, no
momento em que defende o modo de vida filosofico dos seus detratores — os quais
afirmavam nao haver motivos para se fazer filosofia — quando diz que a necessidade de se
cultivar a filosofia ¢ dada no préprio questionamento, pois quando alguém alega ser
dispensavel fazer filosofia, quem assim afirma, também a faz, na medida em que questiona
sua legitimidade e, desse modo, prova a sua necessidade (fr. 6 Rodriguez, tradugdo nossa:
QUOGoQely Aéyetal kol 10 (NTElV avTO TOUTO €ite ¥P1| QLAOGOPELV €lte U, Koi 10 TNo
euocopov Bewpiov petiévar, “chama-se filosofar, tanto o seu proprio exame se ¢ necessario
ou nio filosofar, quanto voltar-se para especulagdes filosoficas™).

Agostinho ainda inclui em sua exortacdo uma série de motivos pelos quais 0 homem
abandona a busca pela verdade, de forma que, a partir deles, podem-se estabelecer os
pré-requisitos que nao podem estar ausentes na vida dos que buscam a sabedoria (4Acad. 11, 1,
1). Far-se-4 necessario ao iniciado, portanto, (1) receber ventos favoraveis do destino, (2)
qualidades mentais e morais, (3) ter esperanga de se encontrar a verdade (Fuhrer, 1997, p. 55)

e, também, (4) uma disposi¢cdo da vontade.

4O argumento costuma ser encontrado de outras formas. Ademais, ainda ha comentadores que discutem a
ordem logica do argumento, preocupando-se com aquela que mais faz sentido com a logica aristotélica. Diante
dessas discussdes, Luca Castagnoli (2010), com intencdo de solucionar dificuldades de ordem logica e
interpretativa, tem tentado reconstruir o argumento de um modo que tem sido aceito, embora ndo solucione por
definitivo as dificuldades do fragmento. Cf. Castagnoli (2010, p. 193), tradug@o nossa: “1. Se <sua posicdo ¢é
que> se deve filosofar, entdo <vocé mesmo admite que> se deve filosofar; 2. Se <sua posigdo ¢ que> ndo se deve
filosofar, entdo <vocé deve refletir sobre essa escolha e argumentar em seu apoio, mas ao fazer isso vocé ja esta
escolhendo fazer filosofia, admitindo assim que> se deve filosofar; 3. Ou <sua posigdo ¢ que> se deve filosofar
ou <sua posi¢do ¢ que> nao se deve filosofar; 4. Em qualquer caso, portanto <vocé deve admitir que> se deve
filosofar”. (Cf. 1. If <your position is that> one must philosophize, then <you yourself admit that> one must
philosophize; 2. If <your position is that> one must not philosophize, then <you must reflect on this choice and
argue in its support, but by doing so you are already choosing to do philosophy, thereby admitting that> one must
philosophize; 3. Either <your position is that> one must philosophize or <your position is that> one must not
philosophize; 4. In any case, therefore <you must admit that> one must philosophize).

86



Romaniano estava a sofrer por (1) multiplas vicissitudes que a vida impde aos
homens (Acad. 11, 1, 1, CCSL 29, 18 [I. 6-8], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]:
siue uitae huius multis uariisque iactationibus, Romaniane, ut in eodem te probas, “seja em
razao das multiplas e variadas vicissitudes desta vida, como tu mesmo podes experimentar,
Romaniano”), entretanto, esse problema poderia ser solucionado ao suplicar “auxilio divino”
(diuinum auxilium) e lutando contra os intempéries da fortuna com os “remos das virtudes”
(remis wuirtutum), ou por assim dizer, as “virtudes cardeais”, que podem ser facilmente
identificadas como a “prudéncia” (prudentia), “temperanca” (temperantia), ‘“coragem”
(fortitudo) e “justiga” (iustitia), conforme o proprio Agostinho menciona (Acad. 1, 4, 20),
virtudes essenciais para uma vida ética.

Ademais, € instigante observar como Agostinho recorre as referéncias nauticas em
suas obras. Essas imagens parecem aludir aos exemplos de Cicero, quando, e. g., no De re
publica, a “repblica romana” ¢ apresentada como sendo uma grande embarcagdo cujo
governador € o seu piloto. Nessa metafora ¢ importante notar como as virtudes, que sdo dadas
ao homem pela “natureza” (natura) com vistas ao bem comum, tornam-se imprescindiveis
para o governo da “cidade” (ciuitas) (De re publica 1, 2, 2), visto que sua “pratica maxima”
(usus maximus) estd em governar, pois nao ¢ suficiente ter a virtude se ela ndo ¢ colocada em
uso. Contudo, deve-se ressaltar que isso ndo ¢ garantia de uma vida com auséncia de
intempéries, porque, como observou Séneca em De breuitate uita (5, 1), ainda que Cicero
tenha se dedicado a tentar deter o ndaufrago da “republica romana”, ele acabara sendo
“finalmente engolido” (novissime abductus) com ela.

Porém, o que diferencia o sébio estoico do homem tolo — e, aqui, evocamos a
familiaridade de Cicero com essa concepcdo, conforme a indicagdo de Prévide (2024, p. 13)
sobre Cicero ser herdeiro do estoicismo de Panécio, de modo a pensar a “republica romana”
numa perspectiva estoica romana —, trata-se da forma como os sabios conseguem lidar com
as dores, ndo comprometendo sua virtude com a dor do corpo, i. e., eles se contentam com a
vida da alma e ddo ao corpo apenas os cuidados que a ele sdo indispensaveis (Epistulae
morales ad Lucilium LXXVIII, 10). Muito embora, como j& mencionado anteriormente, a
metafora nautica esteja presente na antiguidade, sendo a Odisseia € a Eneida os modelos mais
emblematicos, Agostinho em muito se assemelha com Cicero, que se vale dessa imagem para
evocar a necessidade da disposi¢do em se praticar, ou fazer uso das virtudes, que sdo
instrumentos para se suportar — €, ndo nhecessariamente, evitar — as intempéries e

tempestades que sobrevém ao homem.

87



A sua descricdo das virtudes que sdo conhecidas da sabedoria também parecem ser
uma retomada daquelas virtudes que sdo necessarias para a felicidade no Hortensius de Cicero
(fr. 95-105 Grilli). Além disso, as quatro também estdo presentes no didlogo A4 Republica
(432a) de Platao, do qual Agostinho poderia ter tomado conhecimento via os neoplatdnicos,
embora seja mais plausivel que, no Contra Academicos, a principal fonte seja a do Hortensius
para a composi¢ao do didlogo agostiniano, tanto pela sua recente leitura (Acad. 1, 1, 4), quanto
pela sua influéncia no pensamento de Agostinho.

Contudo, a referéncia a essas virtudes ndo esta restrita a Platdo ou Cicero.
Aristoteles, ao abordar o tema do objetivo da deliberacdo, faz mengao as mesmas virtudes que
Agostinho, as quais sdo consideradas boas e desejaveis por si mesmas, porque se trata de
virtudes da alma (Rhetorica 1, 6, 1362b 10-13). Alias, sdo mencionadas também por
Quintiliano (ca. 35-95 d.C.) em sua [Institutio oratoria, onde se apresenta que o orador
perfeito deve ser um homem bom, de modo que ndo se exige dele apenas a eximia habilidade
de falar, “mas todas as virtudes do espirito” (Institutio oratoria 1, 9, tradugdo nossa: sed
omnes animi virtutes exigimus), que podem ser identificadas mais a frente como sendo a
justica, a coragem, a temperanca ¢ outras virtudes semelhantes (Institutio oratoria 1, 12:
iustitia, fortitudine, temperantia ceterisque similibus disserendum est). Desse modo, ambos os
autores asseveram, ¢ Agostinho reafirma, a necessidade dessas virtudes para uma vida feliz,
aquela que ¢ propria do sabio.

Além das (1) vicissitudes da vida, Romaniano também possuia as (2) qualidades
intelectuais e morais exigidas (Acad. 11, 2, 3, CCSL 29, 19 [/. 3-5], tradu¢do de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008]: Non enim metuo aut a socordia morum aut a tarditate ingenio tuo.
Quis te, quando aliquantum respirare concessum est, in sermonibus nostris uigilantior, quis
acutior apparuit?, “Pois de ti ndo receio nem apatia moral nem falta engenho. Quem era mais
atento em nossas conversacgoes, quando podias respirar um pouco? Quem mais penetrante?”).
Quanto ao quesito (3) esperanga, o proprio didlogo Contra Academicos concederia razdes
para que ele pudesse té-la, uma vez que as discussdes que Romaniano encontraria no texto
seriam capazes de leva-lo a autocritica, fazendo-o repensar seus posicionamentos e
verificando a racionalidade dos argumentos que ele mesmo usava para sustentar os seus
pensamentos. Assim, a intencdo de Agostinho ¢ de incitd-lo a filosofia, mas por meio do
discurso racional que expde e apresenta as incoeréncias do pensamento, analisa e retoma

conceitos mal compreendidos, afirma, mas também apresenta sustentacao para tal.

88



Desse modo, faltaria apenas (4) a disposi¢cdo da vontade, que era vista como um
empecilho a vida feliz, pois a “malicia da vontade* causaria a0 homem males maiores do que

a fortuna pode lhe trazer de bens”, uma vez que pode levé-lo a agir sem o escrutinio da razao:

Ecce autem, ait, non philosophi quidem, sed prompti tamen ad disputandum omnes
aiunt esse beatos, qui uiuant ut ipsi uelint. Falsum id quidem; uelle enim quod non
deceat, id est ipsum miserrimum. Nec tam miserum est non adipisci quod uelis, qual
adipisci uelle quod non oporteat. Plus enim mali prauitas uoluntatis affert, quam
fortuna cuiquam boni.

Ha certos homens — certamente nao fildsofos, pois sempre prontos a discordar —
que pretendem ser felizes todos aqueles que vivem a seu bel-prazer. Mas tal ¢ falso,
de todos os pontos de vista, porque ndo ha desgraga pior do que querer o que ndo
convém. Es menos infeliz por ndo conseguires o que queres, do que por ambicionar
obter algo inconveniente. De fato, a malicia da vontade ocasiona ao homem males
maiores do que a fortuna pode lhe trazer de bens (beata u. 11, 10, CCSL 29, 71 [I.
96-101], tradugdo de Nair de Assis Oliveira, 2019 [1998], grifo nosso).

Além disso, afirmagdo de Agostinho no De beata uita, que cita o Hortensius, ¢ uma
evidente posicionamento de concordancia com Cicero, que, possivelmente por influéncia
estoica®, passa a compreender que a vontade exerce uma fungdo precipua para que o sabio
seja feliz (Turkowska, 1965, p. 17; Hadot, 2014 [1981], p. 196), desde que essa vontade seja

aquela que deseja algo com a razdo:

Eam illi putant in solo esse sapiente; quam sic definiunt: uoluntas est, quae quid
cum ratione desiderat. Quae autem ratione aduersante incitata est uehementius, ea
libido est uel cupiditas effrenata, quae in omnibus stultis inuenitur.

Eles julgam que ela s6 existe no sabio, e a definem assim: vontade é a que deseja
algo com a razdo. Mas aquela que ¢ atigada com mais veeméncia sempre que a razao
for contraria, essa ¢ a sensualidade ou a cobica desenfreada, que se encontra em
todos os tolos (Cicero, Tusculanae Disputationes 1V, 6, 12, tradugdo de Bruno Fregni
Bassetto, 2014).

Por isso, Agostinho faz um clamor, pedindo que, juntamente a oracao que fora feita a
seu favor, Romaniano se una a ele nesta vida filoséfica ndo apenas em desejo, mas também
em vontade e por sua elevagdo de espirito (Acad. 11, 1, 2, CCSL 29, 19 [I. 28-31], tradugao de

Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: Multo me autem adiuuabis pro te deprecantem, si non nos

* Nair de Assis Oliveira (2019 [1998]), traduz prauitas por malicia. No entanto, prauitas comporta em suas
acepcdes outros termos como: “deformidade”, “defeito”, “vicio” etc. (Faria, 1962, p. 792), de modo que uma
traducdo alternativa que pode ser oferecida ¢ a de “vicio da vontade”, porque julgamos que com vicio, ressalta-se
a contraposi¢do entre vicio e virtude, uma relagdo necessaria de ser apresentada em uma fala cuja finalidade é
persuadir para uma nova vida e dissuadir a respeito da atual situa¢do que ¢ tida como viciosa perante o caminho
alternativo que € proposto.

# Para uma discussdo esclarecedora sobre a concepgdo de sabio e de virtudes na filosofia estoica, bem como a
rela¢do de Cicero com essa filosofia, consulte o estudo de Romero (2023).

89



exaudiri posse desperes nitarisque nobiscum et tu, non solum uotis sed etiam uoluntate atque
illa tua naturali mentis altitudine, “Muito me ajudaras nas minhas ora¢des por ti, se nao
desesperares de que possamos ser ouvidos e unires teus esfor¢os aos nossos nao sé pelos
desejos, mas também pela vontade e por aquela tdo natural elevagdo de espirito que me atrai a
ti”).

O tema da vontade, especificamente no Contra Academicos, ndo € exposto em
muitos detalhes. No entanto, em obras posteriores, ela vai sendo apresentada como uma
emissora de comandos (conf. VIII, 9, 21), caracterizada como poténcia ou capacidade (/ib.
arb. 1, 12, 26), que ndo depende de outrem, mas apenas de si mesma, autodeterminando-se, o
que ¢ uma propriedade da vontade enquanto poténcia ativa, implicando em “reflexividade” e
“autossuficiéncia para adotar o objeto da acdo e automovimento para causar-se” (Pich, 2019,
p. 36). Desse modo, “consciéncia” e racionalidade se tornam indispensaveis para a acgao
resultante da vontade (Horn, 1996, p. 116) que, munida pela “prudéncia” (prudentia),
“temperanca” (temperantia), “coragem” (fortitudo) e “justica” (iustitia), constitui-se como
que uma “boa vontade”, a qual ¢ indispensavel para o sabio (Acad. 1, 4, 20), mas nao apenas
para ele, mas também para Romaniano e a todo aquele que deseja se dedicar a filosofia, visto
que precisa ter uma inclinagdo para se empenhar na busca pela sabedoria. A respeito da
relagdo entre essa “boa vontade”, “vicios” e a “razao”, deve-se frisar, novamente, como isso
remete ao estoicismo. Neste caso, e. g., os filosofos do Portico viam as “paixdes mas” como
que causadas pelo assentimento dado a falsos juizos sobre as coisas. Dessa maneira, o falso
juizo estaria associado a uma ignordncia a respeito das coisas, que, consequentemente,
desemboca em vicios.

Mas contra esses vicios, poder-se-ia recorrer as virtudes, a saber: “prudéncia”
(ppdvnoic), “temperanga” (cw@epooiHivn), “justica” (dikorocvvn) e “coragem” (avdpeia). Por
meio delas, o homem seria capaz de alcangar a “boa vontade” (gbvown), o que, grosso modo,
poderiamos dizer ser isso um tipo de “desejo racional” (BovAncic) (Dinucci, 2023, p.
106-107). Nao ¢ temerario apontar essa familiaridade de Agostinho com os estoicos, uma vez
que se assume, por parte de comentadores, uma influéncia neoplatonica no pensamento de
Agostinho, mas também estoica, afinal, “a sua originalidade advém de mesclar o
neoplatonismo de Vitorino e de Dionisio de Alexandria, por exemplo, autores que admirava,
com as bases epistémicas de origem estoica que encontrou na teologia de seus antecessores
cartagineses, notadamente, de Tertuliano e de Cipriano de Cartago” (Gouvéa, 2014, p. 23).

Certamente a “originalidade” de Agostinho ndo se restringe apenas a essa mescla, mas a

90



citacdo feita ¢ elucidativa, na medida em que nos ajuda a destacar a presenca do
neoplatonismo, mas também do estoicismo no pensamento filosofico de Agostinho™.

No entanto, reiteramos, essa “boa vontade”, seguindo as indica¢des de obras
posteriores, parece depender da nossa propria vontade (/ib. arb. 1, 13, 27), de forma que ela se
constitui pela razdo, como disposi¢do de querer a si mesma, enquanto bem “ndo passageiro”
(Pich, 2019, p. 40), ao contrario daquilo que a fortuna oferece. Por isso, Agostinho insiste na
analise da vida de Romaniano em seus dois prologos com a intencao de leva-lo a refletir e ser
“consciente” sobre o que seria o contrario da vida de vicios que Romaniano experimentava,
afinal, faz-se necessario convencer Romaniano de que a vida na filosofia é muito superior
aquela que estava alicercada em prazeres vaos e passageiros. Assim, na tentativa de leva-lo a
virtude, Agostinho insiste que Romaniano se livre dos dois vicios que poderiam assola-lo: (1)
o menosprezo ou desprezo de se encontrar a verdade — os quais ja foram citados
anteriormente como sendo solucionados pela discussdao que ocorre no Contra Academicos —,
e (2) a va convicgdo de que ela teria sido encontrada (4cad. 11, 3, 8), o que poderia extinguir o
desejo de busca-la.

Quanto (2) a va convicgao, Agostinho assevera que o problema poderia ser resolvido
quando um livro sobre religido — aqui, leia-se De uera religione — fosse enviado para a sua
leitura, afinal, se porventura ainda houvesse resquicios da supersticio maniqueista, ou de
falsas opinides, entdo, seja por meio do novo escrito a ser enviado, ou de uma conversa
particular com Agostinho, dessa va conviccdo Romaniano poderia se livrar. Mas no que
concerne (1) ao menosprezo ou desprezo de se encontrar a verdade, Agostinho recorre ao
Evangelho de Mateus 7:7-8, onde ¢ dito: “buscai e achareis” (quaerite et inuenietis),
sugerindo, pois, que se Romaniano confiar naquele que disse essas palavras (Acad. 11, 3, 9),
entdo toda duvida seria dissipada, e seu anseio pela verdade, dessa forma, seria restaurado, de
modo que a que a filosofia novamente pudesse ser buscada, porque € nela que se pode
encontrar a verdade (Acad. 11, 3, 8), aquela que concede o que o homem mais busca, i. e., a
vida feliz.

Por fim, como se observa, os dois prologos de Agostinho de fato representam um
elogio ao seu patrono Romaniano, de forma que, em um primeiro momento, € possivel que se
desconsidere o seu valor para a filosofia de Agostinho, haja vista que o excesso de informagao
a respeito das qualidades de Romaniano, de sua vida e de tudo quanto outrora fizera a

Agostinho, pudessem fazer com que o leitor desconsiderasse o motivo desse tipo de texto no

% Para um estudo esclarecedor sobre essas influéncias e suas relagdes com o pensamento gramatical e dialético
de Agostinho, cf. Freitas, 2016, 2021.

91



inicio de um dialogo que tem a pretensdo de ser filosofico (Matthews, 2005, p. 16), como o
proprio titulo sugere ao fazer referéncia a filosofia dos académicos. Contudo, para o
protréptico, em que a persuasao ¢ a sua finalidade, apresentar a condicao de Romaniano foi
uma estratégia que visava dois fins, aparentemente: (1) revelar a Romaniano que o seu estilo
de vida ndo o conduziria a felicidade, porque apenas uma vida na filosofia poderia engendrar
isso; e (2) fazer com que os leitores do didlogo se sentissem tdo proximos de Romaniano ao
ponto de se identificarem com ele, fazendo com que a sua experiéncia pudesse servir de
exemplum para persuadir outros a se dedicarem a filosofia (4cad. 1, 1, 2).

Assim, Contra Academicos nao parece ser um protréptico dirigido apenas a
Romaniano, mas um convite a filosofia muito mais abrangente. Dessa maneira, o “dedica-te,
pois, comigo a filosofia” (Acad. 11, 2, 3, CCSL 29, 3 [/. 1], traducao de Agustinho Belmonte,
2019 [2008]: Ergo adgredere mecum philosophiam), qualifica-se como um chamado que se
estende aqueles que, como Romaniano, tomam o didlogo em suas maos e permitem que sejam
conduzidos por Agostinho até a filosofia, aquela que promete demonstrar aos seus verdadeiros
amigos, “a verdade que ¢ proclamada pelos ordculos das mais fecundas doutrinas” (Acad. 1, 1,
1, CCSL 29, 3 [L 19-22], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: Quam sententiam
uberrimarum doctrinarum oraculis editam remotamque longissime ab intelectu profanorum
se demonstraturam ueris amatoribus suis ad quam te inuito philosophia pollicetur, “Esta
verdade proclamada pelos ordculos das mais fecundas doutrinas e incacessivel as inteligéncias
profanas, a filosofia, para a qual te convido, promete demonstra-la aos seus verdadeiros

amigos”).

92



4 Redeo ad me: a restauracio da esperanca

Our birth is but a sleep and a forgetting;
The Soul that rises with us, our life’s Star,
Hath had elsewhere its setting

And cometh from afar;

Nosso nascer ¢ apenas sono e esquecimento;
A alma que se eleva, a Estrela da nossa vida,
Trazida por distante vento

Noutro lugar foi concebida;

William Wordsworth, Ode — Indicios de Imortalidade.

Com certo afinco, discute-se o periodo histérico ao qual Agostinho pertenceu — seja
ele tardo-antigo ou medieval —, e dentre os argumentos utilizados para se sustentar a
concepgdo de que Agostinho mais se aproxima da antiguidade do que do medievo — como os
que levam em considera¢io o momento historico-cultural’ (Evans, 1993; Perini-Santos,
2015) — esta uma das caracteristicas que sao latentes no didlogo Contra Academicos, a saber:
um entrave com escolas filoséficas cujo pensamento ainda era influente em seu periodo, como
¢ o caso da Nova Academia, mas ndo apenas ela. De fato, os argumentos de Agostinho tinham
como destinatarios os filosofos da Nova Academia, mas ndo se pode desconsiderar que o
principio da discussdo a respeito da possibilidade do conhecimento assenta-se sobre o
“critério de verdade” estabelecido, mais especificamente, pelo fenicio Zendo de Citio (ca.
333-263 a.C.), tido como fundador do estoicismo. Ao ser inquirido a respeito da “doutrina dos

académicos” (Academicorum sententiam), Agostinho a expde nos seguintes termos:

31 A discussio sobre as caracteristicas do periodo no qual Agostinho se insere, por vezes, leva em conta o cendrio
filosofico na sociedade. Assim, distingue-se, e. g., o fato de que na transi¢do entre antiguidade e
antiguidade-tardia, havia uma quantidade significativa de escolas filosoficas ainda em vigéncia. Diferentemente,
ao chegarmos no periodo medieval, esse cenario sofre uma metamorfose, uma vez que, agora, muitas das escolas
filosoficas da antiguidade ndo existem mais, de forma que as “opgdes” se tornam mais restritas — quando o
assunto ¢: que tipo de filosofia fazer e que fildésofo se tornar? Quanto a isso, Perini-Santos (2015, p. 217-218)
destaca: “O ponto central ¢ que as relacdes entre a filosofia antiga ndo crista e o cristianismo nos séculos III-V e
nos séculos XI-XIII sdo muito diferentes. A proximidade entre o cristianismo e os diferentes tipos de filosofia
nos séculos III-V ¢ sem duvida importante, mas ¢ falsa para o periodo que comeca no XI (ndo ¢ muito claro por
que Marrone escolhe os séculos XI ¢ XIII como limites da filosofia medieval, mas isso ndo modifica meu
argumento): ndo ha entdo convergéncia entre cristianismo e qualquer outra doutrina, porque ndo ha outra
doutrina disponivel — como diz G. R. Evans, ser filosofo ndo era, no século XI, “uma alternativa pratica a ser
cristdo”. Na Antiguidade tardia, inversamente, cristdos e pagdos conviviam. Agostinho ele mesmo percorreu
diferentes filosofias até se decidir pelo cristianismo, que era uma das opgdes abertas a ele. Nenhuma dessas
figuras pode ser encontrada nos séculos XI-XIII, o percurso agostiniano ndo seria possivel nos séculos XII ou
XII”. Em sintese: Agostinho poderia escolher entre ser um Académico, Estoico ou Epicurista — para mencionar
algumas das escolas mais conhecidas —, mas quanto a Tomas de Aquino (1225-1274), quais seriam suas
opcdes? Um filésofo cristdo, ou ndo-cristdo. Embora essa afirmagdo, em algum grau, possa incorrer em
imprecisdes, ¢ inegdvel os limites das alternativas filosoficas no periodo medieval, dada a centralizagdo
institucional do pensamento filoséfico, marcando, assim, um possivel fator de distin¢do entre antiguidade tardia
e medievo.

93



Agam, inquam, bona fide, quoniam de iure praescribis. Nam et Academicis placuit
nec homini scientiam posse contingere earum duntaxat rerum, quae ad
philosophiam pertinent — nam cetera curare se Carneades negabat — et tamen
hominem posse esse sapientem sapientisque totum munus, ut abs te quoque, Licenti,
illo sermone dissertum est, in conquisitione ueri explicari; ex quo confici, ut nulli
etiam rei sapiens adsentiatur, erret enim necesse est, quod sapienti nefas est, si
adsentiatur rebus incertis. Et omnia incerta esse non dicebant solum uerum etiam

copiosissimis rationibus adfirmabant._Sed uerum non posse comprehendi ex illa
Stoici Zenonis definitione arripuisse uidebantur,_qui ait id uerum percipi posse, quod

ita_esset animo inpressum ex eo, unde esset, ut esse non posset ex eo, unde non esset.
Quod breuius planiusque sic dicitur, his signis uerum posse comprehendi, quae
signa non potest habere quod falsum est. Hoc prorsus non posse inueniri
uehementissime ut conuincerent incubuerunt. Inde dissensiones philosophorum, inde
sensuum fallaciae, inde somnia furoresque, inde pseudomenoe et soritae in illius
causae patrocinio uiguerunt. Et cum ab eodem Zenone accepissent nihil esse turpius
quam opinari, confecerunt callidissime, ut, si nihil percipi posset et esset opinatio
turpissima, nihil umquam sapiens approbaret.

Agirei de boa-fé, pois tens direito de exigi-lo. Os Académicos afirmaram que o
homem ndo pode alcangar a ciéncia das coisas referentes a filosofia — Carnéades
recusava ocupar-se de qualquer outra coisa — mas que pode ser sabio e que todo o
dever do sabio, como tu mesmo, Licéncio, o expuseste naquela discussdo, consiste
na busca da verdade. Daqui resulta que o sabio ndo deve dar seu assentimento a
nada, pois necessariamente erraria, o que para o sabio ¢ um crime, se desse seu
assentimento a coisas incertas. Nao se limitavam a afirmar que tudo ¢ incerto, mas
também apoiavam sua tese com numerosos argumentos. Parece que tiraram sua

doutrina de que a verdade ¢ inacessivel de uma definicdo do estoico Zendo, segundo
a qual s6 pode ser percebida como verdadeira uma representacdo que ¢ impressa de

tal modo na alma pelo objeto de onde se origina que ndo pode sé-lo por um objeto
donde ndo se origina. Ou mais breve e claramente: o verdadeiro pode ser

reconhecido por certos sinais que o falso ndo pode ter. Os Académicos
empenharam-se com todas as for¢cas em demonstrar que esses sinais ndo podem
encontrar-se jamais. Os desacordos entre os filosofos, as ilusdes dos sentidos, os
sonhos e os delirios, os sofismas e os sorites, tudo isso foi usado em defesa da sua
tese. E como tinham aprendido do mesmo Zendo que ndao ha nada mais desprezivel
que a opinido, deduziram com muita habilidade que se nada podia ser percebido ¢
opinar era totalmente desprezivel, o sabio nunca devia aprovar nada (4cad. 11, 5, 11,
CCSL 29, 24 [l. 1-22], tradug¢do de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos
Nnossos).

Conforme exposto, a discussdo a respeito da aquisicdo de um conhecimento

verdadeiro, situa-se na definigdo de Zendo, conhecida como “impressdo cataléptica”

(pavtocio katonmrikn). Didgenes Laércio nos da testemunho dessa doutrina, segundo a

qual, para que uma percepgao seja concebida como verdadeira, alguns critérios precisam ser

satisfeitos: (1) deve vir de algo existente; (2) precisa estar de acordo com a prdpria coisa

existente; e (3) é preciso que esteja marcada e impressa (DL VII, 46). Essa impressdo

cataléptica ¢ a Ginica que pode gerar um conhecimento seguro e verdadeiro, porque ¢ derivada

de algo existente que fora impresso na alma (Matos, 2023, p. 127), assim como um “selo ¢

feito na sera” (DL VII, 45: Tryv 8¢ pavtaciov gival TOnmcty &v moyf, Tod OvOHaToc oikelmg

LETEVVEYUEVOL OO TAV TOTT®OV <T®V> &V 1@ KNpd V1O 10D dakTuAiov yivopévmv). Afinal, ao

94



ser marcado na alma, esse objeto tem seus atributos e caracteristicas conhecidas de modo
integral. Assim, esse critério surge para sustentar a concep¢do de que “os sabios estoicos
jamais cometem erros” (Hankinson, 2006, p. 65), de forma que, com ele, o sébio estoico €
capaz de distinguir entre o conhecimento e a opinido, pois quando uma impressao preenche
todos os trés requisitos elencados anteriormente, atesta-se a reproducdo fiel do objeto de
origem, sendo uma incontestdvel “evidéncia” (évdpyein) do que se pode chamar de
conhecimento (Bolzani Filho, 2013, p. 128), e a respeito de coisas evidentes, cabe ao sabio,
necessariamente, inclinar-se e dar o seu assentimento, uma vez que nao se trata de mera
opinido, mas de um conhecimento seguro.

No entanto, visto que a clareza e distingdo sdo caracteristicas inerentes a impressao,
os filésofos académicos levantam questionamentos sobre a seguranga dessas impressoes, dado
que poderiamos nos enganar se duas impressoes semelhantes se apresentassem, como € o caso
dos exemplos apresentados por Cicero: ao se apresentar dois irmdos gémeos da familia dos
Servilios, muitos fazem confusdo entre os irmaos, pois dada a semelhanca, ndo ha como
distingui-los. Por conta disso, as vezes alguém poderia confundir Quinto, com seu irmao
Gémino, e assim sucessivamente. Dessa forma, o critério dos estoicos se depara com um
problema que diz respeito a confiabilidade das impressdes: uma vez que ¢ possivel se
apresentar impressoes semelhantes, segue-se que tais impressdes sdo capazes de induzir ao
erro (Academica priora XXVI, 84-86). Desse modo, muito embora os estoicos defendam ndo
existir tamanha similitude entre as impressdes, os académicos objetam, procurando apresentar
a dificuldade de se estabelecer qual impressdo recebida ¢ verdadeira ou falsa. Com isso, os
“académicos, com efeito, precisam defender que ndo importa qudo “boa” a impressao pareca
ser, ela ainda pode ser falsa”, enquanto que “os estoicos precisam sustentar que todos os casos
de impressdo enganadora revelar-se-3o, a uma inspecao mais atenta, estar aquém da clareza e
da distin¢do exigidas por uma katdlepsis genuina” (Hankinson, 2006, p. 80).

Com base nesse impasse, os académicos concluiram que seria impossivel ao sabio ter
um conhecimento verdadeiro e seguro. Sendo assim, com Zenao, os académicos aprenderam
nao haver nada mais desprezivel do que dar opinides (Acad. 11, 5, 11), eles entdo passaram a
defender que o sabio nada pode assentir, porque poderia cair em erro, € aquele que erra, nao ¢
sabio. Assim, a impossibilidade de dar assentimento trata-se de uma consequéncia direta da
impossibilidade de um conhecimento verdadeiro, tendo por justificativa: “as dissensdes entre
os filésofos” (dissensiones philosophorum), “as ilusdes dos sentidos” (sensuum fallaciae), “os
sonhos e alucinagdes” (somnia furoresque) € “os sofismas e sorites” (pseudomenoe et soritae).

E na esteira dessa questdo, o sabio passa a ter um problema quanto a sua vida ética, pois se

95



nada se pode conhecer, como determinar suas atitudes? Dada a necessidade de oferecer uma
resposta a esse problema, os académicos definem a sabedoria como “busca pela verdade”, de
modo que o sdbio serd aquele que estd em uma constante busca pela verdade — ainda que nao
possa encontra-la. Por conta do risco de langarem o sabio em uma condicao de nada fazer, os
académicos apresentaram o “provavel” (probabili) ou “verossimil” (ueri simile), um sistema
que, levando em conta a persuasdo do que se apresentava, o sabio teria um principio de
conduta a seguir (Acad. 1I, 5, 12). Nisso consistiria a sintese da doutrina académica
apresentada no Contra Academicos, ¢ € por causa do “ceticismo” que se desenvolve com base
nessas concepcdes que Agostinho procura discutir. Quanto a esse ceticismo enfrentado por

Agostinho, Catapano (2006) faz uma consideragdo pertinente:

[IP4

Trata-se, portanto, de uma posi¢do “cética” tanto no sentido comum do adjetivo (=
desconfianca de poder conhecer a verdade buscada pelo filosofo) quanto no original
(= exaltacdo da busca sobre a presuncdo de ja ter encontrado). Ora, Agostinho
demonstra que rejeita o “ceticismo” no primeiro sentido, mas ndo no segundo; alias,
ele acredita que o segundo ¢ justamente comprometido pelo primeiro. Poderiamos
dizer, num léxico ndo agostiniano, que o autor do Contra Academicos ataca o
ceticismo para defender a sképsis (entendida literalmente como inspectio ou
inquisitio) (Catapano, 2006, p. 7-8)°%.

Assim, o problema de Agostinho com os académicos se situaria na consequéncia da
assercao sobre a impossibilidade do conhecimento, o que, por si sO, consistia em uma
afirmagao antifiloséfica, na medida em que afastava dos homens o desejo de buscar a
sabedoria. Afinal, sendo ela inalcancavel, o esforco ndo pode ser recompensado. Se
afirmarmos: “Para ser sabio, faz-se necessario encontrar a sabedoria”, percebe-se a relagdo da
protase com a apodose. A apodose “faz-se necessario encontrar a sabedoria”, indica uma
condicionante, sem a qual ndo pode alcangar a expectativa de “ser sabio”, a protase. Contudo,
embora critique esse raciocinio, como observa Catapano (2006), Agostinho ndo ¢ critico da
necessidade pela busca da sabedoria, uma vez que ele proprio se encontra na situacdo de
alguém que estd buscando (4cad. 111, 20, 43). Agostinho, portanto, preocupava-se com o risco

que os académicos impunham aos homens, um risco de afastd-los da sabedoria, conforme

32 Tradugdo nossa: “Abbiamo quindi a che fare con una posizione che ¢ “scettica” sia nell’accezione comune
dell’aggettivo (= sfiducia di poter conoscere la verita cercata dal filosofo), sia in quella originaria (= esaltazione
del cercare rispetto alla presunzione di aver gia trovato). Ebbene, Agostino mostra di respingere lo “scetticismo”
nel primo senso non pero nel secondo; anzi, egli ritiene che il secondo venga messo a rischio proprio dal primo.
Potremmo dire, con un lessico non agostiniano, che ’autore del Contra Academicos attacca lo scetticismo per
difendere la scepsi (intesa letteralmente come inspectio o inquisitio)”. Stock (2010, p. 43-47) também afirma
haver em Agostinho uma atitude positiva em relagdo a um “ceticismo intuitivo”, mas rejeita o ceticismo
académico formal ao qual teve acesso por intermédio da obra de Cicero.

96



exemplifica, ao comparar dois tipos distintos de convites, sendo um deles aquele que ¢

oferecido pelos filosofos académicos.

Sed uideamus, per quem potius a philosophia deterreantur, per eumne, qui dixerit:
audi, amice, philosophia non ipsa sapientia, sed studium sapientiae uocatur, (1) ad

quam _te si_contuleris, non gquidem, dum hic uiuis, sapiens eris — est enim apud
deum_sapientia_nec prouenire homini potest — sed cum _te tali studio satis exercueris

atque mundaueris, animus tuus ea post hanc uitam, id est cum homo esse desieris,
facile perfruetur, an per eum, qui dixerit: uenite, mortales, ad philosophiam!
magnus hic fructus est; quid enim homini sapientia carius? (2) uenite igitur, ut
sapientes sitis_et sapientiam nesciatis! ‘Non’, inquit, ‘a me ita dicentur’. Hoc est
decipere; nam nihil aliud apud te inuenietur. Ita fit, ut, si hoc dixeris, fugiant
tamquam insanum, si alio modo ad hoc adduxeris, facias insanos.

Mas vejamos que os afasta mais da filosofia. Serd quem diz: Escuta, amigo, a
filosofia ndo ¢ a sabedoria, mas o estudo da sabedoria. (1)_Se a ela te aplicares, ndo

seras sabio enquanto viveres aqui — pois a sabedoria pertence a Deus e ndo pode
hegar a0 homem — ma i te tiveres executa rifica astant; r

este tipo de estudo, depois desta vida, isto é, quando tiveres deixado de ser homem,
tua alma facilmente desfrutard desta sabedoria. Ou serd aquele que diz: Vinde,

mortais, para a filosofia, porque nela ha grande proveito. Pois o que ha de mais caro

ao homem que a sabedoria? (2) Vinde. portanto, para que sejais sabios e ignoreis a
sabedoria! FEu ndo falaria assim, diz o Académicos. Isso ¢ enganar, pois ndo

encontrardo outra coisa em ti. Se dissesses isso, fugiram de ti como de um louco. Se
o levasses a tua opinido por outros meios, tu os tornarias loucos (4cad. 111, 9, 20,
CCSL 29, 46 [l. 32-45], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos ¢
numeragao nossa).

Dois convites ao filosofar sdo apresentados no texto acima. Em um (1), a filosofia ¢
apresentada como o “estudo da sabedoria” (studium sapientiae), de modo que ela ndo consiste
na propria sabedoria, mas um tipo de “instrumento”, ou “ferramenta” de purificacao,
conforme o uso do verbo mundo (Blaise, 1954, p. 544; Faria, 1962, p. 626). A filosofia,
portanto, ofereceria um preparativo, um momento de limpeza, como em um jantar (Acad. 111,
17, 38). Os convidados precisam se preparar, limpar, trocar as vestes e se adornar
adequadamente. Apds isso, eles dirigem-se a sala, onde se encontra a mesa de jantar em que
sdo servidos os alimentos. Dessa maneira, o convite parece indicar que a sabedoria pertence a
outra realidade, distinta da presente. No entanto, se os convidados se exercitarem na filosofia,
purificando-se, entdo, na vida futura, enfim desfrutardo da sabedoria. Uma descri¢ao que nos
remete a Platdo, que aponta para filosofia como purificadora, e que apds essa purificagao, o
homem poderia viver para todo sempre livre do corpo (Fédon 114c). E isso nao diminuiria o
sentido da filosofia, porque ficaria resguardada a sua fun¢do como mediadora para se atingir o
proposito futuro dessa busca pela sabedoria (Catapano, 2001, p. 127).

Ja no que diz respeito ao outro convite (2), menciona-se haver um grande “proveito”

(fructus), promete-se o “gozo de bens” (Blaise, 1954, p. 365; Faria, 1962, p. 413) alcangaveis

97



por essa filosofia, sendo a filosofia essa “recompensa”. Contudo, esse convite que coaduna
com a tese dos académicos, ¢ inconsistente, pois afirma que o seu sabio ndo conhece a
sabedoria, de forma que o que chama de sabedoria ndo passa de uma palavra vazia, sem
condigdes de satisfazer a busca do homem. Os académicos poderiam procurar apresentar seu
convite por meio de palavras mais cuidadosas e que ndo expressassem, de imediato, esse
posicionamento. Mas para Agostinho isso seria uma “armadilha” (decipere), que no fim sé
faria com que as pessoas ficassem loucas, visto que ndo encontrariam nunca aquilo que
buscavam. Dessa maneira, embora ambas as teses fossem problematicas, a (2) dos académicos
seria pior que a (1) outra que relegava a posse da sabedoria para o futuro, pois ndo so traria

engano, como também desesperanca.

4.1 Os perigos da Nova Academia

Diante do ensinamento académico, Agostinho toma para si uma posi¢do critica,
preocupando-se com duas afirmacgdes (Acad. 111, 10, 22): (1) “nada se pode conhecer” (nihil
posse percipi); (2) “ndo se deve dar assentimento a nada” (nulli rei debere assentiri). Por
vezes, ao longo de tentativas de interpretacdo do Contra Academicos, comentadores deram
maior énfase aos aspectos epistemologicos da obra. Por outro lado, outros enfatizaram o
pensamento ético e espiritual do texto (Catapano, 2006; Dennis, 2007).

Uma vez que os estudiosos assumem ser o Contra Academicos basicamente uma
refutacdo ao ceticismo académico, entdo busca-se encontrar qual livro do didlogo melhor
cumpre essa fung¢do. Assim, os comentadores divergem a respeito de qual seria o principal
argumento para a refutacao, de modo a buscar a “real” contribuicao do didlogo. Fuhrer (1997)
concentra-se no argumento de que afirmar o “verossimil”, exige o conhecimento do
verdadeiro, caso contrario, ndo haveria condi¢des de se indicar o que se assemelha com a
verdade (Acad. 11, 7, 16), mas sua analise desconsidera a contribuicdo agostiniana em
apresentar e discutir a veracidade de proposicdes logicas nas trés areas da filosofia: fisica
(Acad. 111, 10-11, 23-26), ética (Acad. 111, 12, 27-28) e dialética (Acad. 111, 13, 29). Gareth
Matthews (2005), por outro lado, analisa as afirmac¢des que apontam para um conhecimento
seguro a nivel subjetivo com base em afirmagdes de primeira pessoa, necessidades logicas e
verdades matematicas (Acad. 1II, 10-18, 22-29), restringindo-se ao terceiro livro, e
entendendo-o como sendo a parte realmente filosofica do didlogo. Em vista disso, o restante
do didlogo ¢ tido como tendo consideragdes irrelevantes para a refutacdo das teses
académicas.

98



Harding (2006) alega que tais comentadores ndo enfatizam o que de fato ¢
importante, de modo que, ao se concentrarem nos argumentos “epistemologicos” — uma
abordagem que se preocupa exclusivamente com os argumentos que apresentam a
possibilidade de um conhecimento seguro e verdadeiro —, perderam a dimensdo “moral” —
centrada na vida ética e na busca pela felicidade — do didlogo, o que seria a maior
preocupacdo de Agostinho no momento em que escreve o texto (Acad. II1, 15-16, 34-36).
Essa ¢ uma observagdo importante, mas insuficiente, pois continua a manter uma dicotomia
no texto que ¢ marcada pelas passagens no terceiro livro que concentram-se em discussoes
que envolvem a “vida feliz” (beata uita). Além do mais, essa interpretagdo faz uma ruptura
entre “conhecimento” (scientia) e “vida” (uita), algo que o didlogo ndo assume, pelo
contrario, Agostinho entende que “nao ha, e nem sequer ¢ possivel uma vida feliz, a ndo ser
aquela que na filosofia ¢ vivida” (4cad. 11, 2, 4, CCSL 29, 20 [L 37-38]: nullam beatam
uitam, nisi qua in philosophia uiueretur).

Por fim, O’Meara (1950) vai mais longe e compreende que a maior preocupagio de
Agostinho ndo esta nessas passagens, pois os argumentos ndo sao suficientes, mas sim nas
ultimas palavras do didlogo, por meio das quais hd uma mudancga de perspectiva a respeito do
meio pelo qual se busca o conhecimento, uma vez que Agostinho afirma: “Todos sabem que
somos levados a aprendizagem pelo duplo impulso da autoridade e da razao. Tenho certeza de
absolutamente nunca separar-me da autoridade de Cristo, pois ndo encontro outra mais
poderosa” (Acad. 111, 20, 43, CCSL 29, 60-61 [[. 16-19], traducdo de Agustinho Belmonte,
2019 [2008]: Nulli autem dubium est gemino pondere nos impelli ad discendum auctoritatis
atque rationis. Mihi ergo certum est nusquam prorsus a Christi auctoritate discedere; non
enim reperio ualentiorem).

Contudo, dissociar ambos os aspectos se apresenta contraproducente, uma vez que
ambos estdo alinhados para uma efetiva resposta de Agostinho ao pensamento académico.
Afinal, Agostinho ndo s6 apresenta uma fundamentacdo epistemoldgica para o conhecimento
verdadeiro (Acad. 1II, 18, 29), mas consequentemente restaura a vida ética do homem,
embora, no mesmo instante, confronte vigorosamente a tese do “provavel”, anulando o
principio de conduta dos académicos, conforme argumenta, por meio do exemplo de dois

viajantes®:

% E interessante notar que esse tipo de ilustragdo a qual Agostinho recorre, ndo ¢ abandonada no futuro, pelo
contrario, é reforgada, conforme se encontra em sua interpretago cristd sobre dois tipos de caminhos a se seguir.
Cf. Tradugao de Lorenzo Mammi (2017), conf. VII, 21, 27, CCSL 27, 110-112 [/. 1-40], grifos nossos: “Assim,
atirei-me com toda avidez as obras veneraveis de teu Espirito, e antes de todas as do apodstolo Paulo, e se
esvaeceram os questionamentos pelos quais ele me parecera estar em contradi¢do consigo mesmo € ndo se
acordar com as testemunhas da Lei dos profetas, no significado textual de seu discurso; revelou-se para mim a

99



face unica das palavras puras, e aprendi a exultar com tremor. E comecei a descobrir que tudo o que lera de
verdadeiro naqueles livros platdnicos ¢ dito nestes como o selo de tua graca, para que quem vé ndo se
ensoberbeca como se ndo _tivesse recebido nio apenas o que v€, mas também a capacidade de ver — com efeito,
0 que possui que ndo tenha recebido? — e para que ndo apenas seja incitado a te ver — tu, que permaneces
sempre 0 mesmo —, mas também sare alcangando-te; ¢ para que aquele que ndo consegue te ver de longe todavia
ande pelo caminho pelo qual possa chegar a ver e alcangar, porque, mesmo que se compraza da lei de Deus
segundo o homem interior, o que fazer da outra lei em seus membros que peleja contra a lei da sua razdo e que
o acorrenta a lei do pecado que existe em seus membros? Porque és justo, Senhor; nds, porém, pecamos,
cometemos iniquidades, agimos impiamente, e tua mdo pesou sobre nds, com justica fomos entregues ao pecador
mais antigo, o governador da morte, que persuadiu nossa vontade a se conformar a vontade dele, pela qual ndo
permaneceu na tua Verdade. Que fard o homem infeliz? Quem o libertard deste corpo de morte sendo tua graga
por Nosso Senhor Jesus Cristo, que geraste coeterno e criaste no principio de teus caminhos, no qual o principe
deste mundo nao encontrou nada que fosse digno de morte, e o matou: e assim apagou o titulo de divida que
existia contra nos? Aqueles livros ndo contém isso. Aquelas paginas ndo contém o vulto desta piedade, as
lagrimas da confissdo, o teu sacrificio, o espirito atribulado, o corag¢do esmagado e humilhado, a salvagdo do
povo, a cidade esposa, o penhor do Espirito Santo, o calice do nosso resgate. La ninguém canta: Ndo esta minha
alma submetida a Deus? Pois dele vem minha salvagdo, ele é meu Deus e minha salva¢do, meu refiigio; ndo
mais vacilarei. La ninguém ouve chamar: Vinde a mim, vos que estais cansados. Nao se dignaram a aprender
dele, porque é manso e humilde de cora¢do. Com efeito, ocultaste essas coisas aos sabios e doutores e as
revelastes aos pequeninos. Mas uma coisa ¢ ver a patria da paz do alt ma selva montanhosa e ndo encontrar

o caminho para ela e vagar inutilmente por passagens impérvias, cercadas pelos assaltos ¢ as insidias de
desertores fugitivos guiados por seu chefe. ledo e dragdo; outra coisa é conhecer a via que leva até 14, protegida

pela supervisdo do comandante celeste. onde os que desertaram a milicia celeste ndo rapina, pois a evitam como
um suplicio. Essas coisas penetravam nas minhas visceras de muitas maneiras admiraveis, quando lia o menor de

teus apostolos; considerava tuas obras e me espantava”. (Cf. ltaque auidissime arripui uenerabilem stilum
spiritus tui et prae ceteris apostolum Paulum, et perierunt illae quaestiones, in quibus mihi aliquando uisus est
aduersari sibi et non congrure testimoniis legis et prophetarum textus sermonis eius, et apparuit mihi una facies
eloquiorum castorum, et exultare cum tremore didici. Et coepi et inueni, quidquid illac uerum legeram, hac cum
commendatione gratiae tuae dici, ut qui uidet non sic glorietur, quasi non acceperit non solum id guod uidet, sed
etiam ut uideat — quid enim habet quod non accepit? — et ut te, qui es semper idem, non solum admoneatur ut
uideat, sed etiam sanetur ut teneat, et qui de longinquo uidere non potest, uiam tamen ambulet, qua ueniat et
uideat et teneat, quia, etsi condelectetur homo legi dei secundum interiorem hominem, quid faciet de alia lege in
membris suis repugnante legi mentis suae et se captiuum ducente in lege peccati, quae est in membris eius ?
Quoniam iustus es, domine; nos autem peccauimus, inique fecimus, impie gessimus, et grauata est super nos
manus tua, et iuste traditi sumus antiquo peccatori, praeposito mortis, quia persuasit uoluntati nostrae
similitudinem uoluntatis suae, qua in ueritate tua non stetit. Quid faciet miser homo? Quis eum liberabit de
corpore mortis huius nisi gratia tua per lesum Christum dominum nostrum, quem genuisti coaeternum et creasti
in principio uiarum tuarum, in quo princeps huius mundi non inuenit quidquam morte dignum, et occidit eum: et
euacuatum est chirographum, quod erat contrarium nobis? Hoc illae litterae non habent. Non habent illae
paginae uultum pietatis huius, lacrimas confessionis, sacrificium tuum, spiritum contribulatum, cor contritum et
humiliatum, populi salutem, sponsam ciuitatem, arram spiritus sancti, poculum pretii nostri. Nemo ibi cantat:
Nonne deo subdita erit anima mea? Ab ipso enim salutare meum: etenim ipse deus meus et salutaris meus,
susceptor meus: non mouebor amplius. Nemo ibi audit uocantem: Venite ad me, qui laboratis. Dedignantur ab
eo discere, quoniam mitis est et humilis corde. Abscondisti enim haec a sapientibus et prudentibus et reuelasti ea
paruulis. Et aliud est de siluestri cacumine uidere patriam pacis et iter ad eam non inuenire et frustra conari per
inuia circum obsidentibus et insidiantibus fugitiuis desertoribus cum principe suo leone et dracone, et aliud
tenere uiam illuc ducentem cura caelestis imperatoris munitam, ubi non latrocinantur qui caelestem militiam
deseruerunt; uitant enim eam sicut supplicium. Haec mihi inuiscerabantur miris modis, cum minimum
apostolorum tuorum legerem, et consideraueram opera tua et expaueram). Neste livro VII, Agostinho esta
fazendo notas sobre sua leitura dos textos filosoficos e sua aproximagio do cristianismo. E salutar observar que
neste livro Agostinho destaca problemas concernentes a matéria. Mas os livros platonicos auxiliaram-no com
isso (conf. VII, 20, 26). Contudo, esses livros possuem limitagdes. Embora houvesse o que se podia chamar de
verdadeiro naqueles livros, ainda faltava-lhes a “piedade” (pietas). Mas ndo apenas isso, a0 mencionar aspectos
como humildade e insistir em um conhecimento escondido dos “sabios e doutores” (sapientibus et prudentibus),
mas revelado aos “pequeninos” (paruulis), Agostinho parece nos remeter aquela mengao que faz sobre a “escola
da soberba” (superbiae scholam), que se distancia da verdadeira atitude requerida frente ao divino (conf. VII, 9,
13; IX, 4, 7). Contudo, se, de fato, essa referéncia das Confessiones ndo estd associada diretamente com a
passagem dos dois viajantes (Fuhrer, 1997, p. 389), ao menos ndo se pode desconsidera-la enquanto uma das
muitas alusdes empregadas por Agostinho para convencer ¢ demonstrar a seus interlocutores as nuances de

100




Nam cum otiosus diu cogitassem in isto rure, quonam modo possit istuc probabile
aut ueri simile actus nostros ab errore defendere, primo uisum est mihi, ut solet
uideri, cum ista uendebam, belle tectum et munitum, deinde ubi totum cautis
circumspexi, uisus sum mihi uidisse unum aditum, qua in securos error inrueret. Non
solum_enim puto eum errare, qui falsam uiam sequitur, sed etiam eum, qui ueram
non sequitur. Faciamus enum duos uiatores ad unum locum tendentes, quorum alter
instituerit nulli credere, alter nimis credulus sit. Ventum est ad aliquod biuium. Hic
ille credulus pastori, qui aderat, uel cuipiam rusticano:

— salue, frugi homo! dic quaeso, qua bene in illum locum pergatur.

Respondetur:

— si hac ibis, nihil errabis.

Etille ad comitem:

— uerum dicit, hac eamus.

Ridet uir cautissimus et tam cito assensum facetissime inludit atque interea illo
discedente in_biuio figitur. Et iam incipit uideri turpe cessare, cum ecce ex alio uiae
cornu lautus quidam et urbanus equo insidens eminet et propinquare occipit.
Gratulatur iste, tum aduenienti et salutato indicat propositum, quaerit uiam, dicit
etiam remansionis suae causam, quo beniuolentiorem reddat pastori eum praeferens.
1lle autem casu planus erat de his, quos samardocos iam uulgus uocat. Tenuit suum
morem homo pessimus etiam gratis.

— Hac perge, ait; nam ego inde uenio.

Decepit atque abiit. Sed quando iste deciperetur? Non enim monstrationem istam
tamquam ueram, inquit, approbo, sed quia est ueri similis, et hic otiosum esse nec
honestum nec utile est; hac eam. Interea ille, qui assentiendo errauit tam cito
existimans uera esse uerba pastoris, in loco illo, quo tendebant, iam se reficiebat,
iste autem non errans, si quidem probabile sequitur, circumiit siluas nescio quas nec
iam cui locus ille notus sit, ad quem uenire proposuerat, inuenit. Vere uobis dicam,
cum ista cogitarem, risum tenere non potui, fieri per Academicorum uerba nescio
quo modo, ut erret ille, qui ueram uiam uel casu tenet, ille autem, qui per auios
montes probabiliter ductus est nec petitam regionem inuenit, non uideatur errare. Vt
enim temerariam consensionem iure condemnem, facilius ambo errant, quam iste
non errat. Hinc iam auersum ista uerba uigilantior ipsa facta hominum et mores
considerare coepi. Tu uero tam multa mihi et tam capitalia in istos uenerunt in
mentem, ut iam non riderem sed partim stomacharer partim dolerem homines
doctissimos et acutissimos in tanta scelera sententiarum et flagitia deuolutos.

No lazer deste campo durante longo tempo eu me interrogava como esse provavel ou
verossimil pode garantir nossas agdes contra o erro. Inicialmente quando eu vendia
estas ideias, pareceu-me, como ¢ natural, que era um refugio admiravelmente
coberto e defendido. Mas, depois que examinei tudo com mais cautela, pareceu-me
ver uma abertura por onde o erro pode investir contra os que se sentem seguros. Pois
acho que ndo erra somente aquele que segue o caminho errado, mas também aguele
que ndo segue a via verdadeira. Suponhamos dois viajantes que se dirigem a um
mesmo lugar. Um deles decidiu ndo acreditar em ninguém e o outro ¢
excessivamente crédulo. Chegam a uma bifurcacdo. O crédulo pergunta a um pastor
que ali se encontra ou a um camponés qualquer:

— Bom dia, meu caro senhor, qual ¢ o caminho que leva a tal lugar?

Ele responde:

— Va por este caminho que ndo errara.

O primeiro diz entdo ao companheiro:

— Ele diz a verdade, vamos por aqui.

variados pensamentos que, por vezes, pudessem estar em disputa. Ou mais que isso, a passagem, se alinhada
com a releitura de Agostinho da “escola da soberba”, como caracterizava sua estadia no Cassiciacum, entdo, na
maturidade, auxilia-nos a compreender, ainda que ndo de modo integral, um pouco mais da relagdo que poderia
haver entre os “livros platdnicos” (libri platonicorum)e suas doutrinas, e aquele conhecimento que fora revelado

aos “pequeninos”.

101



O viajante, desconfiado, pde-se a rir, zomba desse assentimento tdo apressado e,
enquanto o outro parte, permanece plantado na bifurcacdo. Depois de algum tempo
lhe pareceu absurdo ficar parado, quando de repente pelo outro caminho surge um
homem garbosamente montado em seu cavalo, vindo em sua direcdo. Feliz, sauda o
cavaleiro, fala-lhe do seu destino e pergunta-lhe sobre o caminho. Explica-lhe
também por que esta ali parado a fim de torna-lo mais benevolente por ser preferido
ao pastor. Por acaso o cavaleiro era um daqueles vagabundos que vulgarmente se
chamam “samardacos”. Sendo homem mau, o cavaleiro agiu segundo o seu
costume, mesmo sem ter nenhum interesse na questao e lhe disse:

— Segue por ali, ¢ dali que eu venho.

Entrementes, aquele que errou por ter dado tdo prontamente o seu assentimento as
palavras do pastor, ja estava descansando no lugar do seu destino. O outro que ndo
erra, pois que segue o provavel, anda vagando pelas florestas e ndo encontra sequer
uma pessoa que conheca o lugar ao qual se dirige. Confesso-vos que ndo pude conter
o riso ao refletir que, ndo sei como, segundo as palavras dos Académicos, acontece
que aquele que segue o caminho verdadeiro, ainda que por acaso, erra, enquanto nao
parece errar o que seguindo a probabilidade vagueia por montanhas intransitaveis,
sem encontrar a regido procurada. Se for preciso condenar o assentimento temerario,
direi que mais facilmente erram ambos, que dizer que ndo erra o ultimo. A partir dai
comecei a ser mais cauteloso com essas afirmac¢des dos Académicos e considerar
mais atentamente os fatos e costumes dos homens. Entdo me ocorreram tantos e tdo
graves argumentos contra os Académicos que ja ndo tinha vontade de rir, mas ora
me indignava, ora me afligia que homens tdo doutos e sutis fossem levados a
opinides tdo criminosas ¢ depravadas (4cad. 111, 15, 34, CCSL 29, 54-55 [I. 17-55],
traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Por mais uma vez no didlogo Contra Academicos, na passagem dos dois viajantes, ha
o uso de uma técnica de “ilustracdo” (illustratio), com o objetivo de melhor apresentar o seu
argumento, na medida em que cria uma imagem da problematica para o seu interlocutor.
Segundo Agostinho, no caso dos dois viajantes, percebe-se que aquele que adotou o
“provavel”, ndo se encontrou em melhor condi¢do. Pelo contrario, manteve-se perdido pelo
caminho. Afinal, como Agostinho percebe, embora o primeiro viajante tenha cometido um
erro, ao assumir precipitadamente um caminho, em detrimento de outro, o segundo viajante
nao demonstrou vantagem com o uso do “provavel”. Isso se manifesta em sua atitude. Em um
primeiro momento, o segundo viajante “permanece plantado na bifurcagdo” (in biuio figitur),
sem nada fazer, embora zombasse do seu colega. E a palavra aqui traduzida como
“bifurcagdo” (biuio), frequentemente ¢ utilizada na antiguidade como metafora para uma
decisdo (Fuhrer, 1997, p. 390), quando se esta perante dois caminhos. O académico, defensor
de um estado de “suspensao do juizo” (émoyn), precisa agir, caso contrario, ndo podera chegar
em seu objetivo. Diante do entrave, assim que reconhece ser absurda sua condi¢ao, surge uma
nova oportunidade para o viajante, em que ele pergunta a um cavaleiro a respeito de qual
caminho seguir para chegar em seu destino. No entanto, esse cavaleiro era um homem mau,

de sorte que lhe engana. A questdo posta, portanto, diz respeito ao status quo desse viajante.

102



Ao adotar o principio do “provavel”, ele se livra do fato de que errou, ao seguir por um
caminho que, em verdade, afastou-lhe do que buscava? Com isso, Agostinho ndo procura
dizer que aquele que assume uma hipdtese tempestivamente, acerta. Pelo contrario, segundo
ele, ambos erraram, visto que o primeiro nem sequer refletiu sobre a questdo, ja assumindo
que o pastor “diz a verdade” (uerum dicit), uma atitude temeraria; por outro lado, no caso do
segundo viajante, embora tenha saido do seu estado letargico, o fato de ndo dar assentimento
ao que o cavaleiro afirmou, ndo o isenta do erro.

Dessa maneira, conclui-se o principio de conduta dos académicos, nao € suficiente
para livrar o sabio da possibilidade de cometer um erro, o que, por sua vez, inviabiliza o sabio
académico de tomar atitudes, uma vez que a agdo virtuosa do sabio depende do “provavel”
(Academica priora XXXIII, 108; XXXIV, 111), colocando-o, portanto, em um estado de
profundo sono (Acad. 11, 5, 12). O problema apresentado por Agostinho na sua ilustragao ¢
tida com tom jocoso, mas também severo, visto que ele assume que a tese dos académicos
serve para justificar inimeros crimes, como parricidios ¢ homicidios, valendo-se da tese de
que, por nao ter dado assentimento, segue-se nao ter havido erro, ou, entdo, crime (Acad. 111,
15, 36). A consideragcdo de Agostinho alinha-se com o inicio do dialogo, ao menos do ponto
de vista da tematica geral, em que a discussdo, primeiramente, estabelece-se com base em
uma questdo ética. Baseando-se na observagdo ciceroniana, de que “é bem certo que todos
queremos ser felizes” (beaticerte esse uolumus), Agostinho questiona se o sabio pode ser feliz
apenas ao buscar a verdade (Acad. 1, 2, 5), com o objetivo de analisar a relagdo entre
conhecimento verdadeiro, atitude ética e, por sua vez, a felicidade (Harding, 2006, p. 249),
uma tematica que, para Holte (1962, p. 15), sdo “dois conceitos centrais da especulacdo

92999

“teleologica™, fazendo mencdo aos conceitos de “vida feliz” (beata uita) e ‘“‘sabedoria”
(sapientia) na antiguidade.

Com esse movimento, Agostinho faz com que o sébio académico fique inoperante,
uma vez que o “provavel” ndo lhe garante a isen¢do com relagdo ao erro. Contudo, esse
principio de conduta foi estabelecido em consequéncia da impossibilidade de se conhecer o
verdadeiro. O problema, portanto, para ser enfrentado por completo necessitaria de uma
contra-argumentac¢ao dirigida a tese de que “nada se pode conhecer” (nihil posse percipi), da
qual decorre a concepgdo de que ao sabio “ndo se deve dar assentimento a nada” (nulli rei
debere assentiri), visto que nisso cairia em erro, um ato inadmissivel ao sabio (Acad. 111, 10,

22). Portanto, Agostinho precisa estabelecer um fundamento no qual possa se ter algum

conhecimento verdadeiro e seguro, o que colapsaria a tese académica.

103



4.2 A possibilidade do conhecimento: fisica, ética e dialética

Nesse interim, uma vez que se estabelece quais os desafios a serem enfrentados,
Agostinho organizara sua argumentacao em trés temas (Catapano, 2001, p. 134) disciplinares
da filosofia: (1) fisica ou filosofia natural (4cad. 111, 10-11, 23-26); (2) ética (Acad. 111, 12,
27-28); e (3) dialética (Acad. 111, 13, 29). Dessa forma, ele ird propor a possibilidade de um
conhecimento que fundamenta a propria investigagao que ¢ feita nessas trés areas de estudos

da filosofia. No que compete a fisica, Agostinho argumenta que,

Tamen ego, qui longe adhuc absum uel a uicinitate sapientis, in istis physicis
nonnihil scio. Certum enim habeo gut unum esse mundum gut non unum; et si non
unum, aut finiti numeri aut infiniti. Istam sententiam Carneades falsae esse similem
doceat. Item gscio mundum istum nostrum gut natura corporum gqut aliqua
prouidentia sic esse dispositum eumque aut semper fuisse et fore aut coepisse esse
minime desiturum gut ortum ex tempore non habere, sed habiturum esse finem gut et
manere coepisse et non perpetuo esse mansurum et innumerabilia physica hoc modo
noui. Vera enim sunt ista disiuncta nec similitudine aliqua falsi ea quisquam potest
confundere.

Eu, todavia, que ainda estou longe até da proximidade do sabio, sei alguma coisa

dessas questdes fisicas. Efetivamente tenho por certo que o mundo ou € uno ou nao ¢é
uno. Se ndo ¢ uno, ou é de nimero finito ou infinito. Venha Carnéades dizer que esta
proposi¢do ¢ semelhante a uma proposicdo falsa! Sei igualmente que este nosso
mundo esté assim disposto ou pela natureza dos corpos ou por alguma providéncia, e
que, Qu sempre existiu e sempre existira, ou que, tendo comegado, tera um fim, ou
que comegou a existir e ndo permanecera para sempre. Tenho ainda inimeros outros
conhecimentos fisicos deste género referentes ao mundo. Estas proposi¢des
disjuntivas sdo verdadeiras e ninguém pode confundi-las com alguma semelhanga
com o falso (Acad. 111, 10, 23, CCSL 29, 48 [l. 52-62], traducdo de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008], grifos e modifica¢cdes nossas)

Neste trecho, Agostinho envolve-se em um tema de cosmologia que ¢ “classico na
antiguidade” (Pépin, 1964, p. 72) — e revisitado por Agostinho em sua maturidade (ciu. XI,
5) —, em que os filésofos procuravam compreender questdes envolvendo a natureza do
mundo. No entanto, por ser um assunto que causava dissensoes, os académicos se utilizavam
dessa situacao para destacar a impossibilidade de um conhecimento sobre essa matéria. Dessa
forma, em um movimento de reviravolta — em grego, mepitpony|, € uma forma conhecida por
ter sido utilizada por Socrates ao refutar a tese de Protigoras sobre a relatividade™,
consistindo em “uma técnica de se usar os exemplos escolares dos oponentes contra eles
mesmos” (Fuhrer, 1997, p. 335) —, Agostinho traz a tona uma série de apresentagdes sobre o
pensamento de alguns filosofos sobre essa questdo. E bem certo que os exemplos citados por

Agostinho sejam oriundos da Academica priora (XXXVII, 118-139), na qual podemos

34 Cf. Plato, Teeteto 169-171e.
104



encontrar uma volumosa doxografia. Contudo, Solignac (1958, p. 118) observa que, no caso
da Academica, ela ndo ¢ tdo completa, sendo ausente a alusdo feita por Agostinho entre a
natureza e a providéncia, o que indicaria, por sua vez, que Agostinho parece possuir outros
manuais doxograficos a disposicao.

De todo modo, parece que todos esses exemplos sdo dados com uma inten¢ao
dialética, quer-se dizer, Agostinho apresenta todas essas opinides e estabelece um
conhecimento baseado na propria disjuncdo. Afinal, argumenta-se que, “eu sei” (scio), com
base no “ou... ou...” (aut... aut...). Agostinho procura evidenciar, do modo mais simples
possivel, que de todo modo algum tipo de conhecimento ¢ possivel alcangar com a
formulagdo de hipoteses: “ou pela natureza dos corpos ou pela providéncia” (aut natura
corporum aut aliqua prouidentia). Neste caso, com a disjuncao, visto que o tema da fisica ¢
matéria da filosofia, fica provado que, em filosofia, alguma coisa se pode saber, visto que a
disjun¢do ¢ verdadeira em si mesma, muito embora as proposi¢des ndo possam afirmar qual
das hipoteses, de fato, ¢ a verdadeira. Ademais, esse € um tipo de conhecimento ndo apenas
verdadeiro, mas também necessario, visto que essas verdades logicas sdo usadas em ambas as
areas da filosofia.

Mas Agostinho leva sua discussdo mais adiante, propondo um didlogo com
Carnéades, que questiona a plausibilidade de se confiar nos sentidos, uma vez que eles
poderiam nos enganar e, ademais, o mundo talvez nem sequer existisse. Com a objecao,
Agostinho apresenta uma defini¢ao de mundo: “Eu, porém, chamo mundo a tudo isso, o que
quer que seja, que nos contém e sustenta, a tudo isso, digo, que aparece a meus olhos e € por
mim percebido como comportando terra e céu, ou o que parece terra e céu” (Acad. 111, 11, 24,
CCSL 29, 48-49 [[. 5-8], tradug¢dao de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifo nosso: Ego
itaque hoc totum, qualecumque es, quod nos continet atque alit, hoc, inquam, quod oculis
meis apparet a meque sentitur habere terram et caelum aut quasi terram et quasi caelum,
mundum uoco). Agostinho, na defini¢do, ¢ enfatico ao definir que sua concep¢do de mundo

2

advém daquilo que a ele “aparece”, “manifesta”, “torna-se evidente”, conforme as acepgdes
de apparet (Blaise, 1954, p. 90; Faria, 1962, p. 87).

Com isso, Agostinho estd asseverando que, de fato, pode-se duvidar daquilo que
chega at¢ o homem por meio dos sentidos. No entanto, ndo se pode negar ou colocar em
suspeita o fato de que algo “aparece” ou “manifesta-se” a no6s por meio dos sentidos. Assim,
Agostinho reafirma a forca de sua proposi¢do, uma vez que na disjun¢do encontra-se um
conhecimento verdadeiro, pois aquilo que se manifesta “ou ¢ ou ndo ¢” de tal forma. Mas no

que concerne ao erro nos sentidos, “Agostinho retoma explicitamente o argumento de

105



Epicuro: os sentidos nunca erram ao perceber o que percebem (por exemplo, a visdo ndo erra
ao perceber o remo reto como que quebrado quando imerso na agua); o erro vem em se
acreditar que as coisas estdo da mesma maneira que aparecerem” (Catapano, 2001, p. 135).
Neste aspecto, Uhle (2012, p. 99) chama aten¢do para uma preocupagdo epistemologica por
parte de Agostinho. Ao apresentar as disjungdes, ele ndo afirma qual ¢ a assertiva verdadeira.
Ele ndo ¢ capaz de saber se o0 mundo realmente existe como se apresenta a ele (Acad. 111, 11,
24), no entanto, ele sabe com certeza que sua percepgdo pressupde uma realidade externa.
Caso contrario, seguindo os académicos, nao poderia haver erro, visto que o erro ¢ uma
aprovacdo precipitada de uma impressao sensorial cujo conteudo difere da realidade. Porém,
caso ndo haja essa relagdo entre a percepcao sensorial e a realidade, segue-se que nao ha erro.
Dessa forma, Agostinho parece fundamentar a possibilidade do conhecimento com
base, novamente, naquele que sabe, a tal ponto, que afirma: “Pois nao vejo como o
Académico possa refutar alguém que diz: sei que isso me parece branco, sei que isso deleita
meus ouvidos, sei que este odor me agrada, sei que aquilo tem gosto doce, sei que aquilo €
frio para mim” (Acad. 111, 11, 26, CCSL 29, 50 [/. 58-61], tradug¢do de Agustinho Belmonte,
2019 [2008], grifo nosso: Non enim uideo, quomodo refellat Academicus eum qui dicit: hoc
mihil candidum uideri scio, hoc auditum meum delectari scio, hoc mihi iucunde olere scio,
hoc mihi sapere dulciter scio, hoc mihi esse frigidum scio). Por conta dessa énfase concedida
aquele que sabe, Taschian (2018, p. 343) considera que Hegel teria em Agostinho o precursor
do conceito de “autoconsciéncia”, um processo de inclinar-se para si mesmo. Algo que se
alinha com a compreensdao de Malatesta (1999, p. 269), que observa haver, nos “didlogos do
Cassiciacum”, a compreensdo da dialética como uma forma de “autoconsciéncia” do sujeito
que conhece (sola scit scire). Assim, Agostinho assevera que algo se sabe, seja disjungdes, a
manifestacdo dos sentidos ou o proprio fato de que “sei que sei”. E na sequéncia, Agostinho

conclama uma reflexao a respeito da ética, também conhecida pelo sébio:

Quid enim de moribus inquirentem uel iuuat uel impedit corporis sensus? Nisi uero
illos ipsos, qui summum hominis bonum in uoluptate posuerunt, nihil impedit aut
columbae collum aut uox incerta aut graue pondus homini, quod camelis leue est,
aut alia sescenta, quominus dicant eo, quo delectantur, delectari se scire uel eo, quo
offenduntur, offendi, quod refelli posse non uideo. Eum commouebunt, qui finem
boni mente complectitur? Quid horum tu eligis? Si quid mihi uideatur quaeris, in
mente arbitror esse summum hominis bonum. Sed nunc de scientia quaerimus. Ergo
interroga sapientem, qui non potest ignorare sapientiam,; mihi tamen tardo illi atque
stulto licet interim scire boni humani finem, in quo inhabitet beata uita, gut nullum
esse_aut in _animo esse aut in corpore aut in utroque. Hoc me, si potes, nescire

% Cf. Tradugdo nossa: “Agostino riprende esplicitamente I’argomentazione di Epicuro: i sensi non errano mai nel
percepire cido che percepiscono (ad esempio, la vista non erra nel percepire come spezzato il remo dritto immerso
nell’acqua); I’errore nasce dal ritenere che le cose stiano nello stesso modo in cui ci appaiono”.

106



conuince, quod notissimae illae uestrae rationes nullo modo faciunt. Quod si non
potes — non enim reperies, cui falso simile sit — egone conludere dubitabo recte
mihi uideri scire sapientem quicquid in philosophia uerum est, cum ego inde tam
multa uera cognouerim?

Em que os sentidos sdo uma ajuda ou um obstaculo para quem trata de moral? Se
nem o pescoco da pomba, nem a voz incerta, nem um fardo que é pesado para o
homem e ao mesmo tempo leve para os camelos e mil outras coisas do género
impedem aqueles que colocaram o sumo bem do homem no prazer de dizer que se
sabem deliciados por aquilo que os delicia ou molestados por aquilo que os molesta
— e ndo vejo como se poderia refutd-los neste ponto. Sera entdo que tais argumentos
impressionardo aquele que encerra na mente o bem do homem? O que escolhes? Se
me perguntas o que acho, julgo que ¢ na mente que reside o sumo bem do homem.
Mas agora a nossa indagagdo diz respeito ao conhecimento. Interroga, portanto, o
sébio, que ndo pode ignorar a sabedoria. Entretanto, é-me licito, a mim por mais
limitado e ignorante que seja, saber que o fim do bem humano, em que consiste a

felicidade, ou ndo existe, ou existe ¢ neste caso ou na alma, ou N0 corpo, ou em

ambos. Convence-me, se fores capaz, de que ndo sei isso. Vossos famosos
argumentos ndo o conseguem. Se ndo o podes, pois ndo encontraras falsidade a qual
se assemelhe, hesitaria eu em concluir que ¢ com razdo que o sabio me parece saber
tudo o que ha de verdadeiro na filosofia, uma vez que eu mesmo dela hauri tantos
conhecimentos verdadeiros? (Acad. 111, 12, 27, CCSL 29, 50-51 [/. 1-19], traducédo
de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Nesta sequéncia, Agostinho recorre a questao sobre onde estaria o “sumo bem” (boni
humani finem) do homem, no qual consiste a felicidade. As disjungdes novamente sdo
conclamadas a auxiliar. Ao se colocarem as alternativas: “ou ndo existe, ou existe e neste caso
ou na alma, ou no corpo, ou em ambos” (aut nullum esse aut in animo esse aut in corpore aut
in utroque)®, Agostinho aponta, mais uma vez, para o fato de que a disjungio ¢é verdadeira em
si mesma e que, ao assumir uma hipdtese, a outra deve ser, por correspondéncia, falsa,
havendo, portanto, um conhecimento. Além disso, Agostinho também parece estar recorrendo
ao problema da “diafonia” (oiapwvia) entre a “finalidade da vida” (télog Tov Biov) — tema
comum na critica dos académicos dirigida aos dogmatico (Academica priora XLIII, 132-133),
e dos pensadores cristdos aos filésofos ndo cristdos (Fuhrer, 1997, p. 362) —, afinal, se o
“principio de conduta” dos académicos ¢ insuficiente, como agir de modo a se alinhar com
uma compreensdo coerente de felicidade. Se ndo € possivel estabelecer um “sumo bem”, ao
sabio incorre certa paralisia. Por fim, se o proprio Agostinho, que reconhece ser “limitado e
ignorante” (fardo atque stulto), conhecia essas possibilidades, o que dizer do sabio? Quanto a
isso, Carnéades ndo poderia objetar, de modo que essa argumentacgdo € vista como suficiente

para refutar a tese de Carnéades (Catapano, 2001, p. 136). Uma vez que ele apresenta sua

% Deve-se destacar que essa disjuncdo, trazendo a tona o sumo bem, Solignac (1958, p. 127) a rastreia como
sendo uma influéncia advinda de Varrdo, mais especificamente, de seu De philosophia. Diante das variadas
opinides dos fildsofos, parece que Varrdo teria concluido que tais opinides afastavam o homem do que de fato
era importante sobre a pesquisa do sumo bem. Para Solignac (1958), Varrao entendia que a resposta dependeria
de uma reflexdo antropolédgica, em que se compreendesse o que ¢ o homem, e que ¢é resgatada por Agostinho
nesta referéncia.

107



argumentacao sobre tematicas no campo da fisica e da ética, Agostinho dirigiu-se para o

campo da dialética.

Restat dialectica, quam certe sapiens bene nouit, nec falsum scire quisquam potest.
Si uero eam nescit, non pertinet ad sapientiam eius cognitio, sine qua esse sapiens
potuit, et superfluo utrum uera sit possitue percipi quaerimus. Hic fortassis mihi
aliquis dicat: ‘soles prodere tu stulte, quid noueris, an de dialectica nihil scire
potuisti?’ ego uero plura quam de quauis parte philosophiae. Nam primo illas
omnes propositiones, quibus supra usus sum, ueras esse ista me docuit. Deinde per
istam noui alia multa uera. Sed quam multa sint, numerate, si potestis: (1) si
quattuor in mundo elementa sunt, non sunt quinque; (2) si sol unus est, non sunt
duo; (3) non potest una anima et mori et esse inmortalis; (4) non potest homo simul
et beatus et miser esse; (5) non hic et sol lucet et nox est; (6) aut uigilamus nunc aut
dominus; (7) aut corpus est, quod mihi uidere uideor, aut non est corpus. Haec et
alia multa, quae commemorare longissimum est, per istam didici uera esse, quoquo
modo se habeant sensus nostri, in se ipsa uera. Docuit me, si cuius corum, quae per
conexionem modo proposui, pars antecedens assumpta fuerit, trahere necessario id,
quod anexum est, ea uero, quae per repugnantiam uel disiunctionem a me sunt
enuntiata, hanc habere naturam, ut, cum auferuntur cetera, siue unum siue plura
sint, restet aliquid, quod eorum ablatione firmetur.

Resta a dialética, que o sabio certamente conhece bem. Ora, ninguém pode saber o
falso [portanto a dialética ¢ verdadeira]. Se o sdbio ndo a conhece, o conhecimento
da dialética ndo pertence a sabedoria, pois pode sem ela tornar-se sabio. Neste caso
sera supérfluo indagar se é verdadeira e se pode ser conhecida. Aqui talvez alguém
me diga: Estulto, costumas ostentar o que sabes. Ndo conseguiste aprender nada da
dialética? Ao contrario, muito mais que qualquer outra parte da filosofia. Em
primeiro lugar, a dialética me ensinou que sfo verdadeiras todas as proposigdes
acima. Além disso, através dela aprendi muitas outras verdades. Enumerai-as, se
fordes capazes: (1) se ha quatro elementos no mundo, ndo sdo cinco, (2) se ha um
sol, ndo ha dois, (3) uma mesma alma ndo pode ao mesmo morrer e ser imortal, (4)
um homem ndo pode ser ao mesmo tempo feliz e infeliz; (5) aqui ndo é ao mesmo
tempo dia e noite. (6) No mesmo momento ou estamos acordados ou dormindo; (7)
0 que creio ver ou ¢ um corpo ou ndo ¢ um corpo. Estas e outras coisas, que seria
demasiadamente longo lembrar, foi pela dialética que aprendi serem verdadeiras,
qualquer que seja o estado dos nossos sentidos, verdadeiras em si mesmas. Ela me
ensinou que, se for admitida a antecedente nas proposi¢des que citei, segue-se
necessariamente a consequente. Quanto as que enunciei em forma de oposigdo ou
disjuncdo, elas sdo de tal natureza que, quando se nega uma ou varias delas, a que
resta & estabelecida pela negacdo das outras (4cad. 111, 13, 29, CCSL 29, 51-52 [1.
1-23], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], numeragido nossa).

Se for possivel aprender algo da dialética, entdo se supde que ela seja verdadeira,
pois a respeito do falso, nada se pode aprender. Nesse quesito, visto que Agostinho — ao
longo dos pardgrafos anteriormente contemplados — tem apresentado verdades que aprendeu
com a dialética, muito embora se considere ainda ignorante, entdo seria um absurdo o sabio

agir com desdém quanto a dialética. Quanto ao significado da dialética nesse contexto,

108



comentadores apontam ndo haver um claro posicionamento de Agostinho se, ao falar
dialética, estaria subscrevendo uma concepgdo platdnica ou estoica para tal”’.

No entanto, pelo testemunho do texto, pode-se observar que diz respeito a um
“método de discussao” (Disputiermethode) sobre questdes filosoficas, eficaz para o
conhecimento da verdade (Fuhrer, 1997, p. 368). Em outros didlogos, também de juventude,
Agostinho menciona a dialética, caracterizando-a como aquela “da qual todas as outras
ciéncias sdo verdadeiras” (sol. 11, 18, 32, CSEL 89, 90 [/. 14-15], traducao de Adaury Fiorotti,
2019 [1998]: qua omnes verae sunt disciplinae), ¢ reconhecendo-a como a “disciplina das

disciplinas™:

Quanto ergo transiret ad alia fabricanda, nisi ipsa sua prius quasi quaedam
machinamenta et instrumenta distingueret notaret digereret proderetque ipsam
disciplina disciplinarum, quam dialecticam uocant? Haec docet docere, haec docet
discere; in hac se ipsa ratio demonstrat atque aperit, quae sit, quid uelit, quid
ualeat. Scit scire, sola scientes facere non solum uult sed etiam potest.

Pois como podia passar a outras construgdes se antes ndo distinguisse, notasse e
classificasse seus proprios instrumentos e meios e passasse adiante para produzir a
disciplina das disciplinas, que se chama dialética? Esta proporciona a metodologia
para ensinar e aprender; por ela a propria razdo se mostra e se revela o que €, o que
deseja, o que pode. D4 certeza do saber; somente ela ndo apenas quer, mas também
pode fazer com que tenhamos conhecimentos (ord. II, 13, 38, CCSL 29, 128 [/
5-11], traducao de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

No decorrer dessa descrigao,

Agostinho entdo destaca o método dialético, mostrando que a dialética atua por meio
de defini¢des (definitiones), divisdes (distributiones) ¢ sinteses (colligationes), ao
classificar (digessere) e ordenar (ordinare), defendendo-se contra a falsidade. A
dialética, portanto, ¢ a unica disciplina que oferece metodologia que ensina a ensinar
(docet docere) e ensina a aprender (docet discere), pois, por meio dela, ¢ possivel
dar certeza ao saber (scit scire) (Freitas, 2021, p. 88).

Ademais, nos Soliloguia, ¢ por meio dela que as outras ciéncias sao verdadeiras. No
Contra Academicos, ela ¢ uma “parte da filosofia” (pars philosophiae), enquanto que no De
ordine ela uma das disciplinas daquela “ordem de estudos” (ordo studiorum) que prepara para
a filosofia (Catapano, 2001, p. 138). De todo modo, portanto, sabe-se que ela ¢ indispensavel
para o sabio, pois a “dialética, entendida como conjunto de regras de inferéncias validas e

ciéncia da definicdo, divisao e classificagdo, é concebida como instrumento de analise dos

37 Catapano (2001, p. 139) apresenta algumas das possibilidades que s3o sustentadas ao longo da tradigdo, como
a compreensdo de que Agostinho ¢ tributario de uma dupla concepgdo de dialética: a) conforme o modelo
estoico, seria um tipo de estudo dos procedimentos da razdo; b) mais proxima de Aristoételes, a dialética seria a
pratica, uma arte de refutar e convencer o adversario. Mas ndo apenas isso, atribui-se a Agostinho uma heranga
do conceito de dialética oriunda de uma tradi¢do médio-platdnica. Em todo caso, a questdo continua em aberto.

109



produtos da mente capaz de fornecer as vias para o conhecimento de si” (Silva Filho, 2021, p.
118-119), um conhecimento que emerge no Contra Academicos — e ndo apenas nele — , na
medida em que os interlocutores do didlogo sdo conduzidos a se atentarem para um
conhecimento que se estabelece a partir do sujeito que sabe.

Com base na dialética, portanto, Agostinho chega ao ponto de enumerar o que

aprendeu com ela, como ¢ o caso das condicionais, exemplificadas com a particula “se” (si):

1) se ha quatro elementos no mundo, ndo sdo cinco (si quattuor in mundo elementa

sunt, non sunt quinque);

2) se ha um sol, ndo hé dois (si sol unus est, non sunt duo).

Essa primeira sequéncia de argumentos sdo bastante objetivos. “Se 4, ndo B”. Em
todo o momento que a condicional for assumida, o oposto dela decorre. Se alguém assume
que ha apenas quatro elementos no mundo, entdo serd verdade que nao existem cinco
elementos no mundo, de modo que ao assumir o antecedente, segue-se o consequente. Mas
esse nao ¢ o unico tipo de conhecimento que a dialética oferece. Agostinho continua e oferece
trés exemplos escolares, que segundo Fuhrer (1997, p. 370), alinham-se aos temas da

antropologia — ou fisica — e da ética:

3) uma mesma alma ndo pode ao mesmo morrer g ser imortal (non potest una anima

et mori et esse inmortalis),

4) um homem nao pode ser a0 mesmo tempo feliz ¢ infeliz (non potest homo simul et

beatus et miser esse);

5) aqui ndo ¢ ao mesmo tempo dia ¢ noite (non hic et sol lucet et nox est).

[3

Com esses exemplos, caracterizados por particulas “non... et... et...”, Agostinho
apresenta predicados que ndo podem estar juntos ao mesmo tempo, visto que se excluem,
quer-se dizer: “nem tanto um quanto o outro”. Com essas observacdes, Agostinho acrescenta
novos conhecimentos adquiridos por meio da dialética. Enquanto que nos outros dois
exemplos finais no excerto, Agostinho retoma o que outrora havia dito sobre os sentidos

(Acad. 111, 11, 25-26):

6) No mesmo momento ou estamos acordados ou dormindo (qut uigilamus nunc aut

dominus),

110



7) o que creio ver ou € um corpo ou ndo ¢ um corpo (aut corpus est, quod mihi uidere

uideor, aut non est corpus).

Recapitulando a eficiéncia das disjungdes “ou isso, ou aquilo” (aut... aut...), mas
também enfatizando a importancia de uma reflexdo sobre nossa propria situacao, afinal, “eu
sei” (scio) que estou acordado, por isso nao estou dormindo — uma reflexdo que fundamenta
toda uma discussdo a respeito do cogito nas obras agostinianas de juventude (Gilson, 2010, p.
55; Matthews, 2005, p. 34), uma vez que Agostinho apresenta o fato de que sabe que estd
vivo como uma verdade indubitavel (Acad. 111, 9, 19). E essa certeza frente ao que se
apresenta, ou manifesta, em si mesmo ja ¢ um conhecimento seguro, algo que sabemos ser
verdadeiro. Por fim, Agostinho apresenta ainda alguns procedimentos, ou regras que a

dialética lhe ensinou e que trazem implicacdes para esse “método de discussao”:

Docuit etiam me, (1) cum de re constata, propter quam uerba dicuntur, de uerbis
non debere contendi, et quisquis id faciat, (1.1) si imperitia faciat, docendum esse,
(1.2) si malitia, deserendum, (1.3) si doceri non potest, monendum, ut aliquid aliud
potius agat, quam tempus in superfluis operamque consumat, (1.4) si non
obtemperat, neglegendum. (2) De captiosis autem atque fallacibus ratiuncullis breue
praeceptum est: (2.1) si male concedendo inferuntur, ad ea quae concessa sunt esse
redeundum, (2.2) si uerum falsumque in una conclusione confligunt, accipiendum
inde quod intellegitur, quod explicari non potest relinquendum, (2.3) si autem modus
in aliquibus rebus latet penitus hominem, scientiam eius non esse quaerendam. Haec
quidem habeo a dialectica et alia multa, quae commemorare non est necesse; neque
enim debeo ingratus exsistere. Verum ille sapiens aut haec neglegit aut, si perfecta
dialectica ipsa scientia ueritatis est, sic illam nouit, ut isotrum mendacissimam
calumniam: si uerum est, falsum est, si falsum est, uerum est, contemnendo et non
miserando fame necet.

Ensinou-me ainda que, (1) quando ha acordo sobre algo em questdo, ndo se deve
discutir sobre as palavras e (1.1) se o que o faz ¢ por ignorancia, que o faz, deve-se
instrui-lo; (1.2) se por maldade, deve-se abandond-lo; (1.3) se for incapaz de ser
instruido, deve-se_adverti-lo que faga qualquer outra coisa em vez de perder tempo e
trabalho em coisas supérfluas; (1.4) se ndo obedecer, deixa-lo de lado. (2) Quanto
aos raciocinios capciosos ¢ falaciosos, ha uma regra breve: (2.1) se forem baseados
numa concessdo imprudente, deve-se voltar a examinar o que foi concedido. (2.2) Se
o verdadeiro e o falso conflitam numa mesma conclusdo, deve-se tomar o que se
pode compreender e deixar o que ndo se pode explicar. (2.3) Se, ao contrario, em
algumas questdes escapa inteiramente ao homem o “modo” (modus), deve-se
renunciar ao seu conhecimento. Todas estas e outras coisas, que ¢ desnecessario
lembrar devo-as a dialética, pois ndo deve ser ingrato a ela. Mas o sabio de que
falamos ou despreza essas coisas, ou, se a dialética é realmente a ciéncia da verdade,
conhece-a o suficiente para desprezar e acabar sem piedade com esta mentirosa
caltnia: se é verdadeiro, ¢ falso, se é falso ¢ verdadeiro (4cad. 111, 13, 29, CCSL 29,
52 [I. 23-40], tradugdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos ¢ numeragdo
nossa).

Neste excerto, Agostinho parece indicar como proceder em uma discussdo,

apresentando algumas regras, o que se coaduna com a compreensao de que a dialética diz

111



respeito a um “método de discussdo”. Duas sdo as regras instituidas no Contra Academicos, a
saber: (1) O caso da controvérsia de palavras; e (2) O problema com raciocinios capciosos ¢
falaciosos. E, em todo caso, ambos se subdividem, especificando possiveis situacoes.

Diante de uma (1) “controvérsia de palavras” (uerba dicuntur), em que os signos sao
mais importantes que o significado ou contetido transmitido, deve-se tomar algumas medidas
para que se evite o afastamento da questdo. Afinal, se ja foi acordado o que significa
“mundo”, entdo ndo ¢ preciso retomar em sequéncia uma nova disputa quanto ao seu
significado, visto que outrora ele ja fora assumido, justificado e aceito. A partir disso,
Agostinho subdivide essa regra, apresentando alguns procedimentos.

No caso de alguém assim (1.1) agir por ignorancia, deve haver uma instru¢do, com
vistas a prepara-lo para a discussdo. Por isso, no didlogo, constantemente se afirma a
necessidade de apresentar defini¢des que ndo fossem alheias ao que ¢ definido (Acad. 1, 5,
13), o que poderia permitir, consequentemente, maior avango na discussdo, de modo a se
evitar dissensdes desnecessarias. Por outro lado, (1.2) se a discussao for feita por maldade,
entdo deve-se abandonar o debatedor que discute com esse sentimento. Isso ¢ posto porque
aquele que discute com a intencdo de apenas vencer, e. g., ndo discute, portanto,
compromissado com a verdade, afinal, se porventura se enganar e consentir algo errado, se
isso custar-lhe a vitoria, ¢ bem certo que ele ndo assumira o erro, prejudicando o exercicio da
razdo. Ademais, (1.3) se por parte daquele que se envolve na controvérsia, ndo haver
capacidades de compreender a instrugdo, entdo a recomendacao ¢ a de que deve-se dedicar a
qualquer outro assunto, uma vez que nao pode avangar.

No que diz respeito a esses ensinamentos, Fuhrer (1997, p. 372) sugere a
possibilidade de que sua origem viesse de algum manual de dialética conhecida, no entanto,
nao ha como identifica-lo. O que se pode fazer, todavia, € observar como os ensinamentos
elencados por Agostinho encontram-se nas obras de Cicero. No caso de (1.1) e (1.2), eles sdao

descritos no De natura deorum’:

Res enim nulla est de qua tantopere non solum indocti sed etiam docti dissentiant;
quorum opiniones cum tam variae sint tamque inter se dissidentes, alterum fieri
profecto potest ut earum nulla, alterum certe non potest ut plus una vera sit. Qua
quidem in causa et benivolos obiurgatores placare et invidos vituperatores confutare
possumus, ut alteros reprehendisse paeniteat, alteri didicisse se gaudeant; nam qui
admonent amice docendi sunt, qui inimice insectantur repellend;.

% Interessante observar que essa fala surge apos Cicero mencionar que Carnéadas, por meio de suas exposi¢des
regadas de numerosos argumentos, “despertou” (excifaref) em muitos homens perspicazes o desejo de se
investigar a verdade. Algo que parece se alinhar com as explica¢des apresentadas por Agostinho a respeito do
surgimento da Nova Academia, que em seu inicio preocupava-se em despertar os homens para a realidade
inteligivel (Acad. 111, 17, 37; ep. 1, 1).

112



De fato, ndo ha nenhum assunto a respeito do qual ndo s6 os ignorantes, mas
também os instruidos tanto diferem; ¢ como as opinides deles sdo tdo diversas e tdo
diferentes entre si, é realmente possivel que nenhuma delas seja verdadeira ou, pelo
menos, ¢ impossivel que mais de urna o seja. E, precisamente nesse caso, podemos
apaziguar aos criticos benévolos e refutar os caluniadores adversos de tal forma que
uns se arrependam de ter criticado e outros se alegrem de ter aprendido; pois
merecem ser instruidos aqueles que advertem amigavelmente e os que censuram
asperamente devem ser rejeitados (Cicero, De natura deorum 1, 2-3, 5, tradugao de
Leandro Abel Vendemiatti, 2003).

Enquanto que (1.3), aparece em De oratore (11, 20, 85, tradugdo nossa: Sin videbitur,
cum omnia summa fecerit, tamen ad mediocres oratores esse venturus, permittam ipsi, Sin
plane abhorrebit, et erit absurdus, ut se contineat, aut ad aliud studium transferat, admonebo,
“Mas se parecer que, depois de se esforgar a0 maximo em todos os sentidos, ele chegara
apenas ao nivel do orador comum, deixarei que ele faga sua propria escolha e ndo lhe serei de
muito incomodo. Caso contrario, se ele se mostrar nitidamente inadequado e dissonante, eu o
recomendarei a se conter ou a se dedicar a outro estudo”). No caso do que destacamos como
(1.4), embora ele pareca ser um complemento do (1.3), ndo o encontramos em Cicero, o que,
talvez, possa ser uma contribuicdo de Agostinho, uma vez que, se aquele que possui
dificuldades nao deseja seguir a instru¢do do dialético, entdo ¢ melhor abandoné-lo. Por fim,
ainda resta a regra a respeito dos (2) raciocinios capciosos e falaciosos™, os quais podem
conduzir a discussdo ao erro, ou seja, percebe-se que os ensinamentos e regras apresentadas
servem de mecanismos de instru¢do quanto ao método de discussdo protagonizado pelo
dialético. A busca pela verdade exige diligéncia, portanto, esses cuidados tornam-se
imprescindiveis. Segundo Agostinho, (2.1) ao se assumir ou dar concessdo a um argumento

de forma imprudente, deve-se retornar a ele para que, ao revisitd-lo, se o compreenda, e se

% De fato, conforme salienta Solignac (1958, p. 118), a Academica ndo parece ter sido o Unico texto utilizado por
Agostinho para apresentar os exemplos escolares sobre o procedimento dialético. Contudo, neste exemplo,
deve-se destacar sua correspondéncia imediata também encontrado no texto ciceroniano, que ao destacar o
desejo de Epicuro em socorrer os homens que caem em erros no que compete ao conhecimento verdadeiro, mas
a respeito disso ndo foi capaz de prosseguir, passa entdo a enunciar alguns principios que na verdade podem
ajudar nessa dificuldade, e sobre eles passa a expor. Cf. Tradu¢do de Segurado e Campos (2018), Academica
priora XV, 46: “Por esta razdo, quando s3o apresentadas duas causas que impedem a obtencdo de um
conhecimento claro das coisas, ha que procurar outras tantas formas de combaté-las. A primeira consiste em que
os homens ndo ddo a necessaria ateng¢do aquilo que é evidente de modo a poderem reconhecer a intensidade
dessa mesma evidéncia. A segunda consiste em que muitos se deixam enredar e iludir por falacias e silogismos
capciosos e, como se sentem incapazes de os desmontar, desistem de procurar a verdade. E preciso, portanto, ter
a resposta pronta para defender o que ¢ evidente, como ja acima referi, e estarmos equipados para fazer frente e
desmascarar esses argumentos falaciosos. E este ponto que irei tratar de seguida” (Cf. Quam ob rem cum duae
causae perspicuis et evidentibus rebus adversentur, auxilia totidem sunt contra comparanda. Adversatur enim
primum quod parum defigunt animos et intendunt in ea quae perspicua sunt ut quanta luce ea circumfusa sint
possint agnoscere; alterum est quod fallacibus et captiosis interrogatinibus circumscripti atque decpti quidam,
cum eas dissolvere non possunt, desciscunt a veritate. Oportet igitur et ea quae pro perspicuitate responderi
possunt in promptu habere, de quibus iam diximus, et esse armatos ut occurrere possimus interrogationibus
eorum captionesque discutere, quod deinceps facere constitui).

113



afirme concordancia ou rejei¢cdo e, entdo, se avance na discussdo. Esse exemplo ¢ dado na
discussdo entre Trigécio e Licéncio. Aquele, ao assumir uma concessao imprudentemente a
respeito de Cicero, solicita a oportunidade de reconsidera-la, ao que foi permitido, uma vez
que sua intencdo era digna, pois ndo se refugiava no desejo de vencer, mas de encontrar a
verdade (Acad. 1, 3, 8). Além disso, (2.2) se numa mesma “conclusao” (conclusione) o falso e
o verdadeiro conflitam, deve-se assumir o que se compreende. Uma vez que essa afirmacao
insere-se entre a regra de raciocinios, com ‘“conclusdo”, podemos considerar a “conclusao

final” que advém com o estabelecimento de premissas. Como o caso:
[P1] Todos os gatos sao mamiferos;
[P2] Todos os mamiferos t€ém coracao;
[C] Todo mamifero ¢ um gato.

As premissas sdo logicamente verdadeiras, mas a conclusdo ¢ evidentemente falsa,
porque outros animais também tém coragdo, embora ndo sejam gatos. O problema esta em
inverter a relacdo logica das premissas. As premissas estabelecem uma relag@o de inclusdo ao
destacarem que os gatos estdo incluidos entre os mamiferos, e que mamiferos possuem
coracdo. Contudo, a conclusdo tenta estabelecer uma relagdo de equivaléncia, conforme
leva-nos a crer que todos os animais que possuem coragao sao gatos, o que ndo ¢ suportado
pelas premissas. Dessa maneira, Agostinho esté estabelecendo que, diante do exposto, deve-se
assumir o que ¢ evidente e rejeitar o restante, de modo a se afastar de concessdes ilicitas. Mas
essa regra ¢ interessante, se observada uma afirmacao feita por Agostinho anteriormente em
que se aborda o apego dos académicos aos sofismas e sorites (4cad. 11, 5, 11). O que foi
traduzido por “sofismas”, corresponde a palavra pseudomenos, que parece aludir ao problema

da “antinomia do mentiroso”, que pode ser exemplificada da seguinte forma:
[A1] Todo narniano ¢ mentiroso;
[A2] Disse o narniano.

O problema entre as duas sentengas ¢ que se a afirmacao [A1] for verdadeira, entdo
ela deve ser falsa, por necessidade, por conta do que ela propria afirma e do que se segue na
outra afirmacdo [A2]. Mas se ela for falsa, entdo ela deve ser verdadeira, pois
verdadeiramente estd afirmando que ela ¢ falsa. O argumento, por sua vez, apresenta-se em

uma contradi¢do logica, visto que: “Se ¢ verdadeira, entdo ¢ falsa”, mas “Se ¢ falsa, entdo ¢

114



verdadeira”. E essa contradi¢do surge, porque a afirmacdo tenta descrever sua propria verdade
ou falsidade, acarretando uma situagdo paradoxal. Esse tipo de argumento era usado pelos
académicos (Academica priora XXX, 96)% e por isso a fala de Agostinho sobre uma invertida
caluniosa de alguns (Acad. 1II, 13, 29), de modo que o dialético deveria, com cautela,
esquivar-se do risco de cair em erro, algo que poderia ser feito se seguisse a regra anunciada.
Ao se aproximar do fim do paragrafo, Agostinho assevera (2.3) a necessidade de abdicar ao
conhecimento por parte do homem que nio domina o “modo” (modus). E dificil oferecer em
definitivo o que de fato Agostinho afirma ao mencionar “modo”, como ja fora dito
anteriormente nesta dissertacdo (Cf. a secdo 3.1), mas visto que essa palavra pode ser
compreendida como “método” (Glare, 2012 [1982], p. 1237), entdo € possivel que Agostinho
esteja aludindo a necessidade de conhecer essas regras e procedimentos que foram
enumerados, pois, com esse conhecimento seria possivel distinguir o falso do verdadeiro e,
conforme se apresenta ao longo do didlogo, poder-se-ia afirmar a possibilidade da aquisi¢cdo
de um conhecimento seguro, posi¢do contraria a dos académicos. No entanto, caso ndo haja
um conhecimento sobre tais procedimentos, entdo haveria um impasse para uma disputa.

Enfim, com esses raciocinios e outros argumentos®' apresentados ao longo do Contra

8 Cf. Tradugido de Segurado e Campos (2018), Academica priora XXX, 96: “Que conclusio pensas dever
tirar-se destas premissas: “Se dizes que agora ha luz e dizes a verdade, <entdo ha luz; ora tu dizes que agora ha
luz, e dizes a verdade:> logo ha luz?” Aprovais decerto este tipo de silogismo, e dizeis que a conclusio esta
perfeita. Por conseguinte, no vosso ensino o apresentais como o primeiro modo conclusivo. Ora bem, ou tereis
de aceitar toda a conclusdo tirada segundo este modo, ou entdo esta arte <da dialéctica> ndo vale nada. V& se
estas disposto a aceitar este outro silogismo: “Se dizes que estas a mentir e dizes a verdade, entdo estds a mentir;
mas tu dizes que estas a mentir e dizes a verdade, logo estas a mentir”. Como podes ndo aceitar este, se aceitaste
o anterior, construido segundo o mesmo modo? Estes problemas sdo levantados por Crisipo, mas ele proprio ndo
conseguiu dar-lhes solugdo. O que poderia ele objectar a este silogismo: “Se ha luz, <ha luz;> ora ha luz, logo ha
luz?” Nao pode sendo aceita-lo; o modo de conexdo entre as premissas obriga a que, se se aceitar a primeira, tem
de se aceitar também a segunda. Mas em que difere este silogismo deste outro: “Se estas a mentir, estas a mentir;
ora estas a mentir, logo estas a mentir?” Este, dizes tu ndo poder nem aceitar nem rejeitar; entdo e o outro, ndo
deves aceita-lo por maioria de razdes? Se a arte <da dialéctica>, a razdo, o método, a for¢a <probatdria> da
conclus@o tem algum valor, a situacdo dos dois casos ¢ idéntica” (Cf. Sed hoc omitto, illud quaero: si ista
explicari non possunt nec eorum ullum iudicium invenitur ut respondere possitis verane an falsa verum aut
falsum sit? Rebus sumptis adiungam ex iis sequendas esse alias, alias improbandas, quae sint in genere
contrario. Quo modo igitur hoc conclusum esse iudicas: ‘Si dicis nunc lucere et verum dicis, lucet, dicis autem
nunc lucere et verum dicis, lucet igitur’? Probatis certe genus et rectissime conclusum dicitis, itaque in docendo
eum primum concludendi modum traditis. Aut quidquid igitur eodem modo concluditur probabitis aut ars ista
nulla est. Vide ergo hanc conclusionem probaturusne sis: ‘Si dicis te mentiri verumque dicis, mentiris, dicis
autem te mentiri verumque dicis, mentiris igitur’; qui potes hanc non probare cum probaveris eiusdem generis
superiorem? Haec Chrysippea sunt, ne ab ipso quidem dissoluta. Quid enim faceret huic conclusioni: ‘Si lucet,
lucet; lucet autem, lucet igitur’? cederet scilicet, ipsa enim ratio conexi, cum concesseris superius, cogit inferius
concedere. Quid ergo haec ab illa conclusione differt: ‘Si mentiris, mentiris; mentiris autem, mentiris igitur’?
Hoc negas te posse nec adprobare nec improbare, qui igitur magis illud? si ars, si ratio, si via, si vis denique
conclusionis valet, eadem est in utroque).

%1 Na atual literatura sobre o Contra Academicos, percebe-se como hé diversas perspectivas a respeito de quais os
argumentos de Agostinho realmente sdo os mais relevantes para a refutacdo dos académicos. Neste capitulo,
concentramo-nos naqueles argumentos sdo logo apresentados no didlogo como respostas ao problema do
conhecimento e do verossimil, uma vez que elencamos esses topicos como aqueles que parecem receber a maior
dificuldade de Agostinho por conta do risco que eles poderiam provocar em levar seus interlocutores pela

115



Academicos, Agostinho restaura a esperan¢a na busca pela sabedoria, um dos requisitos
apresentados no convite a filosofia dirigido a Romaniano (4cad. 11, 1, 1), e uma das razdes do
didlogo (Acad. 11, 3, 8). Dessa forma, com o encerramento da questdo em seu “discurso
continuo” (oratio perpetua), retornamos ao “protréptico” que ¢ apresentado nos dois prélogos
do livro, pois estabelecida a possibilidade do conhecimento, pode-se, portanto, aceitar o
convite feito, uma vez que ele fora justificado, motivo pelo qual observa-se a necessidade da
organizacdo do Contra Academicos se pautar em uma conjunta abordagem protréptica e
epistemologica (Voss, 1970, p. 208). Contudo, ao chegarmos ao término da discussdo, ainda
ha alguns aspectos do didlogo que devem ser discutidos. Logo apos sua consideragdo sobre os
académicos, na qual ele parece fazer uma “histéria da filosofia” — ainda que breve —,

Agostinho salienta:

Hoc mihi de Academicis interim probabiliter, ut potui, persuasi. Quod si falsum est,
nihil ad me, cui satis est iam non arbitrari non posse ab homine inueniri ueritatem.
Quisquis autem putat hoc sensisse Academicos, ipsum Ciceronem audiat. Ait enim

quoquo modo se habeat humana sapientia, eam me uideo nondum percepisse. Sed
cum tricensimum et tertium aetatis annum agam, non me arbitror desperare debere
eam me gquandogue adepturum. Contemptis tamen ceteris omnibus, quae bona
mortales putant, huic inuestigandae inseruire proposui. A quo me negotio quoniam
rationes Academicorum non leuiter deterrebant, satis, ut arbitror, contra eas ista
disputatione munitus sum.

Tal é o juizo que por ora e na medida das minhas forgas, formei a respeito dos
Académicos. Se for falso, pouco importa. Agora me basta ndo crer que o homem é
incapaz _de encontrar a verdade. Quem achar que os Académicos tiveram essa
opinido, ouca Cicero. Diz ele que era costume deles ocultar sua doutrina e sé
reveld-la aqueles que tivessem vivido com eles até a velhice. Qual foi esta doutrina,
Deus sabe. Eu acho que era de Platdo. Mas para que em poucas palavras saibais qual
¢ o meu ponto de vista, seja qual for a sabedoria humana, vejo que ainda ndo a
conheco. Todavia, embora eu ja esteja no meu trigésimo terceiro ano de vida, creio
que ndo devo desesperar de alcancd-la algum dia. Decidi desprezar tudo o que os
mortais julgam bens para dedicar-me a sua busca. Como os argumentos dos
Académicos me afastaram consideravelmente deste propdsito, julgo ter-me armado
suficientemente contra eles com a presente disputa (4Acad. 111, 20, 43, CCSL 29, 60
[{. 1-16], traducdo de Agustinho Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Na passagem, Agostinho assevera que, mesmo tendo seus trinta anos de idade,
acreditar ndo ter que se “desesperar” (desperare), ou seja, conforme a acep¢ao de despero,
“perder ou abdicar da esperanca” (Blaise, 1954, p. 262), consequentemente, renunciando a

aspira¢do e crenca de encontrar a verdade. Essa afirmagdo ¢ emblematica, porque ndo apenas

desesperanca, ou pela desgraca de atitudes imorais. Contudo, para um tratamento mais minucioso sobre os
variados argumentos do texto, cf. Kirwan, 1989.

116



sugere, mas evidencia o que Agostinho vem afirmando no Contra Academicos que ainda nao
¢ sabio, mas almeja ser, conforme sua expressao: “... quando for sabio” (Acad. 11, 3, 9, CCSL
29, 23 [L. 64]: cum sapiens fuero). Porém, ao contemplarmos os argumentos e toda a discussao
apresentada no Contra Academicos, temos a tendéncia de reduzi-lo a refutagdo dos
argumentos da Nova Academia.

Consequentemente, ocorre que, por vezes, desconsideram-se algumas nuances do
didlogo que, segundo Harding (2006, p. 247), fazem do Contra Academicos um “trabalho
esquisito” (strange work). Contudo, o problema pode ser sanado quando se atenta ao
desenvolvimento do didlogo. Ao dar sua empreitada como finalizada, uma vez que contesta os
académicos pelas duas frentes — o problema do “provavel” e os exemplos de conhecimentos
verdadeiros que podem ser conhecidos —, Agostinho passa a oferecer sua explicacao para o
motivo que fez com que os académicos adotassem uma posi¢ao de negacao ao conhecimento.
No que diz respeito a doutrina de Platdo, Agostinho oferece grande importincia a

imortalidade da alma e a teoria dos dois mundos, no entanto, ele assevera:

Haec et alia huius modi mihi uidentur inter successores eius, quantum poterant, esse
seruata et pro mysteriis custodia. Non enim aut facile ista percipiuntur nisi ab eis,
qui se ab omnibus uitiis mundantes in aliam quandam plus quam humanam
consuetudinem uindicarint, aut non grauiter peccat, quisquis ea sciens quoslibet
homines docere uoluerit. ltaque Zenonem principem Stoicorum, cum iam quibusdam
auditis et creditis in scholam relictam a Platone uenisset, quam tunc Polemo
retinebat, suspectum habitum suspicor nec talem uisum, cui Platonica illa uelut
sacrosancta decreta facile prodi committique deberent, priusquam dedidicisset ea,
quae in illam scholam ab aliis accepta detulerat. Moritur Polemo, succedit ei
Arcesilas, Zenonis quidem condiscipulus, sed sub Polemonis magisterio. Quam ob
rem cum Zeno sua quadam de mundo et maxime de anima, propter quam uera
philosophia uigilat, sententia delectaretur dicens eam esse mortalem nec quicquam
esse praeter hunc sensibilem mundum nihilque in eo agi nisi corpore — nam et

deum ipsum ignem putabat — Qrudentissime atgue utilissime mihi uidetur Arcesilas,

aurum muemendum guandogue Qosterls obrmsse Quare cum in falsas opiniones
ruere turba sit pronior et consuetudine corporum omnia esse corporea facillime sed

noxie credatur, instituit uir acutissimus atque humanissimus dedocere potius quos
patiebatur male doctos quam docere quos dociles non arbitrabatur. Inde illa omnia

nata sunt, quae nouae Academiae tribuuntur, quia eorum necessitatem ueteres non
habebant.

Parece-me que estas e outras coisas da mesma espécie foram conservadas, enquanto
possivel, entre os sucessores de Platio ¢ guardadas sob a forma de ensinamento
secreto. Pois, ou estas coisas nao podem ser facilmente percebidas sendo pelos que,
purificando-se de todos os vicios, se consagraram a um género de vida mais que
humano, ou aquele que as conhece ndo comete falta grave ao querer ensina-las a
qualquer outro. E assim quando Zendo, lider dos estoicos, que ja havia ouvido e
admitido certas teses, veio a escola deixada por Platdo e entdo dirigida por Pélemon,
creio que tomaram por suspeito e considerado tal que ndo se lhe devia entregar e
confiar facilmente os ensinamentos por assim dizer sacrossantos de Platdo, antes que
tivesse esquecido as teorias que tinha aprendido de outros e trazido para aquela
escola. Morre Pdlemon e sucede Arcesilau, condiscipulo de Zendo, mas formado sob

117



o magistério de Polemon. Por isso, como Zendo se lisonjeava de uma doutrina sua
sobre o mundo e principalmente sobre a alma, tema que mantém sempre vigilante a
verdadeira filosofia, dizendo que a alma ¢ mortal e que ndo ha nada fora deste
mundo sensivel e que tudo nele é obra do corpo (pois achava que o proprio deus era

fogo) Arcesilau, a_meu ver, com muita pruden(:la e utlhdade= ao_ver aquele mal
JA

nterrando a como ouro para que alguma vez a descobrlssem 0s posteros Por isso,
como a multiddo € propensa a cair em opinides falsas e o habito das coisas corporais

leva facilmente, mas ndo sem perigo, a crer que tudo € corporal, aquele homem tdo
penetrante e culto decidiu antes desinstruir aqueles que via estarem mal instruidos
que instruir os que ndo julgava capazes de aprender. Daqui provém todas essas
teorias que se atribuem a Nova Academia ¢ das quais os antigos ndo tinham
necessidade (Acad. 111, 17, 38, CCSL 29, 57-58 [I. 33-59], tradugdo de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008], grifos nossos).

Neste excurso, Agostinho apresenta-nos sua teoria sobre o momento em que a Nova
Academia tornou-se “cética”, afirmando a impossibilidade do conhecimento. Segundo a
descri¢cdo, quando Zenao, entao fundador do estoicismo, comegou a afirmar a proeminéncia
do sensivel, sua doutrina, por assim dizer, “materialista”, apresentou-se como um grave risco
a doutrina platonica. Desse modo, Arcesilau teve de agir, de modo que resolveu “ocultar
plenamente a doutrina da Academia” (occultasse penitus Academiae sententiam), com 0
objetivo de protegé-la. Afinal, os homens sdo mais propensos a acreditar que a alma ¢ um
corpo (ep. I, 1), uma vez que, por habito, a vida humana nos remete a objetos so6lidos, a
comegar pelo nosso proprio corpo, fazendo com que fosse mais natural concebermos a tudo
como corpdreo, do que incorpdéreo; mas na verdade, segundo sua leitura, essa tendéncia esta
mais ligada com a multiddo que tende a cair em opinides falsas®?, do que pelo convencimento
advindo de uma sélida argumentacao.

No entanto, Arcesilau ndo apenas ocultou as doutrinas platonicas, mas também
dedicou-se a causa do “desaprender” (dedocere), em que, ao valer-se do critério de verdade
estabelecido por Zendo, Arcesilau criou impasses quanto ao critério, com o objetivo de
apresentar suas inconsisténcias para sustentar a aquisi¢do do conhecimento por meio do
sensivel. Assim, ele poderia levar seus interlocutores a uma condi¢do de aporia, de modo a
terem de recorrer a uma fundamentacdo nos inteligiveis para sustentar a possibilidade do
conhecimento, algando, portanto, uma condi¢do que lhes capacitasse a apreciar uma
explicacdo que advém do intelectualismo platonico, como observa Kenyon (2018, p. 33-34).
Assim, a impossibilidade do conhecimento surgiria como um tema propedéutico a ser

superado na propria Academia.

2 E interessante observar que esse posicionamento de Agostinho parece estar alinhado com o de Platio, que
afirmava o estado de que a multidao néo € inclinada a filosofia, cf. Republica V1, 484a.

118



No entanto, nos tempos de Agostinho, os filésofos sdo poucos, de modo que os
conhecidos sdo os cinicos, peripatéticos e platonicos. Sendo que, os cinicos, s6 existem pela
liberdade e licenciosidade que suas doutrinas oferecem; e no que diz respeito aos peripatéticos
e platonicos, nao ha distingao, pois embora houvesse afirmacdes de ambas as escolas serem
opostas, na verdade elas estavam de acordo (Acad. III, 19, 42). Isso, para Agostinho,
representa a plena vitoria dos académicos contra as teses do estoicismo. Assim, ndo haveria
mais motivos para esconder as doutrinas platonicas. Por isso, em sua carta a Hermogeniano,
Agostinho salienta que: “mais os imitei” (potius imitatus). Algo que, seguindo a interpretacao
de Kenyon (2018, p. 36), leva-nos a observar um tipo de apropriagdo que Agostinho faz do
“método de ocultagcdo” dos académicos.

Se Arcesilau escondia a doutrina platdnica para extirpar o “materialismo” estoico dos
seus alunos, Agostinho parece fazer o mesmo nas discussdes que se iniciam no livro I.
Licéncio e Trigécio sdo levados a discutir sobre a necessidade do sabio possuir ou ndo a
sabedoria. Em certa altura, Licéncio, defensor do posicionamento da Nova Academia, afirma:
“Concedo que quem ndo chegou ao fim ndo ¢ perfeito. Mas a verdade acho que s6 Deus a
conhece ou talvez também a alma humana, depois que deixou o corpo, este carcere tenebroso”
(Acad. 1, 3,9, CCSL 29, 8 [L. 67-70], traducao de Agustinho Belmonte, 2019 [2008]: Quid ad
finem, inquit, non peruenit, fateor, quod perfectus non sit. Veritatem autem illam solum deum
nosse arbitror aut forte hominis animam, cum hoc corpus, hoc est tenebrosum carcerem,
dereliquerit). Licéncio parece avangar, logo no inicio do dialogo, de um posicionamento
académico — da ndo possibilidade de aquisicio do conhecimento —, para um
posicionamento de possibilidade do conhecimento, mas que s6 pode se efetivar se houver o
afastamento do corpo. Esse ¢ um avanco significativo, mas ainda limitado, pois ndo considera
a possibilidade do conhecimento enquanto o homem permanece encarnado (Kenyon, 2018, p.
38). No entanto, conforme o didlogo avanga, Licéncio progride gradualmente, alcando a
possibilidade do conhecimento ao término do didlogo.

Dessa forma, os dois primeiros livros do didlogo pareceriam uma iniciagdo, em que
as discussdes tém como finalidade chegar em um impasse. E comum pensarmos que a aporia
signifique “ndo chegar a lugar algum”, uma vez que ndo encontramos uma resposta definitiva.
No entanto, no Contra Academicos, chegar no impasse ¢, de fato, chegar em uma conclusao
que precede um momento de autorreflexdo, algo semelhante ao que Pucci (2014) observa nas
preocupacdes de Agostinho em fazer com que a poesia virgiliana sirva de substrato para uma
reflexdo que vai além da mera discussao gramatical. Apos as discussdes, na oratio perpetua
Agostinho conduz seus interlocutores a uma reflexdo que implica compreender as proprias

119



regras da discussdo (4cad. 111, 13, 29), i. e., as normas de investigacdo, claramente expressas
pela dialética, que sdo pressupostas pela investigagcdo racional e ndo advém de uma fonte
empirica, mas sao pré-condi¢do para a investigagao filosofica dentro das trés divisdes da
filosofia. Mas nao apenas isso, ao levar os debatedores a um “retorno para si”’ (redeo ad me),
Agostinho faz com que eles compreendam uma verdade que ndo se estabelece por vias
externas, mas internas, de modo a saber que sabe (scio scire), uma verdade que nao se pode
negar (Acad. 111, 11, 26).

Essa compreensdo a respeito do Contra Academicos, leva-nos a repensar o didlogo
agostiniano. E bem certo de que falar na intengdo do autor de uma obra, é algo
demasiadamente problematico, uma vez que, na contemporaneidade, estabeleceu-se a “morte
do autor” (Foucault, 2001, p. 264). No entanto, isso ndo impede de buscarmos respostas
dentro do texto, como ¢ o caso. Embora Agostinho direcione argumentos contra as teses da
Nova Academia, justificando a compreensdo de que o texto ¢ polémico e dirigido a tais
filésofos, também ¢ verdade que Agostinho, por meio de sua “historia da filosofia”
académica, apresenta-se como alguém que acredita ser, a tese da nao aquisi¢do do
conhecimento, apenas um estratagema, cujo objetivo seria conduzir as pessoas em dire¢ao ao
inteligivel.

Dessa maneira, ao retornarmos ao protréptico apresentado nos dois primeiros
prologos, parece-nos que Agostinho esta fazendo um duplo movimento, pois ndo apenas
procura libertar Romaniano da “supersti¢do” — por intermédio do convite que lhe faz a
filosofia —, liberando-o dessa atitude intelectual marcada pelo maniqueismo, mas também
instrui-lo de que aquilo que vem pelos olhos sensiveis nao ¢ digno de ser cultivado (4cad. 1,
I, 3), o que vai de encontro a posicdo do estoicismo. Assim, delineando o caminho e
provando a possibilidade de adquirir o conhecimento, a esperanga de se encontrar a verdade ¢
restaurada, e o convite a filosofia recebe a dignidade de ser creditado. E, desse modo, a
discussdo que ¢ definida como sendo de grande importancia, porque “trata-se da nossa vida,
dos costumes e da alma” (Acad. 11, 9, 22, CCSL 29, 30 [L 17], tradugdo de Agustinho
Belmonte, 2019 [2008]: de uita nostra de moribus de anima res agitur), ¢ tida como

satisfatoria e, portanto, pode ser encerrada (Acad. 111, 20, 45).

120



CONCLUSAO

Contra Academicos € a primeira obra supérstite de Agostinho, escrita entre
novembro de 386 e margo de 387, no periodo imediatamente associado a sua conversdo. Mais
de vinte anos depois, o proprio Agostinho ainda demonstra consideragdo por esse texto,
recomendando a sua leitura aqueles que desejavam conhecer os numerosos argumentos dos
filésofos da Nova Academia (¢rin. XV, 21b). De fato, elaborado em forma de dialogo, o texto
expde aquelas que Agostinho julgava ser as principais teses desses filosofos; teses que,
segundo ele, acabavam por prejudicar a filosofia ao levarem os homens a desistirem da busca
pela verdade, uma vez que afirmavam ser impossivel alcangé-la.

Essa circunstancia levou os comentadores a apreciarem o didlogo sob duas
perspectivas distintas: ora privilegiando uma énfase epistemoldgica, ora destacando uma
énfase eudaimonista. Em todo caso, a maior parte dos estudiosos concentrou-se sobretudo na
analise dos argumentos do terceiro e ultimo livro. Contudo, nessa empreitada, muitos
acabaram por negligenciar a investiga¢do da forma pela qual Agostinho constréi e apresenta
esses argumentos. Diante disso, em nossa pesquisa propusemo-nos a examinar precisamente a
articulagdo entre forma e conteudo, buscando compreender de que modo os elementos formais
do didlogo servem a finalidade filosofica pretendida por Agostinho.

Para tal, detivemo-nos, em primeiro lugar, no préprio Contra Academicos,
recorrendo também a obras contemporaneas do periodo de Cassiciacum, de modo a iluminar e
auxiliar a interpretagdo de determinadas passagens. A andlise dos personagens revelou a
presenca de uma construgdo literaria que parte dos dados historicos disponiveis, mas que se
desenvolve de maneira a conferir vivacidade ao texto. As caracteristicas atribuidas a cada
interlocutor tornam o didlogo dindmico e, a0 mesmo tempo, convidam o leitor a acompanhar
atentamente o processo de transformacgdo das personagens. Afinal, elas ndo permanecem as
mesmas ao término do didlogo: discutem, aprendem as regras da investigacao filosofica,
irritam-se, emocionam-se, mas também reconhecem suas limitagdes e, diante de uma
argumentacdo solida, mostram-se dispostas a mudar de opinido. Assim, os personagens do
didlogo agostiniano possuem verdadeiros “rostos”. Ainda que se discuta a historicidade dos
didlogos, ¢ inegavel que a existéncia real dos interlocutores, somada as caracteristicas com
que sao retratados, confere ao texto um aspecto mais atrativo e persuasivo.

Prosseguindo em nossa investigagdo, elencamos os elementos que Agostinho

considerava indispensaveis para a instaura¢do de um auténtico dialogo filosofico. Além do

121



compromisso com a verdade, o ambiente deveria ser favoravel a reflexdo. Caso contrario, as
preocupagdes praticas ou domésticas poderiam comprometer a qualidade da discussdo. Por
1880, 0 “0cio” (otium) era requerido, como condi¢cdo que permitia o afastamento dos tumultos
da vida urbana e possibilitava um recolhimento sereno, propicio a reflexao filosofica isenta de
distragdes. Estabelecido esse cendrio, o didlogo exigia ainda um momento oportuno, siléncio
para a meditagdo e o compromisso de buscar a verdade, acima do desejo de simplesmente
vencer um debate ou conquistar prestigio. Nesse sentido, mostramos como 0s personagens se
comprometem com um ideal comum e como Agostinho concebe a discussao filosofica a partir
da interacdo entre os interlocutores — aspecto essencial da pratica filosofica.

Ao avangarmos na analise do texto, observamos que o Contra Academicos ecoa
tradicoes filosoficas anteriores, sobretudo ligadas a Platao e a Cicero, que serviram de
modelos reelaborados por Agostinho. De Platao, ele herda a condugdo a aporia; de Cicero,
adota inicialmente a ocultacdo da opinido do autor, mas, ao final, desenvolve um longo
discurso em que apresenta uma hipotese plausivel. Assim, Agostinho insere-se em uma
tradi¢do de diadlogos filosoficos, mas reelabora criativamente seus modelos.

Dedicamo-nos, por fim, ao exame dos dois prologos do Contra Academicos. Em
nosso estudo, destacamos a importancia da figura de Romaniano e sua relagdo com
Agostinho. Sob esse viés, o texto mostra-se também como um convite a filosofia dirigido ao
patrono de Agostinho. Essa filosofia ¢ compreendida como forca purificadora da alma, capaz
de libertar aqueles que a ela se dedicam das paixdes e vicios da vida terrena. Dessa forma, o
proprio didlogo encena a agdo da filosofia: por meio das discussdes exemplifica o seu
procedimento, partindo de definigdes e argumentacdes orientadas pela razdo. Mais ainda, os
prélogos evidenciam a tentativa de Agostinho de persuadir Romaniano a recuperar a
esperanca de que a verdade pode ser encontrada. O movimento persuasivo do texto consiste,
assim, em levéa-lo a abandonar um caminho para ingressar em outro, identificado com a
filosofia que busca a verdade no inteligivel.

Por meio dessa investigagdo, foi possivel compreender que o aspecto protréptico €
fundamental para uma interpretacdo do Contra Academicos. O didlogo visa ndo apenas
restaurar a esperanga outrora perdida, mas também persuadir os interlocutores a uma filosofia
que ultrapassa os limites do sensivel e se orienta pelo inteligivel. Assim, ndo apenas os
argumentos apresentados no texto sdo decisivos, mas também a forma por meio da qual eles
sio veiculados. E nessa articulagdo entre forma e conteiido que se manifesta o proprio

procedimento do discurso filos6fico em Agostinho.

122



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
Bibliografia primaria
Edicoes e traducoes da obra de Agostinho:

AGOSTINHO, S. 4 Cidade de Deus: volume 2. Tradugdo de Luiz Marcos da Silva Filho e
Jodo Carlos Nogueira. Sao Paulo: Paulus, 2025.

AGOSTINHO, S. 4 Trindade. Tradugao ¢ introducdo Agustinho Belmonte. Revisdo e notas
complementares de Nair de Assis Oliveira. Sao Paulo: Paulus, 2014 [1995].

AGOSTINHO, S. Confissoes. Traducao do latim e prefacio de Lorenzo Mammi. Sao Paulo:
Penguin Classics Companhia das Letras, 2017.

AGOSTINHO, S. Contra os académicos, A ordem, A grandeza da alma, O mestre. Tradugao
de Agustinho Belmonte. Sao Paulo: Paulus, 2019 [2008].

AGOSTINHO, S. O livre-arbitrio. Tradugado, introdugdo, organizacdo e notas de Nair de
Assis Oliveira. Sdo Paulo: Paulus, 1995.

AGOSTINHO, S. Retratacées. Traducao e notas de Agustinho Belmonte. Sdo Paulo: Paulus,
2020.

AGOSTINHO, S. Soliloquios. Tradugao e notas de Adaury Fiorotti. A vida feliz. Tradugdo de
Nair de Assis Oliveira. Sao Paulo: Paulus, 2019 [1998].

AUGUSTINE, S. Against The Academics. St. Augustine’s Cassiciacum Dialogues, volume I.
Translation, Annotation, and Commentary by Michael P. Foley. New Haven & London: Yale
University Press, 2019.

AUGUSTINE, S. Against The Academics. Translated and annotated by John J. O'Meara.
Westminster: The Newman Press, 1951.

AUGUSTINE. De dialectica. Translated with Introduction and Notes by B. D. Jackson from
the Text newly edited by J. Pinborg. Dordrecht-Boston: D. Reidel Publishing Company, 1975.

AURELIO AGOSTINO. Tutti Dialoghi: Contro Gli Accademici, La Vita Felice, L'Ordine,
Soliloqui, L'Immortalita Dell'Anima, La Grandezza Dell'Anima, Il Libero Arbitrio, La
Musica, Il Maestro. Testo latino a fronte. Introduzione generale, presentazioni ai dialoghi e
note di Giovanni Catapano. Traduzioni di Maria Bettetini, Giovanni Catapano, Giovanni
Reale. Milano: Edizione Bompiani, 2008 [2006].

AURELIUS AUGUSTINUS. Confessionum libri XIII. Quos post M. Skutella iterum ed. L.
Verheijen. Editio altera. Corpus christianorum, series latina, 27. Turnholt: Brepols, 1990.

123



AURELIUS AUGUSTINUS. Contra academicos. De beata uita. De ordine. De magistro. De
libero arbitrio. Cura et studio W. M. Green et K.-D. Daur. Corpus christianorum, series latina,
29. Turnholt: Brepols, 1970.

AURELIUS AUGUSTINUS. Epistulae CI-CXXXIX. Ed. K.-D. Daur. Corpus christianorum,
series latina, 31B. Turnholt: Brepols, 2009.

AURELIUS AUGUSTINUS. Epistulae I-LV. Ed. K.-D. Daur. Corpus christianorum, series
latina, 31. Turnholt: Brepols, 2004.

AURELIUS AUGUSTINUS. Epistulae LVI-C. Ed. K.-D. Daur. Corpus christianorum, series
latina, 31A. Turnholt: Brepols, 2005.

AURELIUS AUGUSTINUS. Retractationum libri II. Ed. A. Mutzenbecher. Corpus
christianorum, series latina, 57. Turnholt: Brepols, 1984.

AURELIUS AUGUSTINUS. Soliloquiorum libri duo. De inmortalitate animae. De
quantitate animae. Rec. Wolfgangus Hormann. Corpus scriptorum ecclesiasticorum
latinorum, 89. Vindobonae, Hoelder-Pichler-Tempsky, 1986.

Outros autores antigos citados:

ARISTOFANES. As nuvens. Organizagdo de José¢ Carlos Bacarat Junior. Cadernos de
Tradu¢do da UFRGS, Porto Alegre, n. 32, 2013. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/index.php/cadernosdetraducao/issue/view/4934. Acessado em: 30 set.
2025.

ARISTOPHANES. Clouds. Wasps. Peace. Edited and translated by Jeffrey Henderson. The
Loeb Classical Library. Cambridge: Harvard University Press, 1998.

ARISTOTELES. Poética. Edi¢io bilingue. Tradugdo, introducdo e notas de Paulo Pinheiro.
Sao Paulo: Editora 34, 2017 [2015].

ARISTOTELES. Protréptico: una exhortacion a la filosofia. Introduccion, traduccion y notas
de Carlos Megino Rodriguez. Madrid: Abada Editores, 2006.

ARISTOTELES. Retérica. Introduccion, traduccién y notas de Arturo E. Ramirez Trejo.
Meéxico: Universidad Nacional Alltonoma de México, 2004. (BIBLIOTHECA
SCRIPTORVM GRAECORVM ET ROMANORVM MEXICANA).

ARISTOTELES. Retérica. Prefacio e introducio de Manuel Alexandre Janior, traducio e
notas de Manuel Alexandre Janior, Paulo Farmhouse Alberto ¢ Abel do Nascimento Pena.
Sao Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2020 [2012]. (Colecdo obras completas de
Aristoteles).

ARISTOTELIS. Ethica Nicomachea. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit I.
Bywater. Oxford: Clarendon Press, 1894.

124



CICERO. De natura deorum, Academica. With an English Translation by H. Rackham. The
Loeb Classical Library 268. Cambridge: Harvard University Press, 1967.

CICERO. De oratore I, II, volume 1. With an English Translation by E. W. Sutton.
Completed, With an Introduction by H. Rackham. Loeb Classical Library 348. Cambridge:
Harvard University Press, 1959.

CICERO, M. T. Discussées Tusculanas [online]. Edi¢do bilingue. Tradugdo de Bruno Fregni
Basseto. Uberlandia: EDUFU, 2014.

CICERO. On Invention, Best Kind of Orator, Topics. Translated by H. M. Hubbell. Loeb
Classical Library 386. Cambridge: Harvard University Press, 2006.

CICERO, M. T. Sobre a amizade. Edi¢io bilingue. Tradugdo, introdugdo e notas de Jodo
Teodoro d’Olim Marote. Sao Paulo: Editora Nova Alexandria, 2006.

CICERO. Sobre a Repiiblica. Edi¢io bilingue. Tradugdo, apresentacdo e notas de Isadora
Prévide Bernardo. Sao Paulo: Editora Unesp, 2024.

CICERO, M. T. Textos Filoséficos. Tradugio do latim, introdugdo e notas de J. A. Segurado ¢
Campos. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2018.

CICERONIS, M. T. Epistulae ad Atticum, volume II, libri IX—XVI. Edidit Shackleton Bailey.
Berlin: B. G. Teubner, 1987. (BIBLIOTHECA SCRIPTORUM GRAECORUM ET
ROMANORUM TEUBNERIANA).

CICERONIS, M. T. Hortensius. Edidit commentario intruxit Albertus Grilli. Milano: Istituto
Editoriale Cisalpino, 1962.

LAERTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filésofos ilustres. Tradugdo, introdugdo e notas Mario
da Gama. Brasilia: Editora UNB, 2008.

LAERTIUS, D. Lives of Eminent Philosophers, volume I and II. With an English Translation
by R. D. Hicks. The Loeb Classical Library 184. Cambridge: Harvard University Press, 1925.

PLATAO. A Republica. Edi¢io bilingue. Tradugio de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora
da UFPA, 2016 [1976].

PLATAO. Fédon. Introducio, versio do grego e notas de Maria Teresa Schiappa de Azevedo.
Coimbra: Livraria Minerva, 1988.

PLATAO. Fedro. Edigdo bilingue. Tradugdo de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora da
UFPA, 2011.

PLATAO. Teeteto. Tradugio de Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. Lisboa:
Fundag¢ao Calouste Gulbenkian, 2010.

QUINTILIANO. Institui¢cdo Oratoria, tomo 1. Edicdo em latim e portugués. Tradugdo,
apresentacao e notas de Bruno Fregni Bassetto. Sao Paulo: Editora Unicamp, 2022 [2015].

125



SAN BERNARDO. Obras completas de San Bernard, volume V. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos (BAC), 1983.

SENECA. Ad Lucilium epistulae morales, volume III. With an English Translation by
Richard Gummere. Loeb Classical Library 77. Cambridge: Harvard University Press, 1989.

SENECA. Moral Essays, volume II: De Consolatione ad Marciam. De Vita Beata. De Otio.
De Tranquillitate Animi. De Brevitate Vitae. De Consolatione ad Polybium. De Consolatione
ad Helviam. Translated by John W. Basore. Loeb Classical Library 254. Cambridge: Harvard
University Press, 1932.

SEXTUS EMPIRICUS. Qutlines of Scepticism. Translated by Julia Annas and Jonathan
Barnes. Cambridge: Cambridge University Press, 1994.

TREBELLII POLLIONIS. Gallieni Duo. In: The Scriptores Historiae Augustae, volume III.
With an English Translation by David Magie. The Loeb Classical Library 263. Cambridge:
Harvard University Press, 1961.

VIRGILIO. Eneida. Edigio bilingue. Tradugdo de Carlos Alberto Nunes. Sdo Paulo: Editora
34,2014.

Bibliografia secundaria

ALFARIC, P. L'évolution intellectuelle de saint Augustin, vol 1. Du Manichéisme au
Néoplatonisme. Paris: Editeur Emile Nourry, 1918.

ALMEIDA, N. E. Entrando no teatro das Formas: cenas de uma poética e uma dramaturgia
para o fazer filosofico atual e sua génese na Republica de Platdo. Veritas (Porto Alegre), [S.
L], V. 68, n. 1, p- 1-17, 2023. Disponivel em:
https://revistaseletronicas.pucrs.br/veritas/article/view/42533. Acessado em: 30 set. 2025.

ARBESMANN. Introduction. In: Answer to Skeptics. New York: Cosmopolitan Science &
Art Service Co., Inc., 1943.

BAZIN, A. O Cinema: Ensaios. Traducdo de Eloisa de Araujo Ribeiro. Sdo Paulo: Editora
Brasiliense, 1991 [1985].

BERETTA, L. Rus Cassiciacum: Bilancio e aggiornamento della vexata questio. In:
CAPRIOLI, A.; VACCARO, L. (Ed.) Agostino e la Conversione Cristiana. Palermo:
Edizioni Augustinus, 1987.

BIEDERMANN, H. Encyclopédie des Symboles. Edition frangaise de Michel Cazenave.
Paris: Le Livre de Poche, 1996.

BLAISE, A. Dictionnaire Latin-Francgais des Auteurs Chrétiens. Revu spécialement pour le
vocabulaire théologique par Henri Chirat. Strasbourg: Librairie des Méridiens, 1954.

BLONDELL, R. The Play of Character in Plato's Dialogues. Cambridge: Cambridge
University Press, 2002.

126



BOLZANI FILHO, R. Académicos versus pirréonicos. Sao Paulo: Alameda, 2013

BOYER, C. Christianisme et Néo-Platonisme dans la formation de saint Augustin. Romae:
Officium Libri Catholici, 1953 [1920].

BROCHARD, V. Os Céticos Gregos. Tradugao de Jaimir Conte. Sdo Paulo: Odysseus, 2009
[1986].

BROWN, P. Santo Agostinho, uma biografia. Tradu¢ao de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro:
Record, 2020 [1967].

BUBER, M. Do didlogo e do dialogo. Traducao de Marta Ekstein de Souza Queiroz e Regina
Weinberg. Sao Paulo: Editora Perspectiva, 1982.

CASTAGNOLI, L. Ancient Self-Refutation. The Logic and History of the Self-Refutation
Argument from Democritus to Augustine. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

CATAPANO, G. Il concetto di filosofia nei primi scritti di Agostino. Analisi dei passi
metafilosofici dal Contra Academicos al De wuera religione. Studia Ephemeridis
Augustinianum 77. Roma: Intitutum Patristicum Augustinianum, 2001.

CATAPANO, G. Quale scetticismo viene criticato da Agostino nel Contra Academicos?.
Quaestio, V. 6, p. 1-13, 2006. Disponivel em:
https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/J.QUAESTIO.1.100060. Acessado em: 19 nov.
2024.

CATAPANO, G. Introduzione generale. /n: AURELIO AGOSTINO. Tutti Dialoghi: Contro
Gli Accademici, La Vita Felice, L'Ordine, Soliloqui, L'Immortalita Dell'Anima, La Grandezza
Dell'Anima, Il Libero Arbitrio, La Musica, Il Maestro. Testo latino a fronte. Introduzione
generale, presentazioni ai dialoghi e note di Giovanni Catapano. Traduzioni di Maria
Bettetini, Giovanni Catapano, Giovanni Reale. Milano: Edizione Bompiani, 2008 [2006].

CHERNISS, H. “Ancient Forms of Philosophic Discourse”. n: TARAN, L. (Ed.) Selected
Papers. Leiden: E. J. Brill, 1977.

CLARK, G. Can we talk? Augustine and the possibility of dialogue. /n: GOLDHILL, S. (Ed.)
The End of Dialogue in Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 2008.

CONYBEARE, C. The Irrational Augustine. New York: Oxford University Press, 2006.

COURCELLE, P. Le personnage de Philosophie dans la littérature latine. Journal des
Savants, n. 4, p- 209-252, 1970. Disponivel em:
https://www.persee.fr/doc/jds_0021-8103 1970 num 4 1 1233. Acesso em: 10 out. 2025.

DECRET, F. Mani et la tradition manichéenne. Paris: Editions du Seuil, 1974.

DENNIS, P. W. Three Augustines of Contra Academicos, 2007. [S.1].

127



DIGGLE, J.; FRASER, B. L.; JAMES, P.; SIMKIN, O. B.; THOMPSON, A. A.; WESTRIPP,
S. J. (Eds.). The Cambridge Greek Lexicon. Vol. 1. Cambridge: Cambridge University Press,
2021.

DINUCCI, A. Manual de estoicismo: a visao estoica do mundo. Sdo Paulo: Editora Auster,
2023.

DIXSAUT, M. Metamorfoses da dialética nos didlogos de Platdo. Traducdo de Janaina
Mafra. Sao Paulo: Paulus, 2021 [2001].

DOBELL, B. Augustine’s Intellectual Conversion: The Journey from Platonism to
Christianity. New York: Cambridge University Press, 2009.

DOTTO, P. M. G. Plato, persuasion, and psychagogy: an interpretation of the Phaedrus.
2023. Dissertation (Ph.D. in Philosophy) — The New School for Social Research, New York,
2023. Disponivel em:
https://www.proquest.com/docview/2838890305/abstract/1D40591ED1824BCDPQ/1. Acesso
em: 3 jan. 2024.

EVANS, G. R. Philosophy and Theology in the Middle Ages. Londres: Routledge, 1993.
FARIA, E. Diciondrio Escolar Latim-Portugués. Rio de Janeiro: MEC, 1962.

FOLEY, M. Cicero, Augustine, and the Philosophical Roots of the Cassiciacum Dialogues.
Revue des Etudes Augustiniennes, v. 45, p. 51-77, 1999. [S.1].

FORD, A. The beginnings of dialogue: Socratic discourses and fourth-century prose. In:
GOLDHILL, S. (Ed.) The End of Dialogue in Antiquity. Cambridge: Cambridge University
Press, 2008.

FORTES, F. S.; BURGHINI, J. Os gramadticos latinos: Varrao, Quintiliano, Donato,
Prisciano. Sao Paulo: Editora Unicamp; Parana: Editora da UFPR, 2021. (Colec¢ao Bibliotheca
Latina).

FORTES, F. S.; SILVA, J. V. S. De Agostinho para Hermogeniano: introdugao, tradugdo e
notas a Carta 1. DoisPontos, [S. 1], v. 22, n. 1, 2025. Disponivel em:
https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/97554. Acessado em: 30 set. 2025.

FORTES, F. S.; SILVA, J. V. S. A poesia virgiliana como parte do programa filos6fico no
Contra académicos. Nuntius Antiquus, v. 18, n. 1, p. 1-11, 2023. Disponivel em:
https://periodicos.ufmg.br/index.php/nuntius_antiquus/article/view/41857. Acessado em: 24
ago. 2024.

FOUCAULT, Michel. Ditos e Escritos. literatura e pintura, musica e cinema (vol. III). Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2001.

FREITAS, F. A. S. O pensamento gramatical de Santo Agostinho. 2016. Dissertacao
(Mestrado em Letras: Linguistica) — Faculdade de Letras, Universidade Federal de Juiz de

128



Fora, Juiz de Fora, 2016. Disponivel em: https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/2246.
Acesso em: 28 ago. 2024.

FREITAS, F. A. S. Santo Agostinho entre a gramadtica e a dialética: combinagdo e ordenacao
das palavras na Ars breuiata e no De dialectica. 2021. Tese (Doutorado em Letras:
Linguistica) — Faculdade de Letras, Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora,
2021. Disponivel em: https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/13415. Acesso em: 28 ago.
2024.

FUHRER, T. Contra Academicos, Biich 2 und 3. Einleitung und Kommentar. Berlin & New
York: Walter de Gruyter, 1997.

FUHRER, T. Conversationalist and Consultant: Augustine in Dialogue. /n: VESSEY, M.
(Ed.). A Companion to Augustine. Oxford: Wiley-Blackwell, 2012.

GILSON, E. Introducio ao estudo de Santo Agostinho. Tradugio de Cristiane Negreiros
Abbud Ayoub. Sao Paulo: Discurso Editorial; Paulus, 2010 [1943].

GLARE, P. G. (ed.). Oxford Latin dictionary. Oxford: Oxford University Press, 2012 [1982].

GOUVEA, R. Q. Esbogos de teologia filosdfica: Esfor¢os para um desnudamento. Sdo Paulo:
Fonte Editorial, 2014.

HADOT, P. “La Philosophie Antique: une Ethique ou une Pratique”. Etudes de Philosophie
Ancienne, Paris, Les Belles Lettres, 1998, p. 207-232.

HADOT, P. Exercicios Espirituais e Filosofia Antiga. Tradug¢ao de Flavio Fontenelle Loque
e Loraine Oliveira. Sio Paulo: E Realizagdes, 2014 [1981].

HAGENDAHL, H. Augustine and the Latin Classics. v. 2. Goteborg: Elanders Boktryckeri
Aktiebolag, 1967.

HANKINSON, R. J. Epistemologia estoica. /n: INWOOD, B. (Org.) Os Estoicos. Traducao
de Paulo Fernando Tadeu Ferreira. Sao Paulo: Odysseus Editora, 2006.

HARDING, B. Epistemology and Eudaimonism in Augustine’s Contra Academicos.
Augustinian  Studies, v. 37, n. 2, p. 247271, 2006. Disponivel em:
https://doi.org/10.5840/augstudies200637213. Acessado em: 31 jul. 2025.

HARRIS, R. L.; ARCHER, JR.; WALTKE, B. K. Diciondrio Internacional de Teologia do
Antigo Testamento. Sao Paulo: Edi¢gdes Vida Nova, 1998. [DITAT].

HARRISON, C. Rethinking Augustine’s Early Theology: An Argument for Continuity.
Oxford: Oxford University Press, 2006.

HIRZEL, R. Der Dialog. Ein Literarhistorischer Versuch. Leipzig: Verlag Von S. Hirzel,
1895.

129



HOLTE, R. Béatitude et sagesse: Saint Augustin et le probléme de la fin de ’homme dans la
philosophie ancienne. Paris: Etudes augustiniennes, 1962.

HORN, C. “Augustinus Und Die Entstehung Des Philosophischen Willensbegriffs”.
Zeitschrift Fiir Philosophische Forschung, v. 50, n. 1/2, p. 113-32, 1996. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/20483782. Acessado em: 23 ago. 2024.

HUTCHINSON, D. S.; JOHNSON R. M. Protreptic and Apotreptic: Aristotle's Dialogue
Protrepticus. In: ALIEVA, O.; KOTZE, A.; VAN DER MEEREN, S. (Ed.) When Wisdom
Calls. Philosophical Protreptic in Antiquity. Turnhout: Brepols, 2018.

JORDAN, M. D. Ancient Philosophic Protreptic and the Problem of Persuasive Genres. A
Journal of the History of Rhetoric, v. 4, n. 4, p. 309-333, 1986. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/10.1525/rh.1986.4.4.309. Acessado em: 23 ago. 2024.

KAHN, C. H. Plato and the socratic dialogue: The philosophical use of a literary form.
Cambridge: Cambridge University Press, 1996.

KENYON, E. Augustine and Dialogue. Doctoral dissertation. Cornell University, 2012.
KENYON, E. Augustine and the Dialogue. Cambridge: Cambridge University Press, 2018.

KIERKEGAARD, S. A. Temor e Tremor. Tradu¢ao de Maria José Marinho. Sao Paulo: Abril
Cultural, 1979.

KIRWAN, C. Augustine. The arguments of the philosophers. London and New York:
Routledge, 1989.

KOLOSKI, N. Nova Academia: ceticismo ou dogmatismo negativo. Cadernos
PET-Filosofia, [S. L], v. 20, n. 1, 2021. DOI: 10.5380/petfilo.v20i1.80325. Disponivel em:
https://revistas.ufpr.br/petfilo/article/view/80325. Acesso em: 30 jul. 2025.

LAUSBERG, H. Handbuch der literarischen Rhetorik: ecine Grundlegung der
Literaturwissenschaft. 3. Auflage. Mit einem Vorwort von Arnold Arens. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag, 1990.

LENTINO, F. “Patronus”. /n. BERNARDINO, A. Nuovo Dizionario Patristico e di Antichita
Cristiane. P-Z. Génova: Casa Editrice Marietti, 2008 [1983].

LERER, S. Boethius and Dialogue: Literary Method in The Consolation of Philosophy.
Princeton: Princeton University Press, 1985.

LIMA, S. C. Philosophiam Latinis litteris illustrare: a discussdo sobre o tratamento da
filosofia em latim nas obras de Lucrécio e Cicero. Phaos: Revista de Estudos Classicos, v. 24,
p- 1-27, 2024. Disponivel em:
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/phaos/article/view/18754. Acessado em: 31
out. 2024.

130



MADEC, G. L'historicité des Dialogues de Cassiciacum. Revue des études augustiniennes,
V. 32, p. 207-231, 1986. Disponivel em:
https://www.brepolsonline.net/doi/pdf/10.1484/J.REA.5.104539. Acessado em: 24 ago. 2024.

MALATESTA, M. “Dialectic”. In: FITZGERALD, A.D. (Org.) Augustine through the Ages:
an Encyclopedia. Cambridge: William B. Eerdmens Publishing Company, p. 269-271, 1999.

MALHERBE, A. J. Moral Exhortation: a Greco-Roman Sourcebook. Philadelphia: The
Westminster Press, 1986.

MARCONDES, D. O Ceticismo antigo: Pirronismo e Nova Academia. Revista de Ciéncias
Humanas, V. 11, n. 15, p. 85-95, 1994. Disponivel em:
https://periodicos.ufsc.br/index.php/revistacth/article/view/23817. Acessado em: 8 nov. 2024.

MARROU, H. -1. Saint Augustin et la fin de le culture antique. Paris: Ed. de Boccard, 1938.

MATOS, Andytia. S. M. C. filosofia como forma-de-vida: uma introducdo ao estoicismo
greco-romano. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 2023.

MATTHEWS, G. B. Augustine. Oxford: Blackwell, 2005. (Blackwell Great Minds).

MAYER, C. (Org.). Augustinus-Lexikon, volume 3. Augustine’s works and critical editions.
Basel: Schwabe Verlag, 2004-2010.

MCWILLIAM, J. The Cassiciacum Autobiography. Studia Patristica, v. 18, n. 4, p. 14-43,
1990.

MENEZES NETO, N. A. O Leitor em Performance: a constru¢do do Leitor nos didlogos
platonicos. Hypnos, V. 43, p. 181201, 2019. Disponivel em:
https://hypnos.org.br/index.php/hypnos/article/view/581. Acessado em: 18 de nov. 2024.

MICHEL, A. Rhétorique et philosophie chez Cicéron: essai sur les fondements
philosophiques de l'art de persuader. Paris: Presses Universitaires de France, 1960.

MOURANT, J. A. Augustine and the Academics. Recherches Augustiniennes, v. 4, p. 67-96,
1966. Disponivel em:  https://www.brepolsonline.net/doi/pdf/10.1484/J.RA.5.102216.
Acessado em: 25 ago. 2024.

NOVAES, M. As Confissoes como elogio do didlogo. Discurso, v. 49, n. 1, p. 7-29, 2019.
Disponivel em: https://revistas.usp.br/discurso/article/view/159272. Acessado em: 30 ago.
2024.

O’MEARA, J. Introduction. /In: AUGUSTINE, S. Against The Academics. Translated and
annotated by John J. O’Meara. Westminster: The Newman Press, 1951a.

O’MEARA, J. Neo-Platonism and the Conversion of St. Augustine. Dominican Studies, n. 3,
p. 331-343, 1950

131



O’MEARA, J. Porphyry’s Philosophy from Oracles in Augustine. Paris: FEtudes
Augustiniennes, 1959.

O’MEARA, J. The Historicity of the Early Dialogues of Saint Augustine. Vigiliae
Christianae, V. 5, n. 3, p. 150-178, 1951b. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/1582453. Acessado em: 24 ago. 2024.

O’MEARA, J. The Young Augustine: The Growth of St. Augustine's Mind up to his
Conversion. London-New York-Toronto: Longmans, Green and Co., 1954.

OTHMAR, P. Les voyages de saint Augustin. Paris: Intitut d'Etudes Augustinienses, 1968.

OHLMANN, D. De S. Augustini dialogis in Cassiciaco scriptis, dissertatio inauguralis quam
ad summos in philosophia honores ab amplissimo philosophorum ordine Argentoratensi
impetrandos, scripsit Desiderius Ohlmann, Argentorati, 1897.

PALACIOS, P. M. “O Estamento da Verdade no Contra Academicos de Agostinho”. 2006.
Tese (Doutorado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da
Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2006.

PEPIN, J. Théologie chrétienne et théologie cosmique (Ambroise, Exam. 11, 1-4). Paris:
Presses Universitaires de France, 1964.

PEREZ, G. The Material Ghost. Films and Their Medium. London: The Johns Hopkins
University Press, 1998.

PERINI-SANTOS, E. Por Que Agostinho Nao ¢ um Filosofo Medieval (E Por Que ¢
Importante Compreender Isso). Revista Kriterion, v. 56, n. 131, p. 213-237, 2015. Disponivel
em: https://doi.org/10.1590/0100-512X2015n13112eps. Acessado em: 24 jul. 2025.

PICH, R. H. Agostinho e a “descoberta” da vontade: estudo complementar. Revista
Dissertatio de Filosofia, v. 50, n. 1, p. 27-60, 2019. Disponivel em:
https://doi.org/10.15210/dissertatio.v5010.19012. Acessado em: 23 ago. 2024.

POLLMANN, K. Christianity and Authority in Late Antiquity: The Tranformation of the
Concept of Auctoritas. /n: HARRISON, C.; HUMFRESS, C.; SANDWELL, I. (Ed.) Being
Christian in Antiquity: A Festschrift for Gillian Clark. Oxford: Oxford University Press,
2014.

PORTA, M. A. G. A filosofia a partir de seus problemas. Sao Paulo: Edi¢cdes Loyola, 2014
[2002].

PREVIDE, 1. Introdugdo. In: CICERO. Sobre a Repiiblica. Edi¢do bilingue. Tradugdo,
apresentacao e notas de Isadora Prévide Bernardo. Sao Paulo: Editora Unesp, 2024.

PUCCI, J. M. Augustine’s Virgilian retreat. reading the auctores at Cassiciacum. Toronto:
Pontifical Institute of Medieval Studies, 2014.

132



RABBOW, P. Seelenfiihrung, Methodik der Exerzitien in der Antike. Minchen:
Kosel-Verlag, 1954.

RIEF, J. Der Ordobegriff des jungen Augustinus. Abhandlungen zur Moraltheologie, Band
I1. Paderborn: Ferdinand Schoningh, 1962.

ROMERO, F. O sentido das paixdes e emocdes: Cicero e os estoicos. Revista Diaphonia, v. 9,
n. 1, p. 3047, 2023. Disponivel em:
https://e-revista.unioeste.br/index.php/diaphonia/article/view/30663. Acessado em: 24 ago.
2024.

ROSSETTI, L. O didlogo socrdtico. Traducdo de Janaina Mafra. Sdo Paulo: Paulus, 2015
[2011].

RUCH, M. L’Hortensius de Cicéron: Histoire et Reconstruction. Paris: Les Belles Lettres,
1958.

SCATOLIN, A. Cicero, do orador 1.24-77. Revista Translatio, n. 11, p. 127-139, 2016.
Disponivel em: http://seer.ufrgs.br/index.php/translatio/article/view/63295/37872. Acesso em:
24 nov. 2024.

SCHLAPBACH, K. Contra Academicos, Biich 1. Einleitung und Kommentar. Berlin & New
York: Walter de Gruyter, 2003.

SCHMIDT, P. L. Formtradition und Realitiitsbezug im friithchristlichen lateinischen Dialog.
Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissenschaft, v. 3, p. 211-225, 1977.

SILVA FILHO, L. M. Como ler Santo Agostinho: terapia da alma e felicidade. Sdo Paulo:
Paulus, 2021.

SOLIGNAC, A. Doxographies et manuels dans la formation de S. Augustin. Recherches
Augustiniennes, v. 1, p.113-148, 1958.

SPANO, J. A. Augustine Against the Academic Doctrine, Way of Life, and Use of
Philosophical Writing. Doctoral dissertation. Baylor University, 2013.

SQUIRES, S. Contra Academicos as autobiography: a critique of the historiography on
Augustine's first extant dialogue. Scottish Journal of Theology, v. 64, n. 3, p. 251-264, 2011.
Disponivel em: http://journals.cambridge.org/abstract S003693061100010X. Acessado em:
25 ago. 2024.

STOCK, B. Augustine’s Inner Dialogue: The Philosophical Soliloquy in Late Antiquity. New
York: Cambridge University Press, 2010.

TASCHCHIAN, A. A. On the subject matter of dialectic in St. Augustine’s work. RUDN
Journal of Philosophy, v. 22, n. 3, p. 341-352, 2018.

133



THESAURUS LINGUAE LATINAE. vol. VII. Berlin: De Gruyter, 1900 —. Disponivel em:
https://publikationen.badw.de/de/thesaurus/lemmata?filter modus=neutral#50085. Acessado
em: 28 ago. 2025.

TRAPE, A. Agostinho: o homem, o pastor, o mistico. Traducdo de Francisco Evaristo Marcos
e Marcos Roberto Nunes Costa. Sao Paulo: Cultor de Livros, 2018 [2001].

TREVIZAM, M. Introdugdo. In: VARRAO. Das coisas do campo. Edicdo bilingue.
Introducao, tradu¢do e notas de Matheus Trevizam. Sao Paulo: Editora da Unicamp, 2012.

TROUT, D. E. Augustine at Cassiciacum: Otium Honestum and the Social Dimensions of
Conversion. Virgiliae Christianae, v. 43, n. 2, p. 132-146, 1988. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/1583915. Acessado em: 24 ago. 2024.

TURKOWSKA, D. L'Hortensius de Cicéron et le Protreptique d'Aristote. Varsovie:
Wroctaw-Warszawa-Krakow, 1965.

UHLE, T. Augustin und die Dialektik. Eine Untersuchung der Argumentationsstruktur in den
Cassiciacum-Dialogen. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2012.

UZDAVINYS, A. The Heart of Plotinus: The Essential Eneads Including Porphyry’s On the
Cave of the Nymphs. Bloomington: World Wisdom, 2009.

VALENTIN, P. Un «protreptique» conservé de 1'Antiquité: le «Contra Academicos» de saint
Augustin. Revue des Sciences Religieuses, v. 43, n. 1, p. 1-26, 1969. Disponivel em:
https://www.persee.fr/doc/rscir_0035-2217 1969 num 43 1 2523. Acessado em: 24 ago.
2024.

VAN DER MEEREN, S. Entrer en Philosophie. La fonction psychologique des premiers
“Dialogues” d'Augustin. Série Antiquité, 212. Turnhout: Brepols, 2023.

VAN DER MEEREN, S. Le protreptique en philosophie: essai de définition d'un genre. Revue
des FEtudes Grecques, v. 115, p. 591-621, jul/dez. 2002. Disponivel em:
https://www.persee.fr/doc/reg_0035-2039 2002 num_ 115 2 4507. Acessado em: 25 ago.
2024.

VENDEMIATTI, L. A. Sobre a Natureza dos Deuses de Cicero. 2003. Dissertacao
(Mestrado em Linguistica) — Instituto de Estudos da Linguagem da Universidade Estadual de
Campinas, Sao Paulo, 2003.

VOSS, B. R. Der Dialog in der friihchristlichen Literatur. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag,
1970.

WORDSWORTH, W. Ode — Indicios de Imortalidade, a partir de Reminiscéncias da Tenra
Infancia.  Traducdo de Ricardo Neves. [S. [], 2020. Disponivel em:
https://escamandro.wordpress.com/2020/11/26/ode-indicios-de-imortalidade-de-wordsworth-p
or-ricardo-neves/. Acessado em: 6 ago. 2025.

134



ZIERER, A.; COSTA, R. Boécio ¢ Ramon Llull: A Roda da Fortuna, principio e fim dos
homens. Revista Convenit Internacional, v. 5, p. 63-70, 2000. Disponivel em:
https://www.ricardocosta.com/artigo/boecio-e-ramon-llull-roda-da-fortuna-principio-e-fim-do
s-homens. Acessado em: 25 ago. 2024.

135



