
UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

Leonardo Fernandes dos Santos

Como ser feliz: Plotino e o tratado 5 [36] da Enéada I

Juiz de Fora

2025



Leonardo Fernandes dos Santos

Como ser feliz: Plotino e o tratado 5 [36] da Enéada I

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação  em  Filosofia  da  Universidade 
Federal de Juiz de Fora como requisito parcial 
à obtenção do grau de Mestre em Filosofia, na 
Linha de Pesquisa: Metafísica.

Orientador: Prof. Dr. Fábio da Silva Fortes

Juiz de Fora

2025





Leonardo Fernandes dos Santos

Como ser feliz: Plotino e o tratado 5 [36] da Enéada I

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação  em  Filosofia  da  Universidade 
Federal de Juiz de Fora como requisito parcial 
à obtenção do grau de Mestre em Filosofia, na 
Linha de Pesquisa: Metafísica.

 

Aprovada em 10 de Outubro de 2025

BANCA EXAMINADORA

_______________________________________
Prof. Dr. Fábio da Silva Fortes - Orientador

Universidade Federal de Juiz de Fora

________________________________________
Prof. Dr. Humberto Araujo Quaglio de Souza

Universidade Federal de Juiz de Fora

________________________________________
Prof. Dr. Bernardo Guadalupe dos Santos Lins Brandão

Universidade Federal de Minas Gerais



        

Dedico este trabalho a todos que buscam respostas 

sobre como ser feliz.



  AGRADECIMENTOS

Primeiramente, gostaria de dizer que foi prazeroso realizar essa pesquisa, aprender 

sobre felicidade e como ser feliz nos textos de Plotino. Convém, portanto, deixar os meus 

agradecimentos a quem contribuiu para esse importante momento em minha vida.

Agradeço à minha mãe, a Tina, pelo apoio firme e incentivo aos estudos. Agradeço 

também ao meu pai, o Valter, pelo apoio nos meus estudos.

Agradeço ao meu orientador professor Fábio Fortes pela disponibilidade que teve para 

orientar a minha pesquisa sobre a felicidade em Plotino, bem como pelas orientações precisas.

Agradeço também à UFJF, pela educação pública, gratuita e com qualidade, com um 

corpo docente bem qualificado, pela oportunidade de cursar o mestrado em filosofia. A bolsa 

foi muito importante durante essa parte e contribuiu para a qualidade da pesquisa. Agradeço à  

Fapemig – Fundação de Amparo à Pesquisa de Minas Gerais – pela bolsa. 

Reservo um espaço também para agradecer a quem contribuiu para maior agilidade em 

minha pesquisa. O  professor Juvino Maia Júnior realizou a tradução das seis  Enéadas de 

Plotino para o português,  pela editora Ideias & Letras,  e o professor José Carlos Baracat 

Júnior  realizou a  tradução das  três  primeiras  Enéadas para  o português.  Os textos  foram 

disponibilizados em formato digital e gratuitamente. Tenho certeza de que, se pude fazer um 

trabalho com maior qualidade, foi devido à disponibilidade dos textos em formato digital. Isso 

foi de grande auxílio para realizar buscas internas e consultas rápidas nas obras de Plotino.

Deixo os  meus sinceros  agradecimentos à  professora  Luciana Gabriela  Santropete, 

responsável pela base de dados de Plotino no site platonismes.huma-num.fr. Essa plataforma 

contribuiu significativamente para a  agilidade em minha pesquisa no texto em grego que 

contém a numeração das linhas.

Agradeço também ao professor Dilip Loundo, pelas aulas sobre a filosofia hindu que 

pude assistir. O pensamento de Plotino ficou mais fácil de compreender ao ter contato com a 

filosofia indiana.  Deixo meus agradecimentos também ao CirceA e aos professores André 

Bertacchi, Charlene Miotti, Christiano Almeida e Fernando Freitas  por debaterem sobre a 

minha apresentação realizada sobre Plotino nesse grupo de pesquisa. Aos membros da minha 

banca,  professores Humberto Quaglio e  Bernardo Lins Brandão,  pela contribuição para o 

aperfeiçoamento do meu trabalho.



RESUMO

O objeto de investigação desta pesquisa filosófica foi o conceito de felicidade (εὐδαιμονεῖν) 

no tratado 5 [36]  – Se a  felicidade aumenta com o tempo – da  Enéada  I  de Plotino.  A 

pergunta  que norteou essa investigação foi  sobre como ser  feliz.  Em Plotino,  o  Uno é  o 

princípio e fim de todas as coisas. Nesse sentido, existe uma relação da felicidade com o 

mundo inteligível. O objetivo desta dissertação é expor os argumentos de Plotino para quem 

busca ser feliz, tomando o tratado 5 [36] como a principal referência. Esse é um tratado curto, 

se comparado a outros tratados de Plotino. Nesse texto, as explicações sobre a relação da 

felicidade com o tempo podem parecer obscuras ou de difícil compreensão, visto que é em 

outros tratados que Plotino realiza explicações mais detalhadas sobre conceitos mobilizados 

no tratado 5 [36], conceitos como a beleza, a virtude, a eternidade, a Alma, o Intelecto (νοῦς) 

e o Uno. Dessa forma, foi preciso realizar uma investigação em outros tratados, de modo a 

compreender e poder explicar os argumentos sobre como ser feliz no tratado 5 [36].  Em 

Plotino, a felicidade é medida em relação à eternidade. Para compreender a felicidade no 

tratado 5 [36], é preciso compreender quais são os efeitos do tempo e quais são os efeitos da 

eternidade no ser humano. Conforme Hadot, a filosofia antiga é um modo de vida. Portanto,  

convém que o tempo e a eternidade sejam interpretados em vista de como esses conceitos  

impactam  a  vida  do  ser  humano.  A  palavra  ἡσυχία,  traduzida  por  quietude,  silêncio, 

tranquilidade, ausência de agitação ou serenidade, é uma palavra essencial para entender a 

felicidade. Em Plotino, se está em quietude (ἡσυχία) quando se está na eternidade. O ser 

humano tem uma parte da alma sempre no sensível e outra sempre no inteligível. A felicidade 

ocorre quando a parte inteligível da alma é mais dominante que a parte sensível, de modo 

duradouro. Isso ocorre por meio do desenvolvimento de virtudes, e, como consequência, o ser 

humano experimenta os efeitos da eternidade em si. Em síntese, quando o ser humano está 

feliz, ele está com a alma mais bela, mais virtuosa, usufrui de maior tranquilidade (ἡσυχία), 

consegue voltar-se para o interior de si. A felicidade acontece no agora, no presente, não se 

busca a felicidade nas memórias, ou seja, no passado ou com desejos do futuro. Ser feliz soa 

como  um  fortalecimento  da  presença,  não  se  deixando  levar  nem  pela  memória  ou 

pensamentos que afastam o ser humano da sua interioridade.

Palavras-chave: Plotino; ética; felicidade; tratado 5 [36].



ABSTRACT

The  object  of  investigation  of  this  philosophical  research  was  the  concept  of  happiness 

(εὐδαιμονεῖν) in treatise 5 [36] - On whether well-being increases with time - of Plotinus'  

Ennead I. The question that guided this investigation was how to be happy. In Plotinus, the 

One is  the beginning and end of all  things.  In this sense,  there is  a relationship between 

happiness  and  the  intelligible  world.  The  aim  of  this  dissertation  is  to  set  out  Plotinus'  

arguments for those who seek to be happy, taking Treatise 5 [36] as the main reference. 

Treatise 5 [36] is a short treatise compared to Plotinus' other treatises. In this treatise, the 

explanations about the relationship between happiness and time may seem obscure or difficult  

to understand, since it is in other treatises that Plotinus gives more detailed explanations of the 

concepts mobilized in treatise 5 [36]. It was therefore necessary to investigate other treatises 

in order to understand concepts such as beauty, virtue, eternity, the soul, the Intellect, and the 

One, so as to be able to explain the arguments about how to be happy in treatise 5 [36]. In  

Plotinus, happiness is measured in relation to eternity. To understand happiness in Plotinus in 

treatise 5 [36], we need to understand what the effects of time are and what the effects of  

eternity  are  on  human beings.  According  to  Hadot,  ancient  philosophy  is  a  way  of  life. 

Therefore, time and eternity should be interpreted in such a way as to understand how these 

concepts impact the life of the human being. The word ἡσυχία, translated as quietude, silence, 

tranquility, absence of agitation or serenity, is an essential word for understanding happiness. 

In Plotinus, one is in quietude (ἡσυχία) when one is in eternity. The human being has one part 

of the soul always in the sensible and the other always in the intelligible. Happiness occurs 

when the intelligible part of the soul is stronger than the sensible part in a lasting way. This 

occurs through the development of virtues, and as a consequence, human beings experience 

the effects of eternity in themselves. In short, when human beings are happy, their souls are 

more beautiful, more virtuous, they enjoy greater tranquillity  (ἡσυχία) and are able to turn 

inward. In Plotinus, happiness happens in the now, in the present; happiness is not sought in 

memories of the past or with desires for the future. Being happy sounds like strengthening 

one's presence, not letting oneself be carried away by memories or thoughts that distance the 

human being from their interiority.

 

Palavras-chave: Plotinus; ethics; well-being; treatise 5 [36].



LISTA DE ILUSTRAÇÕES

Gráfico 1 – A felicidade e o par de indicadores “perturbação ou agitação” (θορυβοῖτο) e 

“tranquilidade ou ausência de agitação” (ἡσυχῇ).................................................................... 31

Gráfico 2 – A felicidade, a eternidade e o tempo..................................................................... 46

Esquema 1 – Ciclo da vida virtuosa......................................................................................... 51

Esquema 2 – Pontos de observação para avaliar se alguém é feliz.......................................... 62

Esquema 3 – Esquema sobre a felicidade em Plotino.............................................................. 79

Gráfico 3 – Comparação entre duas pessoas, relacionando a precisão ao ver as formas inteligí-
veis e o tempo...............................................................................................................…....... 88

Gráfico 4 – Representação gráfica da comparação realizada por Plotino no capítulo 5 do trata-
do 5 [36], parte 1...................................................................................................................... 95

Esquema 4 – Representação gráfica da comparação realizada por Plotino no capítulo 5 do tra-
tado 5 [36], parte 2................................................................................................................... 96 

Gráfico 5 – A beleza e a capacidade de estar presente da alma no vivente no capítulo 9 do tra -
tado 5 [36].............................................................................................................................. 110

Esquema 5 – Fluxo e predominância da atenção em função da beleza da alma.....................112



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

En.     Enéada

EN     Ética a Nicômaco

Vp      Vida de Plotino



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO.......................................................................................................................12

1 FUNDAMENTOS PARA A COMPREENSÃO DA FELICIDADE NO TRATADO 5 

[36] - PARTE 1........................................................................................................................20

1.1 O UNO, O INTELECTO (ΝΟΥ͂Σ) E A ALMA.................................................................20

1.2 O HOMEM, O VIVENTE E AS AFECÇÕES...................................................................36

1.3 A MATÉRIA E O MAL.....................................................................................................40

2 FUNDAMENTOS PARA A COMPREENSÃO DA FELICIDADE NO TRATADO 5 

[36] - PARTE 2........................................................................................................................43

2.1 A ETERNIDADE E O TEMPO..........................................................................................43

2.2 A VIRTUDE.......................................................................................................................48

2.3 O BELO E O FEIO.............................................................................................................54

2.4 A FELICIDADE NO TRATADO 4 [46]............................................................................56

3 A FELICIDADE NO TRATADO 5 [36] DA ENÉADA I - CAPÍTULOS 1 A 5 ............65

3.1 CAPÍTULO 1 .....................................................................................................................65

3.2 CAPÍTULO 2 .....................................................................................................................73

3.3 CAPÍTULO 3 .....................................................................................................................86

3.4 CAPÍTULO 4 .....................................................................................................................90

3.5 CAPÍTULO 5 .....................................................................................................................94

4 A FELICIDADE NO TRATADO 5 [36] DA ENÉADA I - CAPÍTULOS 6 A 10.........100

4.1 CAPÍTULO 6 ...................................................................................................................100

4.2 CAPÍTULO 7 ...................................................................................................................102

4.3 CAPÍTULO 8 ...................................................................................................................105

4.4 CAPÍTULO 9 ...................................................................................................................107

4.5 CAPÍTULO 10 .................................................................................................................113

CONSIDERAÇÕES FINAIS ..............................................................................................118

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ...............................................................................122



12

INTRODUÇÃO

Como  ser  feliz?  Essa  é  a  pergunta  que  motivou  esta  pesquisa.  A  noção  de  felicidade 

apresenta diferentes significados ao longo da história da filosofia, sendo que cada conceito possui 

os seus fundamentos. Esta pesquisa filosófica busca responder à pergunta sobre como ser feliz, com 

base no tratado 5 [36] da Enéada I de Plotino, cujo título é “Sobre se a felicidade aumenta com o 

tempo”1.

A introdução desta dissertação está dividida em cinco partes. Em um primeiro momento, é 

feita uma apresentação sucinta dos elementos centrais da pesquisa: delimitação do tema, problema e 

objetivos. Em segundo lugar, é explicada a justificativa da pesquisa, que visa contribuir para o 

campo de estudos filosóficos sobre Plotino no Brasil. Em terceiro, é exposto o método de trabalho e 

reflexões sobre a pesquisa. Em quarto, é exposto o plano desta dissertação, sendo realizada uma 

introdução sobre cada capítulo e explicada a razão da existência de cada um. Por último, existe uma 

breve explanação sobre a vida e obra de Plotino, com o objetivo de contribuir para que o leitor  

consiga contextualizar e melhor compreender o texto das Enéadas com o período que Plotino viveu.

APRESENTAÇÃO DA PESQUISA

O texto principal de estudo desta pesquisa filosófica é o tratado 5 [36]2 da  Enéada I  de 

Plotino. As Enéadas são compostas por cinquenta e quatro tratados, agrupados em seis grupos de 

nove tratados. Esta pesquisa se concentrou na Enéada I, cujo tema central, de acordo com Porfírio, é 

a ética.3 Dos nove tratados da Enéada I, esta pesquisa se dedicou ao estudo do conceito de felicidade 

(εὐδαιμονεῖν)4 no tratado 5 [36], Sobre se a felicidade aumenta com o tempo, buscando explicitar os 

1 ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΕΙ ΤΟ ΕΥΔΑΙΜΟΝΕΙΝ ΕΠΙΔΟΣΙΝ ΧΡOΝΩΙ ΛΑΜΒΑΝΕΙ.
2 Sobre a nomenclatura das referências utilizadas nas obras de Plotino, nesta dissertação não será utilizada a referência 
ABNT. A nomenclatura que será utilizada seguirá o padrão semelhante às referências para obras de Platão e Aristóteles.  
Ao longo desta dissertação ou de outros trabalhos acadêmicos sobre Plotino, o leitor encontrará como referência, por  
exemplo, a seguinte expressão:  En. I,  5 [36], 9, 10-12. A expressão  En. indica que se refere às  Enéadas.  A outra 
expressão possível é Vp, que se refere à obra Vida de Plotino. O primeiro número é um algarismo romano, refere-se a 
uma das seis Enéadas. Assim, I se refere à primeira Enéada e VI para a sexta Enéada, e o mesmo vale para as outras 
Enéadas. O número que se segue após o algarismo romano indica o tratado. Nesse exemplo, o número é 5 e indica que é 
o quinto tratado na Enéada I. O número entre colchetes, que nesse exemplo é 36, indica que é o trigésimo sexto tratado 
escrito por Plotino. O quarto número indica a qual capítulo se refere a citação. Nesse exemplo, refere-se ao nono 
capítulo desse tratado.  Por fim, é possível  aparecer a  indicação das referências dos versos de um capítulo.  Nesse  
exemplo, seria uma citação entre as linhas 10 e 12 do capítulo. Portanto, nesse exemplo, a referência En. I, 5 [36], 9, 10-
12 indica que a citação está localizada na Enéada I, tratado 5 ou trigésimo sexto escrito por Plotino, capítulo 9, linhas 
10 a 12. A informação sobre a ordem dos escritos de Plotino existe devido ao livro escrito por Porfírio sobre Plotino,  
intitulado Sobre a vida de Plotino e organização de seus livros. Na tradução de Baracat Júnior, esse livro recebe o nome 
de Vida de Plotino. A lista com a ordem dos cinquenta e quatro tratados e a correspondência em cada Enéada pode ser 
encontrada no quarto capítulo da obra de Porfírio (Vp, 4) (Baracat Júnior, 2006, p. 163).
3 Vp, 24.



13

argumentos utilizados diante do problema de como ser feliz.5 Todas as citações em grego foram 

retiradas da edição crítica de Paul Henry e Hans-Rudolf Schwyzer.6

Em Plotino, o conceito de felicidade está diretamente vinculado ao Uno, que é entendido 

como o primeiro princípio. O Uno é a causa fundadora e a finalidade última do ser humano.7 Isso 

significa que o objetivo das coisas, incluindo o ser humano, é o retorno ao Uno. Portanto, parece ser  

incoerente afirmar que o ser humano será infeliz, ao visar o seu retorno ao Uno. Existe, pois, uma 

relação entre a felicidade e o Uno, não são duas variáveis completamente dissociadas. 

A pergunta que norteou esta pesquisa foi: como ser feliz, de acordo com o tratado 5 [36] da 

Enéada I? O objetivo principal desta pesquisa é explicitar os argumentos sobre como ser feliz a 

partir desse tratado. Os objetivos secundários são dois: (i) expor fundamentos para a compreensão 

da felicidade no tratado 5 [36] da Enéada I e (ii) explicitar os argumentos utilizados no tratado 5 

[36] sobre como ser feliz. 

As principais traduções  utilizadas foram a tese  de Baracat Júnior (2006) do grego para o 

português; a Enéada I de Armstrong (1995), bilíngue, traduzida do grego para o inglês; e a tradução 

completa  das  seis  Enéadas de  Maia  Júnior  (2021-2022)  do  grego  para  o  português,  edições 

bilíngue.  Sobre a utilização das traduções nesta dissertação das  Enéadas I,  II  e  III,  elas foram 

retiradas da tese de Baracat Júnior e das Enéadas IV, V e VI foram retiradas de Maia Júnior. 

JUSTIFICATIVA

O conceito de felicidade hoje é o mesmo utilizado por Plotino? Esse conceito é igual entre 

Plotino e os filósofos predecessores a ele? Como ser feliz, com base no tratado 5 [36] da Enéada I? 

Qual é a relação da felicidade com o Uno? 

4 O termo εὐδαιμονεῖν apresenta diferentes traduções para o português. No grego clássico, εὐδαιμονεῖν é um verbo no 
infinitivo. Na tradução das Enéadas do grego para o português, Maia Júnior traduz εὐδαιμονεῖν por ser feliz, enquanto 
Baracat Júnior traduz εὐδαιμονεῖν por felicidade. A palavra εὐδαιμονεῖν transmite um sentido de transformação, de uma 
situação menos feliz para uma situação mais feliz. Destaca-se também que, em uma das principais traduções do grego  
para o inglês, a tradução de Armstrong, a palavra εὐδαιμονεῖν não é traduzida por felicidade. Ele traduz εὐδαιμονεῖν por 
well-being,  sendo  que  well-being no  português  significa  bem-estar.  Nesta  dissertação,  quando  for  realizada  uma 
referência direta ao texto de Plotino, a palavra εὐδαιμονεῖν será traduzida por felicidade.
5 O título do tratado 5 [36] varia conforme a tradução escolhida.  Sobre se a felicidade aumenta com o tempo é uma 
tradução feita por Baracat Júnior (Baracat Júnior, 2006, p. 11). Na tradução realizada por Juvino Alves Maia Júnior, o 
título do tratado é Se o ser feliz aumenta com o tempo (2014, p. 163).
6 O site  Platonismes.huma-num.fr é  uma base de dados e caderno de pesquisa sobre as ligações entre a filosofia e a 
religião na Antiguidade Tardia, cuja responsável por esse projeto é a pesquisadora Luciana Gabriela Soares Santoprete  
do Laboratoire d’Études sur les Monothéismes da  Université de recherche Paris-Sciences-et-Lettres (PSL).  No site, 
contém uma  seção  com o  título  Ouvrages  de  Plotin (Obras  de  Plotino)  em  que  é  explicado  que  o  texto  grego 
disponibilizado no site segue a primeira edição crítica produzida por Paul Henry e Hans-Rudolf Schwyzer, publicada 
entre 1951-1959. Sem alterar a numeração dos versos, o site relata as principais modificações sugeridas pelos autores na  
segunda edição crítica, de 1964-1982.
7 En. III, 8 [30], 7, 17-18. εἴπερ τέλος ἅπασιν ἡ ἀρχή. Tradução: O princípio é o fim de todas as coisas (Baracat Júnior,  
2006, p. 295).



14

Sobre o conceito de felicidade em diferentes momentos históricos

Para o leitor contemporâneo, ao traduzir a palavra εὐδαιμονεῖν por felicidade, existe uma 

perda  de  significado.  Desde  a  Antiguidade  até  hoje,  o  termo  felicidade  apresentou  diferentes 

definições.8 Isso pode gerar grandes problemas, como afirmar, por exemplo, que a felicidade está 

unicamente associada a uma vida de prazeres ou que ela sempre será um conceito dissociado de 

qualquer  pressuposto  metafísico.  Isso  destoa,  conforme  será  abordado  nesta  dissertação, 

severamente do significado de felicidade (εὐδαιμονεῖν) explicado por Plotino. É necessário, pois, 

que o leitor suspenda os juízos sobre sua compreensão de felicidade, para compreender o conceito 

de felicidade em outra época.

Convém destacar  que o conceito de felicidade também é diferente  entre  os  filósofos da 

Antiguidade. Em Aristóteles, a felicidade (εὐδαιμονία) é entendida como bem supremo, que deve 

ser buscada como fim, não como meio.9 Em Plotino, o maior bem para o ser humano é o Uno, ou 

seja, o objetivo da vida do ser humano não é a felicidade (εὐδαιμονεῖν), mas o Uno.10 Logo, o 

conceito de  εὐδαιμονία ou εὐδαιμονεῖν apresenta variações de significado entre os filósofos da 

antiguidade. 

Compreender a etimologia de εὐδαιμονία permite um melhor entendimento sobre como o 

conceito era entendido na Antiguidade. De acordo com o  Dicionário grego-português (2022), a 

εὐδαιμονία  pode  ser  traduzida  como  felicidade,  prosperidade.  Essa  palavra  é  formada  pela 

composição de εὖ, que significa bem, corretamente, afortunadamente ou felizmente; e a palavra 

δαίμων, que significa ser divino, divindade, espírito guardião ou espírito mal, podendo também ser 

traduzida como destino, mal ou morte. Assim, εὐδαιμονεῖν possui, como significado etimológico, 

ser afortunado ou feliz por um espírito guardião, ou por uma divindade.11

8 Na história da filosofia, é possível encontrar as seguintes significações sobre a felicidade: estado de satisfação com o  
mundo; boa saúde, boa sorte e sucesso individual;  prazer;  atributo da alma; associada à beleza e bondade; caráter  
contemplativo;  vinculada  à  virtude;  em  oposição  à  infelicidade  e  ao  sofrimento;  algo  inatingível  e  idealizado; 
característica do sábio; nível de satisfação diante das exigências humanas e algo que não se encontra em nenhum bem 
que foi criado pelo homem, mas somente em Deus. Desse modo, percebe-se a pluriconceitualidade desse termo; ele não  
é unívoco (Abbagnano, 2012, p. 505-507).
9 EN I, 7, 1097a-1097b.
10 En. I, 6 [1], 7, 1. Ἀναβατέον οὖν πάλιν ἐπὶ τὸ ἀγαθόν, οὗ ὀρέγεται πᾶσα ψυχή. Tradução: “É preciso, então, ascender  
novamente ao bem, ao qual toda alma almeja” (Baracat Júnior, 2006, p. 314). Conforme Brandão, “O adjetivo verbal  
empregado, anabatéon, derivado do verbo anabaíno (ir para cima, ascender), indica que o modo de vida proposto em 
sua escola pode ser compreendido como uma jornada de ascensão da alma” (Brandão, 2013a, p. 537).
11 O significado oposto de εὐδαιμονία é κακοδαιμονία. Κακοδαιμονία é uma palavra composta pelo prefixo κακός mais 
a parte δαλιμων. Κακός significa mal, infortúnio e a palavra δαλιμων significa ser divino, divindade, espírito guardião  
ou  espírito  mal,  podendo  também  ser  traduzida  como  destino,  mal  ou  morte.  Logo,  κακοδαιμονία  significa 
etimologicamente  infortúnio,  desgraça,  ser  possuído por  um demônio,  alienação ou loucura.  Uma vez que é  uma 
explicação etimológica, não é possível afirmar que em Plotino o significado de κακοδαιμονία é precisamente esse.



15

Embora a etimologia auxilie como um dos pontos de partida para a melhor compreensão do 

significado da felicidade em outra época, ela não substitui o significado preciso do conceito dentro  

da  obra  de  um  filósofo.  No  que  diz  respeito  ao  método  filosófico,  conforme  Folscheid  e 

Wunenburger,  “não  há  definição  válida  de  uma  noção  a  não  ser  no  interior  do  contexto  do 

enunciado ou do discurso ligado à problemática” (Folscheid;  Wunenburger, 2013, p.  181). Nesta 

pesquisa, a partir dessas orientações, buscou-se compreender o conceito de felicidade (εὐδαιμονεῖν) 

traduzido por felicidade, bem como outros conceitos centrais que foram mobilizados dentro da obra 

de Plotino.12 

Exposição sobre as pesquisas de Plotino no Brasil 

O objetivo  desta  seção  é  duplo:  o  primeiro,  sendo  o  principal,  é  expor  que  não  foram 

encontrados registros de estudos no Brasil sobre o conceito de felicidade, tomando como base o 

tratado 5 [36] das Enéadas de Plotino. Logo, esta pesquisa busca expandir os estudos desse filósofo 

no Brasil. Secundariamente, o objetivo desta seção é auxiliar futuros pesquisadores de Plotino a 

tomarem ciência dos repertórios bibliográficos, que são de grande ajuda para detectar temas que 

foram abordados e temas que ainda não foram abordados.13 Os dois repertórios bibliográficos não 

estão completos e não dispensam pesquisas complementares, para quem busca realizar o estado da 

arte  sobre  pesquisas  de  Plotino  no  Brasil.  Entretanto,  eles  economizam tempo e  proporcionam 

rapidamente um panorama sobre os estudos sobre esse filósofo no Brasil,  bem como ajudam a 

encontrar textos para estudo de Plotino.

Os dois repertórios bibliográficos utilizados foram O Primeiro repertório bibliográfico dos 

estudos em língua portuguesa dedicados a Plotino e ao Neoplatonismo da Antiguidade Tardia. 

Parte II: elenco de autores e títulos (2011), compreende o levantamento de publicações de 1964 a 

2010 e O Segundo repertório bibliográfico dos estudos em língua portuguesa dedicados a Plotino e 

ao neoplatonismo da antiguidade tardia (2020) compreende trabalhos de 2010 até 2020. De acordo 

com os dois repertórios, não foram encontrados registros sobre pesquisas com o tema felicidade em 

Plotino no Brasil.

12 O primeiro capítulo desta dissertação existe como um cuidado metodológico, conforme as orientações de Folsheid e  
Wunenburguer. Existem noções que se relacionam com o conceito de felicidade no tratado 5 [36]. Como exemplo, 
pode-se citar os termos sábio, tempo, Uno, Intelecto e alma; além de outros conceitos. Esses conceitos não estão com  
definições bem trabalhadas no tratado 5 [36] de Plotino. Em outros tratados, o filósofo fornece melhores explicações 
para compreendê-los. Compreender melhor os conceitos mobilizados por Plotino possibilita uma melhor explicação  
sobre o conceito de felicidade tratado no tratado 5 [36], bem como responder à pergunta problema desta pesquisa sobre 
como ser feliz, com base no tratado 5 [36].
13 Em 2025, foi publicado o artigo A pesquisa plotiniana na literatura brasileira: apontamentos sobre traduções, mate-
riais de pesquisa e ferramentas historiográficas. Esse artigo visa contribuir para que futuros pesquisadores de Plotino, 
de mestrado ou doutorado, possam subsidiar justificativas de novos trabalhos (Silva, 2025, p. 134).



16

Em pesquisas em banco de dados14, foram encontradas a dissertação Virtude e felicidade nos 

tratados 19 e 46 de Plotino (2016),15 A felicidade no tratado I.4 de Plotino: breve conceituação em 

diálogo com peripatéticos, estoicos e epicuristas  (2021) e  A questão da felicidade na crítica de 

Plotino  a  Aristóteles  –  I.4  [46] (2023).  Logo,  não  foram  encontrados  registros  de  trabalhos 

acadêmicos no Brasil sobre o conceito de felicidade especificamente no tratado 5 [36] – Sobre se a 

felicidade aumenta com o tempo – da Enéada I de Plotino.16

MÉTODO DE TRABALHO

Em análises das passagens do tratado 5 [36] da  Enéada I, existem expressões que Plotino 

utiliza e que assumem um significado preciso dentro do seu sistema filosófico. Além disso, no 

tratado 5 [36], estão presentes afirmações cujos fundamentos não estão explícitos no trecho a ser 

analisado, o que ocasiona dificuldades de interpretação. Com o objetivo de assegurar a qualidade 

desta pesquisa filosófica, foram aplicadas duas estratégias como método de trabalho.

De acordo com  Carnielli e Epstein (2023, p. 4-5), uma asserção ou afirmação é uma frase 

declarativa que pode ser entendida como verdadeira ou falsa, mas não ambas as coisas, e que não se  

deve aceitar que uma frase é uma afirmação se não é compreendido o que ela significa. Ademais, 

um argumento  é  uma coleção  de  afirmações,  composto  por  premissas  e  conclusões  (Carnielli; 

Epstein, 2023, p. 6), e que nunca se deve tolerar ambiguidade na argumentação (Carnielli; Epstein, 

2023, p. 18). Se esta dissertação em filosofia possui como objetivo principal expor os argumentos 

sobre como ser feliz no tratado 5 [36] da Enéada I, isso significa que tanto as premissas quanto as 

conclusões de Plotino neste tratado precisam estar explícitas e compreendidas com precisão. As 

premissas  ocultas  no  texto  precisam ser  explicitadas,  visando  à  qualidade  dos  argumentos.  Os 

termos que se mostrarem imprecisos em Plotino precisam ser melhor explicados, expondo o seu 

significado preciso, para eliminar ambiguidade e assegurar também a qualidade na construção dos 

argumentos. Assim, como método de trabalho, essa dissertação irá, primeiramente, no primeiro e 

segundo capítulos, elucidar conceitos da filosofia de Plotino, a fim de possibilitar a compreensão 

dos argumentos sobre como ser feliz no tratado 5 [36] da  Enéada I e eliminar ambiguidades na 

compreensão dos termos.17

14 Foram realizadas as pesquisas nos bancos de dados do Portal de Periódicos da CAPES, Scielo - Scientific Electronic 
Library Online  -,  BDTD - Biblioteca Digital  Brasileira de Teses e Dissertações -  e no site de buscas do Google,  
procurando pelas palavras-chave “felicidade”, “Plotino” e “eudaimonia”.
15 A dissertação foi publicada em 2016, todavia, não consta no segundo repertório bibliográfico.
16 Destaca-se que a análise foi feita em 08 de abril de 2024. Ao leitor, convém atentar que é um tema no qual não foram  
encontrados registros no Brasil até essa data. 
17 Existe uma grande distância temporal e cultural para a compreensão das Enéadas, visto que Plotino viveu no século 
III. Alguns conceitos, como a felicidade, o tempo, o belo e o feio, bem como outros conceitos em Plotino, podem 



17

Sobre a segunda estratégia de trabalho nos textos desse filósofo,  ao buscar explicar  um 

trecho, surge a dúvida se a explicação feita nesta dissertação está coerente, visando a qualidade da  

interpretação feita por mim em relação ao texto. Para lidar com essa dificuldade, como método de  

trabalho, ao buscar explicar as passagens no tratado 5 [36], foi relevante o critério de intentio operis 

de Umberto Eco: “uma interpretação, caso pareça plausível em determinado ponto de um texto, só 

poderá ser aceita se for reconfirmada – ou pelo menos se não for questionada – em outro ponto do 

texto” (Eco, 1995, p. 14). Dessa forma, as explicações em outras passagens das Enéadas foram de 

grande utilidade para balizar as interpretações do tratado 5 [36].

Sobre o método de trabalho, no que se refere à utilização dos termos em grego, convém uma 

explicação sobre o modo como eles foram utilizados. Os termos-chave são acompanhados do termo 

em grego das Enéadas. Ao ver o termo em grego, o leitor pode detectar esse termo na citação das 

Eneádas, uma correspondência idêntica. Por exemplo, “felicidade (εὐδαιμονεῖν)”. A felicidade foi 

uma opção do tradutor e o termo utilizado por Plotino foi εὐδαιμονεῖν. A palavra εὐδαιμονεῖν é um 

verbo  que  significa  ser  feliz.  Ou  seja,  a  tradução  poderia  ser  outra,  mas  optou-se  por  manter 

conforme a tradução utilizada pelo tradutor. 

Especificamente  para  a  palavra  ἡσυχια e  suas  variações,  existem momentos  em que  eu 

utilizo várias traduções acompanhando esse termo em grego, já que esse é um conceito central nesta  

dissertação.

Ao consultar o termo em grego, foi  consultado o significado dele no  Dicionário grego-

português (2022). Em alguns momentos, foi realizada uma discussão sobre a tradução utilizada pelo 

tradutor. Em alguns casos, a opção escolhida pelo tradutor foi bem assertiva. Porém, em outros,  

proponho uma outra tradução diferente para aquele termo, de modo que se torne mais coerente com 

a interpretação que foi realizada.

PLANO DA DISSERTAÇÃO 

Essa dissertação está formalmente estruturada em quatro capítulos: o primeiro capítulo tem 

como título “Fundamentos para a compreensão da felicidade no tratado 5 [36] - parte 1”, que visa 

explicar sobre conceitos do sistema filosófico de Plotino, para possibilitar uma melhor compreensão 

desse  tratado.  O  segundo  capítulo  é  uma  continuação  do  primeiro,  a  parte  2  trazendo  outros 

conceitos.  O terceiro  capítulo  tem como título  “A felicidade no tratado 5  [36]  da  Enéada I  – 

capítulos 1 a 5” e o quarto capítulo tem como título “A felicidade no tratado 5 [36] da Enéada I – 

capítulos 6 a  10”.  O terceiro e  quarto capítulos desta dissertação abordam os dez capítulos do 

divergir bastante do que se entende na atualidade.



18

tratado 5 [36]. Todos foram escritos com dois objetivos centrais: explicar o conceito de felicidade 

em Plotino e responder à pergunta sobre como ser feliz, com ênfase no tratado 5 [36]. 

Antes de desenvolver a resposta à pergunta problema que norteia essa pesquisa, sobre como 

ser feliz, que será feita no terceiro e quarto capítulos, convém que existam explicações preliminares  

dos conceitos utilizados por Plotino, porque vários deles assumem um significado específico dentro 

do seu sistema filosófico. Como consequência, isso pode ocasionar dificuldades na compreensão 

dos argumentos utilizados por Plotino. Nesse sentido, o primeiro e segundo capítulos apresentam 

um caráter propedêutico, com o fito de possibilitar ao leitor maior inteligibilidade dos argumentos 

desse filósofo sobre o tratado 5 [36].

No que se refere ao tratado 5 [36], Plotino mobiliza diferentes conceitos os quais não estão 

aprofundados nesse tratado. Os conceitos do seu sistema filosófico, como o Uno, o Intelecto e a 

Alma18, bem como outros, como: o homem, o vivente, a virtude, o tempo, a eternidade, o belo, o 

feio, o mal, o sábio e as afecções, serão apresentados no primeiro e segundo capítulos, de modo 

breve,  visto  que  o  objetivo  principal  não  é  dissertar  sobre  esses  conceitos,  somente  fornecer 

explicações suficientes para facilitar a leitura e compreensão do terceiro e quarto capítulos desta 

dissertação, que tratam do objeto desta pesquisa de mestrado.

SOBRE PLOTINO

Para uma interpretação rigorosa dos textos de um filósofo, cumpre não somente compreender 

o que foi dito no texto, mas também o contexto em que a mensagem foi transmitida.19 Dessa forma, 

com o apoio dos comentadores de Plotino, esta seção objetiva uma breve introdução sobre esse 

filósofo. Quem foi Plotino? Os tratados das  Enéadas foram direcionados a quem? Quem são os 

principais filósofos que proporcionaram aprendizados para Plotino e impactaram a sua forma de 

pensar? Existe um objetivo nas Enéadas, considerando a obra como um todo?

Sobre  a  vida  de  Plotino,  ele  foi  um filósofo  que  nasceu no ano de  205 depois  da  Era 

Comum20,  em  Licópolis,  no  Egito,  e  faleceu  no  ano  de  270,  na  região  da  atual  Itália. 

Convencionalmente, a sua produção filosófica está localizada no fim do período da filosofia antiga, 

18 Nesta dissertação, a “Alma” hipóstase é escrita com maiúscula, enquanto a “alma” minúscula refere-se à multiplicida-
de da alma. Por exemplo, ao referir-se ao ser humano, fala-se da alma, das partes sensível e inteligível. Na relação entre 
as hipóstases, fala-se da Alma, do Intelecto e do Uno. 
19 Segundo Severino, no que se refere à análise do texto, convém saber sobre o autor do texto e informações prévias da  
vida do autor, da obra, identificar a finalidade do texto, sua natureza geral, como surgiu, por que foi escrito. Assim, essa  
introdução sobre Plotino visa proporcionar ao leitor, sucintamente, informações sobre a vida e contexto em que foram 
escritas as Enéadas de Plotino (Severino, 2008, p. 15).
20 Na escrita dessa dissertação, foram utilizadas expressões Era Comum ou Antes da Era Comum, para realizar as  
marcações de tempo do calendário gregoriano.



19

sendo este autor um filósofo neoplatônico. Baracat Júnior (2006, p. 18-21) fornece uma linha do 

tempo sobre Plotino, tomando como referência principal a obra Vida de Plotino, escrita por Porfírio, 

discípulo  desse  filósofo.  Depois  de  se  desiludir  com  filósofos  célebres  de  Alexandria,  teria 

encontrado Amônio Saccas e se tornado seu aluno por onze anos, dos vinte e oito até os trinta e 

nove anos. Aos trinta e nove anos, ele foi desejoso de experimentar a filosofia praticada entre os 

persas e os hindus. Assim, juntou-se a uma expedição do imperador Gordiano. Durante a viagem, o 

imperador  foi  assassinado.  Como consequência,  Plotino suspendeu a  viagem ao Oriente  e,  aos 

quarenta anos, se instalou em Roma.

Sobre a escrita de Plotino, de acordo com Porfírio, ele permaneceu muito tempo sem nada 

escrever.21 Quando  começou  a  escrever,  sua  visão  não  o  auxiliava  na  leitura.  Assim,  ele  não 

suportava copiar ou ler uma segunda vez o que foi escrito apenas uma vez. Antes de escrever, ele 

concluía  uma reflexão  em si  mesmo,  do  princípio  ao  fim,  e  somente  depois  se  colocava  para 

escrever as suas reflexões. Escrevia de tal modo que parecia copiar as ideias em um livro.22 Segundo 

Porfírio,  Plotino  era  mais  abundante  em ideias  do  que  em palavras,  expressava-se  inspirado  e 

apaixonadamente.  Nos seus escritos estão misturadas, às vezes de modo implícito, sem referenciar 

explicitamente  os  filósofos,  tanto  doutrinas  estoicas  quanto peripatéticas.23 Além disso,  Porfírio 

relata sobre a meta de Plotino, a união dele com deus, uma meta por uma atividade inefável, a qual  

ocorreu quatro vezes,  sendo que Porfírio vivenciou essa experiência somente uma vez.  Quando 

começou a escrever, já estava em Roma. Sobre o objetivo de Plotino, Porfírio aponta que era uma 

união com deus.24

Sobre o objetivo das  Enéadas,  considerando a obra como um todo, Reale (1994, p. 522) 

afirma que as Enéadas fornecem um caminho para levar o homem a ser deus.25  Bussanich (2017, p. 

57) comenta que, para Plotino, o Uno ou o Bem26 é a finalidade última do filosofar. Para Plotino, é 

necessário o retorno do ser humano ao princípio, ao Uno. Desse modo, ao buscar compreender sobre 

a função das  Enéadas, a partir de Reale, aliado à compreensão sobre Plotino, de acordo com os 

relatos de Porfírio, é possível inferir que ele não somente buscava a união com deus, mas também 

deixar em seus escritos esse caminho por ele traçado. Esse entendimento é, pois, coerente com a tese 

21 Vp, 3.
22 Vp, 8.
23 Vp, 14.
24 Vp, 23.
25 Para  corroborar  essa  afirmação de  Reale,  pode-se  destacar  a  seguinte  passagem das  Enéadas:  ’Επειδὴ τὰ κακὰ 
ἐνταῦθα καὶ τόνδε τὸν τόπον περιπολεῖ ἐξ ἀνάγκης, βούλεται δὲ ἡ ψυχὴ ϕυγεῖν τὰ κακά, ϕευκτέον ἐντεῦθεν. Τίς οὖν ἡ  
ϕυγή ; θεῷ, ϕησιν, ὁμοιωθῆναι (En. I, 2 [19], 1, 1-5). Tradução: “Como os males estão aqui e “esta região rondam por 
necessidade”, e a alma quer fugir dos males, “devemos fugir daqui”. Então, qual é a fuga? “Assemelhar-se a deus”, diz  
ele. E alcançamos isso, se “nos tornamos justos e pios com sabedoria” e, de modo geral, na virtude” (Baracat Júnior,  
2006, p. 251).
26 “Bem” com a letra B maiúscula é sinonimo do Uno.



20

de Hadot, na obra  O que é filosofia antiga?, que o discurso filosófico precisa ser compreendido 

como um modo de vida, “a filosofia é, antes de tudo, uma maneira de viver, mas está estreitamente  

vinculada ao discurso filosófico” (Hadot, 2010, p. 18).



21

1 FUNDAMENTOS PARA A COMPREENSÃO DA FELICIDADE NO TRATADO 5 [36]

É impossível  entender  o  que  significa,  de  fato,  a  felicidade  em Plotino  sem que  exista 

também um entendimento sobre a metafísica nas Enéadas. Conforme será exposto nas explicações 

do tratado 5 [36], a felicidade se mede em relação à eternidade (En. I, 5 [36], 7, 20-22). Mas, o que 

é a eternidade? Outra afirmação no tratado 5 [36] é sobre quem falta a beleza no presente, busca a  

beleza na memória (En. I, 5 [36], 9.) Mas, o que é a beleza? Qual é a relação da beleza com o Uno?  

Por qual motivo a falta de beleza no presente faz buscar a beleza na memória? Qual é a relação da 

beleza com a felicidade? 

Para  lidar  com  essas  dificuldades,  esse  capítulo  e  o  próximo  capítulo  realizarão  uma 

introdução aos conceitos do sistema filosófico de Plotino, com o objetivo de possibilitar a adequada 

compreensão do tratado 5 [36]. Como a pergunta que norteia esse trabalho é sobre como ser feliz,  

tomando como referência o tratado 5 [36], a introdução dos conceitos realizada buscará articular os 

conceitos com a felicidade, além de responder progressivamente à pergunta sobre como ser feliz.

1.1 O UNO, O INTELECTO (ΝΟΥ͂Σ) E A ALMA

Existem três conceitos fundamentais para entender outros conceitos em Plotino: O Uno, o 

Intelecto e a Alma. Começa-se, então, por essa base, o que facilitará e possibilitará a compreensão 

do seu sistema filosófico.

1.1.1 O Uno (ἓν)

De acordo com Plotino, “O uno é todas as coisas e nenhuma é o uno; pois é princípio de 

todas as coisas, não sendo todas as coisas, mas desse modo é todas as coisas” (En. V, 2 [11], 1, 1-

2)27. Ao afirmar que o Uno (ἕν) é todas as coisas e nenhuma é o Uno, isso significa dizer que cada 

coisa possível de ser nomeada é uma parte do Uno, porém, cada uma das suas partes não pode ser  

reduzida ao Uno. Além disso,  se alguém se perguntar sobre a origem de tudo o que existe no 

universo, a resposta que Plotino fornece é que o Uno é essa origem, o princípio de todas as coisas. 

27 Tradução: Maia Jr. (2022b, p. 45). Τὸ ἓν πάντα καὶ οὐδὲ ἕν· ἀρχὴ γὰρ πάντων, οὐ πάντα, ἀλλ’ ἐκείνως πάντα. De 
acordo com a ABNT, a referência bibliográfica correta é “(2022, p. 45)”. Porém, se for feito somente dessa forma, não  
será possível identificar o tradutor. Desse modo, optou-se por sempre mencionar Maia Jr. antes de colocar a referência  
ABNT, para identificar que a tradução utilizada foi realizada por esse autor, além de diferenciar da tradução feita por  
Baracat Júnior. Portanto, enquanto nessa dissertação a citação de Maia Júnior segue o modelo “Tradução: Maia Jr 
(2022b, p. 45)”, a referência à tradução de Baracat Júnior segue o modelo “Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 251”. Em 
Baracat Júnior, como é uma tese de doutorado, referencia-se o nome do autor da tese e não o autor, que é Plotino.



22

Logo, pode-se afirmar que conceitos como a felicidade, a infelicidade, o ser humano, o belo, o bem,  

o mal e tantos outros conceitos possuem como o princípio o Uno. 

A partir do Uno, surge o Intelecto (νοῦς)28. Sobre características do Uno, Plotino explica que 

ele é inefável, ou seja, as palavras, as formas ou os símbolos não são adequados para se referir a ele, 

visto que ele não é algo.

Portanto nem inteligência é, mas é antes da inteligência; pois a inteligência é algo dentre as  
coisas que são; e aquele [uno] não é algo, mas é antes de cada coisa, não sendo o que é;  
pois mesmo o que é tem uma figura tal como do que é, mas aquele é desprovido de figura,  
mesmo de figura inteligível (En. VI, 9 [9], 3, 36-39).29

É possível observar nesse trecho o contraste entre ser e não-ser. O Intelecto é algo, e o Uno 

(ἐκεῖνο30) não é algo. Plotino também explica que o Uno é anterior ao Intelecto, estabelecendo uma 

relação entre algo que é – o Intelecto – e algo que não é – o Uno –. Assim, comentadores utilizam a 

palavra henologia31 para se referir ao Uno, considerando a ontologia aquilo que começa a partir do 

Intelecto. Conforme Narbone (2014, p. 30), a tese central de Plotino sobre o Uno é que ele é além  

do ser. Ao exemplificar aquilo que não é, Plotino diz que o Uno é desprovido de figura, mesmo de  

figura  inteligível,  o  que  ocasiona  problemas  relacionados  a  essa  questão.32 É  preciso  tomar  o 

cuidado com a afirmação de que o Uno é o nada, visto que esse entendimento é falso (Narbone, 

2014, p. 82).

Até o momento, foi explicado que o Uno é o princípio de todas as coisas e o Uno é anterior 

ao Intelecto. Prossegue-se, então, para a compreensão da relação da Alma (ψυχή) com o Uno e a 

relação do corpo (σῶμα) com o Uno. 

E alma não é naquele [cosmo], mas aquele é nela; pois nem o corpo é lugar para a alma, 
mas alma é em inteligência, e corpo é em alma, e inteligência é em algo diverso; e deste  
não há mais algo diverso, para que fosse nele mesmo; não é em parte alguma, portanto; 
então aí é em nenhuma parte. Então onde são as coisas diversas? Nele. Portanto nem está 
separado das coisas diversas nem ele mesmo é nelas, nem há nada que o tenha, mas ele tem 
todas as coisas. Por isso mesmo aí é o bem de todas as coisas, porque todas as coisas tanto 

28 Baracat Júnior traduz νοῦς por “Intelecto”, enquanto Maia Júnior traduz νοῦς por “inteligência”. Em tradução para o 
português da obra de Hadot  Plotino ou a simplicidade do olhar, a tradução usada é “Espírito” (Hadot, 2019, p. 15). 
Normalmente, são esses três termos em português que os pesquisadores de Plotino utilizam para se referir ao νοῦς.  
Nessa dissertação, adotou-se como padrão a tradução de νοῦς por Intelecto.
29 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 533). Οὐδὲ νοῦς τοίνυν, ἀλλὰ πρὸ νοῦ· τὶ γὰρ τῶν ὄντων ἐστὶν ὁ νοῦς· ἐκεῖνο δὲ οὔ τι,  
ἀλλὰ πρὸ ἑκάστου, οὐδὲ ὄν· καὶ γὰρ τὸ ὂν οἷον μορϕὴν τὴν τοῦ ὄντος ἔχει, ἄμορϕον δὲ ἐκεῖνο καὶ μορϕῆς νοητῆς. Os  
colchetes nessa citação foram colocados por Maia Júnior.
30 Pronome demonstrativo em grego se referindo ao Uno. Maia Júnior explica que esse termo se refere ao Uno.
31 Bezerra (2006, p. 67) explica que o Uno de Plotino é superior a todo ser, não sendo reduzido a nenhuma das suas  
partes.
32 Um problema que decorre dessa afirmação é sobre como se pode afirmar algo sobre algo que não é algo. Seria isso  
possível?  Essa  é  uma questão  complexa.  Para  respondê-la,  isso  implicaria  um desvio  do  objetivo  principal  desse  
trabalho, que é o estudo da felicidade no tratado 5 [36]. Como um dos possíveis estudiosos de Plotino para aprofundar 
nessa questão, sobre a necessidade do Uno no sistema filosófico de Plotino, recomenda-se a leitura de Bezerra (2006, p.  
66-74).



23

são para ele quanto são dependentes dele, cada uma de modo diverso (En. V, 5 [32], 9, 29-
37).33

A alma está no corpo ou é o corpo que está na alma? Para Plotino, a alma é lugar para o  

corpo, ou seja, a alma é anterior ao corpo.34 Existe também uma relação da Alma com o Intelecto. 

Segundo Plotino, a Alma é no Intelecto. Além disso, nessa passagem, o filósofo aponta a relação do 

Intelecto com algo diverso, sendo esse algo diverso o Uno. Assim, é possível observar que o corpo 

está  na  Alma,  a  Alma  no  Intelecto,  o  Intelecto  no  Uno.  Observando  de  outro  modo,  pode-se 

perceber  uma relação  entre  o  sensível  e  o  inteligível.  Plotino  também explica  que  existe  uma 

dependência entre todas as partes em relação ao Uno, o que significa que não existe nenhuma parte 

que seja independente do princípio. Todas possuem alguma ligação.

Essa  passagem  de  Plotino  possibilita  compreender  as  divisões  dentro  do  seu  sistema 

filosófico. Todavia, diante do que foi exposto, ainda não está explicado o comportamento das partes 

originárias do Uno com o próprio Uno. Como a Alma se comporta em relação ao Uno?

Por isso as coisas que não são uno se esforçam como podem para vir a ser uno, umas são de 
mesma natureza e convergem por natureza ao mesmo, querendo unificar-se com elas; pois 
cada uma não se esforça umas longe das outras, mas umas para outras e para si mesmas;  
todas as almas desejariam ir ao uno depois da essência delas. De ambas as partes é o uno:  
pois é o ‘a partir de que’ e o ‘para que’; pois tanto [alma] começa a partir do uno quanto se  
esforça para o uno (En. VI, 2 [43], 11, 20-26).35

Plotino explica  que todas as  coisas  se  esforçam (σπεύδει)  para  vir  a  ser  Uno (ἕν).  Isso 

significa dizer que existe o interesse de um ser em se aproximar daquilo que é anterior ao ser. A 

palavra σπεύδει é um verbo e apresenta como possíveis sentidos: apressar ou acelerar,  algo ou 

alguém; esforçar-se por ou dedicar esforços a algo ou alguém. Portanto, é possível compreender que 

não  somente  as  coisas  se  esforçam para  vir  a  ser  Uno,  mas  que  existe  uma certa  pressa,  um 

empenho significativo para atingir esse objetivo.

É possível também observar que existe um princípio de semelhança e atração atuando nas 

coisas, regendo a proximidade ou distanciamento em relação ao Uno. As coisas que são de mesma 

33 Tradução: Maia Jr. (2022b, p. 140). Ψυχὴ δὲ οὐκ ἐν ἐκείνῳ, ἀλλ’ ἐκεῖνος ἐν αὐτῇ· οὐδὲ γὰρ τόπος τὸ σῶμα τῇ ψυχῇ,  
ἀλλὰ ψυχὴ μὲν ἐν νῷ, σῶμα δὲ ἐν ψυχῇ, νοῦς δὲ ἐν ἄλλῳ· τούτου δὲ οὐκέτι ἄλλο, ἵν’ ἂν ἦν ἐν αὐτῷ· οὐκ ἐν ὁτῳοῦν 
ἄρα· ταύτῃ οὖν οὐδαμῇ. Ποῦ οὖν τὰ ἄλλα ; ἐν αὐτῷ. Οὔτε ἄρα ἀϕέστηκε τῶν ἄλλων οὔτε αὐτὸς ἐν αὐτοῖς ἐστιν οὐδὲ  
ἔστιν οὐδὲν ἔχον αὐτό, ἀλλ’ αὐτὸ ἔχει τὰ πάντα. Διὸ καὶ ταύτῃ ἀγαθὸν τῶν πάντων, ὅτι καὶ ἔστι καὶ ἀνήρτηται πάντα  
εἰς αὐτὸ ἄλλο ἄλλως.
34 De acordo com Plotino, é o corpo que está na alma e não o contrário, que uma alma está no corpo: “ Por isso também 
Platão [diz] muito bem não tendo posto a alma no corpo, no universo, mas o corpo na alma, e diz que por um lado há  
algo da alma em que é o corpo, e por outro há algo em que é nenhum corpo, das potências dessa parte da alma,  
claramente, o corpo não necessita” (Maia Júnior, 2022a, p. 74). Διὸ καὶ Πλάτων καλῶς τὴν ψυχὴν οὐ θεὶς ἐν τῷ σώματι  
ἐπὶ τοῦ παντός, ἀλλὰ τὸ σῶμα ἐν τῇ ψυχῇ, [καί] ϕησὶ τὸ μέν τι εἶναι τῆς ψυχῆς ἐν ᾧ τὸ σῶμα, τὸ δὲ ἐν ᾧ σῶμα μηδέν,  
ὧν δηλονότι δυνάμεων οὐ δεῖται τῆς ψυχῆς τὸ σῶμα (En. IV, 3 [27], 22, 7-11).
35 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 125-126). Διὰ τοῦτο καὶ τὰ μὴ ἓν ὡς δύναται σπεύδει ἓν γενέσθαι, τὰ μὲν ϕύσει αὐτῇ τῇ 
ϕύσει συνιόντα εἰς ταὐτὸν ἑνοῦσθαι αὐτοῖς θέλοντα· οὐ γὰρ ἀπ’ ἀλλήλων σπεύδει ἕκαστα, ἀλλ’ εἰς ἄλληλα καὶ εἰς  
αὐτά· καὶ ψυχαὶ πᾶσαι εἰς ἓν ἂν βούλοιντο ἰέναι μετὰ τὴν αὐτῶν οὐσίαν. Καὶ ἀμϕοτέρωθεν δὲ τὸ ἕν· καὶ γὰρ τὸ ἀϕ’ οὗ  
καὶ τὸ εἰς ὅ· καὶ γὰρ ἄρχεται ἀπὸ τοῦ ἓν καὶ σπεύδει εἰς τὸ ἕν.



24

natureza (ϕύσει) convergem devido à sua natureza36. Ademais, Plotino afirma que o esforço de cada 

coisa não é longe das outras coisas, porém, uma para as outras e para si mesma, e em relação ao 

Uno. É possível afirmar, então, que o esforço de cada coisa não é somente sobre si mesma, existe  

uma cooperação delas em relação ao Uno. Essa cooperação ocorre por meio da natureza. Parece que 

aquelas coisas que possuem sua natureza mais semelhante ao Uno tendem a se juntar, em vista do 

objetivo de vir a ser o Uno.

Desse modo, coloca-se em questão: em que lugar no sistema filosófico de Plotino se insere a 

felicidade? Primeiro, será explicado pela redução ao absurdo (Reductio ad absurdum), de modo a 

expor o que não é a felicidade. Assim, será possível realizar alguma asserção sobre o que ela é. Por 

redução ao absurdo, afirmar que as coisas se empenham significativamente (σπεύδει) em relação ao 

Uno e são infelizes expõe uma contrariedade lógica. Nesse sentido, o que Plotino parece apontar é  

que a felicidade é um indicador do sucesso do esforço (σπεύδει) em relação ao Uno. Conforme as 

orientações de Eco (1995,  p. 14), recorrer-se-á a outras passagens nas Enéadas, em específico no 

tratado 5 [36], que é o objeto de estudo desta dissertação, para validar a tese de que a felicidade atua 

como um indicador em relação ao Uno.

Sobre  o  esforço  das  coisas  para  vir  a  ser  Uno,  como se  pode  observar  se  alguém está 

obtendo sucesso nesse objetivo? 

Certamente não é preciso buscar de onde; pois não há o ‘de onde’; pois nem vem nem vai  
de modo algum, mas se mostra e não se mostra; por isso não há necessidade de perseguir,  
mas de permanecer em tranquilidade, até que se mostre,  tendo-se preparado para ser o 
próprio espectador, como olho permanece cercando os ressurgimentos do sol; ele tendo-se 
mostrado  acima  do  horizonte  –  desde  o  oceano,  dizem  os  poetas  –  deu-se  para  ser 
contemplado pelos olhos (En. V, 5 [32], 8, 1-7).37

Plotino diz que é necessário permanecer em tranquilidade (ἡσυχῇ), com o fito de o Uno38 

aparecer  para  a  pessoa,  ao  invés  de  buscá-lo.  O  sentido  que  transparece  nessa  passagem,  no 

momento em que é dito sobre a necessidade de não se buscar pelo Uno, é sobre um cuidado de si. O 

primordial é um cuidado de si. O termo ἡσυχῇ, traduzido por Maia Jr. por tranquilidade, significa 

também: sem nenhum movimento, sem agitação, um estado de serenidade. Nesse sentido, ἡσυχῇ 

possibilita dizer também que esse estado de estar sem movimento, sem agitação, aparece como uma 

36 Plotino explica que as coisas se esforçam para vir a ser Uno e que existe um princípio de semelhança regendo essas  
aproximações ou distanciamentos. Na En. I, 2 [19], 1, 1-4, Plotino diz sobre se assemelhar ao deus, de modo geral, por 
meio  da  virtude.  Portanto,  a  direção  do  esforço  do  ser  humano,  nessa  busca  de  vir  a  ser  Uno,  é  por  meio  do 
desenvolvimento de virtudes.
37 Tradução: Maia Jr. (2022b, p. 136). ῍Η οὐ δεῖ ζητεῖν πόθεν· οὐ γάρ ἐστι τὸ πόθεν· οὔτε γὰρ ἔρχεται οὔτε ἄπεισιν  
οὐδαμοῦ, ἀλλὰ ϕαίνεταί τε καὶ οὐ ϕαίνεται· διὸ οὐ χρὴ διώκειν, ἀλλ’ ἡσυχῇ μένειν, ἕως ἂν ϕανῇ, παρασκευάσαντα 
ἑαυτὸν θεατὴν εἶναι, ὥσπερ ὀϕθαλμὸς ἀνατολὰς ἡλίου περιμένει· ὁ δὲ ὑπερϕανεὶς τοῦ ὁρίζοντος — ἐξ ὠκεανοῦ ϕασιν 
οἱ ποιηταί — ἔδωκεν ἑαυτὸν θεάσασθαι τοῖς ὄμμασιν.
38 De acordo com Brandão (2013b, p. 96), com base em sua leitura da En. V, 5, 8, 1-7, aquilo que se mostra é o Uno, 
que deve ser aguardado serenamente.



25

condição desse  esforço do ser  humano em direção ao Uno.39 O termo ἡσυχῆ revela,  pois,  um 

indicador, nessa metáfora do Sol que aparece no horizonte, quando a alma está tranquila e sem 

agitação (ἡσυχῇ). O cuidado de si se revela como uma busca pela tranquilidade, um preparo para 

que o interior40 de alguém esteja sem agitação.

No sentido oposto, quem está distante da tranquilidade, está com maior agitação. Como 

consequência, tornará difícil para o ser humano conseguir contemplar, nessa metáfora do Sol, o 

princípio. Pode-se deduzir então que (i) a tranquilidade (ἡσυχῇ) se apresenta como uma condição a 

quem busca algum conhecimento do Uno, visto que o oposto a tranquilidade distancia alguém da 

possibilidade de que o Uno, na metáfora do Sol,  se revele para alguém; (ii)  existe um tipo de 

investigação sobre o princípio da realidade de todas as coisas que demanda do investigador um 

cuidado de si, um preparo para que se possa realizar a investigação.41

Ao que parece, a tranquilidade que Plotino diz nessa passagem não é uma tranquilidade 

qualquer.42 Se cruzar essa citação das  Enéadas com as explicações de Porfírio, que Plotino teve 

quatro vezes o momento de união com o princípio,43 e considerando o que Hadot (2010, p. 18) 

explica sobre a filosofia antiga ser um modo de vida; a tranquilidade (ἡσυχῇ) passa um sentido de 

algo realmente profundo e intenso, um estado significativo de ausência de agitação, para, com base 

na metáfora do Sol de Plotino, possibilitar que o Uno se mostre a alguém.44 A inferência realizada 

39 Uma possível reflexão a partir de Plotino, em vista da felicidade, é sobre de que modo o ambiente externo pode  
contribuir para a felicidade. Se é plausível afirmar que existe uma proximidade entre a felicidade e esse estado sem 
agitação (ἡσυχῇ), será que as pessoas que convivem com frequência em ambientes externos, os quais aumentam a  
agitação interna delas, as afastam da felicidade? Ademais, será que ambientes externos os quais promovam um estado 
de reduzida agitação interna auxiliam para a felicidade? Plotino explica sobre a necessidade das virtudes, que é algo  
interno, para se aproximar do Uno (En. I, 2 [19], 1, 1-4). Mesmo que exista um ambiente externo que promova um 
estado interno que reduza a agitação, pelo que se pode entender com base em Plotino, sem o desenvolvimento de  
virtudes, a felicidade não é aumentada. O que se poderia dizer é que a parte superior da alma seria momentaneamente  
fortalecida, contribuindo possivelmente para um melhor discernimento sobre as virtudes (Cf.  En. I, 8 [51], 9, 1-4), 
porém, não obrigatoriamente essa pessoa estará mais feliz, já que é necessária uma alteração no modo de vida. Essa  
nota de rodapé se propôs a elaborar um raciocínio inicial, mesmo que limitado, sobre uma relação entre o ambiente  
externo, a tranquilidade e a redução de agitação e a felicidade.
40 Conforme Brandão (2012, p. 73), as hipóstases existem também no homem interior.
41 Ao afirmar que existe um tipo de investigação sobre o princípio, o Uno, que demanda um cuidado de si, não se busca  
afirmar que essa é a única possibilidade existente. É somente um possível caminho detectado com base nas explicações  
de Plotino.
42 É preciso estar atento que, em Plotino, a tranquilidade (ἡσυχῇ) assume um significado bem especifico, não devendo 
ser confundida com um estado de tranquilidade qualquer. Nessa explicação, o estado sem agitação (ἡσυχῇ) indica uma 
peculiaridade dessa experiência.
43 Vp, 23.
44 Considerando que houve poucas vezes em que Plotino entrou nesse estado de união com o princípio, parece que o  
estado de tranquilidade (ἡσυχῇ), no seu sentido mais profundo e intenso, é algo raro. Pode-se admitir três significados  
para ἡσυχῇ. O primeiro deles considera a tranquilidade (ἡσυχῇ) no seu sentido mais forte possível, a tranquilidade que 
possibilita a contemplação do Uno. O segundo possível significado de tranquilidade (ἡσυχῇ) é o seu sentido mais fraco,  
um estado  de  tranquilidade  mais  usual  e  comum.  Por  exemplo,  quando,  devido  às  condições  externas,  como um 
ambiente calmo, uma pessoa momentaneamente usufrui  da tranquilidade.  Um terceiro significado de tranquilidade 
(ἡσυχῇ) é quando relacionada à felicidade (εὐδαιμονεῖν). Esse significado será explicado e aprofundado no segundo 
capítulo desta dissertação. A diferença entre os dois primeiros significados está na intensidade da tranquilidade. Sobre o  
primeiro  significado,  traz-se  a  explicação  de  Brandão  (2022),  que  auxiliará  a  entender  e  aprofundar  melhor  essa 
acepção. No momento da experiência suprarracional de união com o Uno, nada se move na alma, nem as paixões, nem 



26

aqui deve ser entendida somente como uma possível interpretação, se for admitido que ele buscou 

nas Enéadas explicar as suas vivências, já que a filosofia antiga, conforme Hadot, não era entendida 

somente como um discurso racional, mas também um modo de vida.

Foi discorrido sobre a tranquilidade (ἡσυχῇ). Qual a relevância da compreensão desse termo 

diante do objetivo dessa pesquisa sobre como ser feliz no tratado 5 [36]? Se é plausível afirmar que 

é contraditório uma pessoa buscar agitação interna e esperar que o Uno se mostre, bem como é  

contraditório  que  alguém  se  esforce  na  direção  do  Uno  e  seja  infeliz,  parece  que  tanto  a 

tranquilidade quanto a felicidade atuam como indicador de sucesso desse esforço na direção do 

Uno. Portanto, se esse raciocínio for plausível, a felicidade em Plotino incorpora em seu sentido a 

tranquilidade ou um estado de ausência de agitação.

1.1.2 O Intelecto (νοῦς)

O tratado 5 [36], que é o objeto de estudo desta dissertação, é intitulado “Se a felicidade 

aumenta com o tempo”. O que é o tempo em Plotino e qual a relação do tempo com o Intelecto  

(νοῦς)? A passagem a seguir busca introduzir a reflexão sobre o conceito de tempo em Plotino, de 

modo a compor as explicações sobre o que é o Intelecto. Um aprofundamento sobre o que é o 

tempo será feito posteriormente. Conforme Plotino, o Intelecto tem apenas o que é e não tem nem o 

passado, nem o futuro.

Então [a inteligência] tem tudo que é estável em si, e tem apenas “é”, e sempre o “é”, de 
modo algum tem o futuro – pois ainda é então – nem o passado – pois nada ali passou –  
mas o “sempre” está instituído, enquanto são as mesmas coisas, que assim se mantêm, tal  
que amando a si mesmas (En. V, 1 [10], 4, 21-25).45

Se for considerado que o conceito de tempo cronológico contém o conceito de passado e de 

futuro e que o Intelecto não contém nem o passado, nem o futuro, então, não existe o tempo no 

Intelecto. Ademais, considerando que a partir do Uno surge o Intelecto e posteriormente a Alma e o 

as sensações ou o pensamento. Considerando que o ser humano é composto de corpo e alma, isso transmite o sentido de 
proporcionalidade. O corpo, que é composto por matéria, sempre irá provocar agitação ou movimento, então parece 
plausível afirmar que durante o momento de união com o Uno, é como se a intensidade de experiência proporcionada de 
quietude  na  alma  fosse  muito  maior  do  que  os  efeitos  da  agitação  ou  movimento  ocasionado  pelo  corpo.  Para 
exemplificar, de um modo impreciso, com o objetivo de ilustrar através do conjunto dos números naturais, atendo-se  
aos efeitos, é como se 99% da percepção fosse quietude e percepção de ausência de movimento, enquanto 1% fosse  
agitação ou movimento, por causa do corpo. Ressalta-se que 99% é somente um número arbitrário, com o objetivo de 
exemplificar a quietude profunda. Precisamente, não é possível afirmar qual a porcentagem, mas certamente é bem mais  
expressiva a percepção da quietude em relação à agitação. Nota sobre essa referência: o livro foi consultado em formato 
Epub, nesse sentido, não foi possível informar o número da página da citação, somente o capítulo do livro.
45 Tradução:  Maia Jr.  (2022b,  p.  23).  ῎Εχει  οὖν [ἐν τῷ αὐτῷ] πάντα ἑστῶτα ἐν τῷ αὐτῷ,  καὶ  ἔστι  μόνον,  καὶ  τὸ  
<<ἔστιν>> ἀεί, καὶ οὐδαμοῦ τὸ μέλλον — ἔστι γὰρ καὶ τότε — οὐδὲ τὸ παρεληλυθός — οὐ γάρ τι ἐκεῖ παρελήλυθεν —  
ἀλλ’ ἐνέστηκεν ἀεὶ ἅτε τὰ αὐτὰ ὄντα οἷον ἀγαπῶντα ἑαυτὰ οὕτως ἔχοντα. Nota: os colchetes foram colocados por Maia  
Jr.



27

corpo,46 e que o conceito de tempo existe na realidade do ser humano, pode-se afirmar que o tempo 

surge após o Intelecto.47

Se o tempo não existe no Intelecto, o que existe, pois, nessa hipóstase? A eternidade. A 

eternidade pode ser definida como aquilo que sempre é (ἔστιν). Plotino explica no tratado 5 [36] – 

Sobre se a felicidade aumenta com o tempo – que a felicidade é sempre medida em relação à  

eternidade e não em relação ao tempo.48 Isso significa dizer que ela não é medida em relação nem 

ao Uno e nem à Alma, mas sim em relação ao Intelecto.49 Por agora, cabe apenas mencionar que 

existe uma relação entre a felicidade e o Intelecto. 

Em Plotino, o conceito de vida é relevante para a felicidade, já que a felicidade e a vida são 

consideradas sinônimos (En. IV [46], 1, 1-3). Dessa forma, convém adentrar mais no que significa a 

vida para esse filósofo.

Por isso a eternidade é algo majestoso e o pensamento a declara idêntica a deus: declara-a  
idêntica a esse deus [Intelecto]50. E com beleza a eternidade poderia ser definida como um 
deus manifestando-se e revelando-se tal como é: o ser como inabalável e idêntico e assim e 
solidamente fundado em vida. E se dizemos que ela é composta de muitas coisas, não é 
preciso  surpreender-se,  pois  cada  um  dos  seres  de  lá  é  muitas  coisas  por  seu  poder 
ilimitado; porque o infinito é o que não têm carência, e propriamente isso, pois nada seu se  
consome. E se alguém, assim, disser que a eternidade é uma vida já infinita porque existe 
inteira e nada seu se consume por não ter sido nem vir a ser - pois assim não seria inteira  
agora - estaria próximo de defini-la (En. III, 7 [45], 5, 18-28).51

46 Cf. En. V, 5 [32], 9, 29-37. Em vários momentos desta dissertação, foi utilizada a expressão “Cf.” (confira). Na maior 
parte das vezes em que foi utilizada essa expressão, a citação já foi utilizada anteriormente. Portanto, o leitor pode 
encontrar no próximo texto, por meio da ferramenta localizar, a citação. Por exemplo, pode-se digitar “En. V, 5 [32], 9” 
para localizar a citação.
47 Plotino explica que na eternidade, que está no Intelecto (νοῦς): “É preciso, portanto, elevarmo-nos a nós mesmos 
àquela  disposição  que  dizíamos  existir  na  eternidade,  aquela  vida  plácida,  toda  junta,  já  infinita,  completamente  
indeclinável e estabelecida no Uno e ao Uno dirigida. O tempo ainda não existia, não pelo menos para aqueles, e nós 
engendraremos o tempo na razão e pela natureza do que é posterior (En. III, 7 [45], 11, 1-6). Δεῖ δὴ ἀναγαγεῖν ἡμᾶς 
αὐτοὺς πάλιν εἰς ἐκείνην τὴν διάθεσιν ἣν ἐπὶ τοῦ αἰῶνος ἐλέγομεν εἶναι, τὴν ἀτρεμῆ ἐκείνην καὶ ὁμοῦ πᾶσαν καὶ  
ἄπειρον ἤδη ζωὴν καὶ ἀκλινῆ πάντη καὶ ἐν ἑνὶ  καὶ πρὸς ἓν ἑστῶσαν. Χρόνος δὲ οὔπω ἦν, ἢ ἐκείνοις γε οὐκ ἦν,  
γεννήσομεν δὲ χρόνον λόγῳ καὶ ϕύσει τοῦ ὑστέρου.
48 Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22.
49 Existe uma dificuldade na relação da felicidade e o Uno. Como o Uno é inefável, anterior ao ser e à linguagem, ele 
não pode ser expresso com precisão por meio de palavras. O problema surge: como medir algo em relação ao Uno?  
Portanto, o que se apresenta é que a felicidade não pode ser medida em relação ao Uno, mas ao nível do Intelecto  
(νοῦς). Porém, todas as almas se esforçam na direção do Uno e a felicidade parece indicar o êxito dessa direção (Cf. En. 
VI, 2 [43], 11, 20-26). Percebe-se, pois, que parece existir uma fronteira imprecisa entre o Uno e o Intelecto (νοῦς) com 
a felicidade, já que mesmo no nível do Intelecto, a alma do ser humano continua buscando o Uno, que está fora do 
domínio da linguagem. Portanto, não se mede a felicidade em relação ao Uno, mas parece que a medida é no limite, em  
uma  situação  infinitesimal,  do  Intelecto  (νοῦς)  em relação  ao  Uno.  Em outras  palavras,  é  uma  fronteira  entre  a  
linguagem e a não-linguagem.
50 De acordo com nota de rodapé de Baracat Júnior, a palavra “Deus” se refere ao Intelecto.
51 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 645-646. ῞Οθεν σεμνὸν ὁ αἰών, καὶ ταὐτὸν τῷ θεῷ ἡ ἔννοια λέγει· λέγει δὲ τούτῳ  
τῷ θεῷ. Καὶ καλῶς ἂν λέγοιτο ὁ αἰὼν θεὸς ἐμϕαίνων καὶ προϕαίνων ἑαυτὸν οἷός ἐστι, τὸ εἶναι ὡς ἀτρεμὲς καὶ ταὐτὸν  
καὶ οὕτως καὶ τὸ βεβαίως ἐν ζωῇ. Εἰ δ’ ἐκ πολλῶν λέγομεν αὐτόν, οὐ δεῖ θαυμάζειν· πολλὰ γὰρ ἕκαστον τῶν ἐκεῖ διὰ  
δύναμιν ἄπειρον· ἐπεὶ καὶ τὸ ἄπειρον τὸ μὴ ἂν ἐπιλείπειν, καὶ τοῦτο κυρίως, ὅτι μηδὲν αὐτοῦ ἀναλίσκει. Καὶ εἴ τις οὕτω 
τὸν αἰῶνα λέγοι ζωὴν ἄπειρον ἤδη τῷ πᾶσαν εἶναι καὶ μηδὲν ἀναλίσκειν αὐτῆς τῷ μὴ παρεληλυθέναι μηδ’ αὖ μέλλειν 
— ἤδη γὰρ οὐκ ἂν εἴη πᾶσα — ἐγγὺς ἂν εἴη τοῦ ὁρίζεσθαι.



28

A eternidade (αἰών) é idêntica ao deus (θεῷ), sendo que deus é a segunda hipóstase, isto é, o 

Intelecto (νοῦς). Como característica, o Intelecto é solidamente fundado em vida (ζωῇ), entendido 

como uma vida infinita. Isso significa dizer que alguém que busca ter mais vida deve buscar o 

Intelecto. 

Ζωῇ  possui  também  o  significado  de  vida  associado  ao  entendimento  de  recursos  ou 

sustento dos meios de vida. Consoante o que será exposto e aprofundado na próxima seção sobre a 

Alma, adiantado aqui nesta seção sobre o Intelecto, existe a parte sensível e inteligível da alma, com 

uma relação de poder  e  dominação (κρατοῖ).52 À medida que a  parte  sensível  da alma é  mais 

dominante (κρατοῖ), a parte inteligível reduz os efeitos da parte sensível. O oposto também ocorre, 

se a parte inteligível for a mais dominante, a parte sensível tem o seu poder reduzido. Com base 

nesse entendimento, é plausível afirmar que é sempre necessário que a parte inteligível da alma 

tenha algum poder, já que é essa parte a qual dá sustentação à vida do ser humano. Como sempre  

existe uma parte da alma no inteligível, então, a explicação de que é necessário que a alma tenha  

algum poder não acrescenta nada,  já  que é uma informação autoevidente.  Entretanto,  o que se 

aponta é que sempre existe um mínimo de poder e também que esse poder da parte superior da alma 

pode ser aumentado. A vida também pode, pois, ser aumentada ou diminuída.

A noção de vida no contexto do sistema filosófico de Plotino está  sendo explicada em 

termos de vida da alma em relação ao Intelecto. Enquanto vida da alma em relação ao Intelecto, isso 

se aparenta com um aspecto de vitalidade do ser humano. Se houver alguma barreira ou dificuldade 

entre o ser humano e o Intelecto, isto é, se a parte sensível da alma for mais dominante do que a  

parte inteligível da alma, essa vitalidade do ser humano será consequentemente reduzida. Por agora, 

limita-se somente a essa breve exposição, buscando introduzir sobre o Intelecto e sua relação com a  

felicidade.

 Deixam-se  em  aberto  algumas  explicações,  que  serão  respondidas  ao  longo  desta 

dissertação, como: o que é essa barreira ou dificuldade entre o ser humano e o Intelecto? Qual é a 

relação entre a vida e a felicidade? 

Sobre o Intelecto, Plotino diz que ele não tem carência (ἐπιλείπειν)53, já que o infinito não 

tem carência. Se algo não tem carência, esse algo é autossuficiente e não precisa de mais outra 

coisa. Além disso, Zamora Calvo (2020, p. 53) afirma que nós, como seres humanos encarnados,  

raramente  temos  consciência  da  vida  intelectiva.  É  essa  parte  superior,  esse  nível  elevado  de 

contemplação, que proporciona a mais perfeita felicidade.

52 Cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6. 
53 ἐπιλείπω significa estar em falta, ser insuficiente.



29

Conforme será explicado na seção sobre a eternidade e o tempo neste trabalho, o tempo é 

uma expressão da carência da Alma.54 A relação entre não carência e carência auxiliará para um 

melhor entendimento da felicidade no tratado 5 [36] – Sobre se a felicidade aumenta com o tempo 

–. 

1.1.3 A Alma (ψυχή)

Compreender o que é Alma (ψυχῇ) em Plotino é fundamental para entender como é possível 

ser feliz, bem como a relação do ser humano com o princípio. São questões pertinentes ao conceito 

de alma em Plotino: qual a relação entre a alma individual e a Alma hipóstase? Como se pode 

dividir a Alma? Em circunstâncias a alma sofre? Existe alma sem corpo? 

Sobre o conceito de Alma em Plotino, convém elucidar que a alma pode ser, ao mesmo 

tempo, uma só e múltipla.  Essa informação é útil  para a compreensão do sistema filosófico de 

Plotino e para diferenciar a Alma hipóstase da alma individual.55

Então, nem ser única anula haver muitas almas, como o que é não anula as coisas que são,  
nem o numeroso aqui luta contra o uno, nem é preciso completar com número de vida os  
corpos, nem pela grandeza do corpo é preciso considerar vir a ser o número de almas, mas 
que há muitas e uma só alma antes dos corpos (En. VI, 4 [22], 4, 34-39).56

Em Plotino, não existe uma contradição sobre a Alma ser múltipla e ser una ao mesmo 

tempo. Para ele, existem muitas almas antes dos corpos, ou seja, o filósofo refuta a ideia de que  

somente existem almas ligadas aos corpos. Elas encontram-se também fora dos corpos.57 Rappe 

(2017, p. 309) explica que a alma do mundo é causa e fonte do mundo físico e que a alma cósmica 

contém a multiplicidade das almas individuais.

Sobre as divisões dentro da alma, Plotino diz que a alma é possível ser dividida em natureza 

sensível  (αἰσθητῇ)  e  inteligível  (νοητῇ):  “Contudo  é  melhor  avançar  mais  para  adiante;  então 

dividíamos a alma, separando em natureza sensível e inteligível, pondo sua essência na natureza 

54 Sobre o tempo ser uma expressão da carência da alma, cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20.
55 Reforça nesta parte do trabalho, como se trata de uma parte especificamente sobre a Alma, as diferenças entre maiús-
culas e minúsculas. Nesta dissertação, a “Alma” hipóstase é escrita com maiúscula, enquanto a “alma” minúscula re-
fere-se à multiplicidade da alma. Por exemplo, ao referir-se ao ser humano, fala-se da alma, das partes sensível e inteli-
gível. Na relação entre as hipóstases, fala-se da Alma, do Intelecto e do Uno. 
56 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 234). Οὔτ’ οὖν τὸ μίαν εἶναι τὰς πολλὰς ἀναιρεῖ, ὥσπερ οὐδὲ τὸ ὂν τὰ ὄντα, οὔτε 
μάχεται τὸ πλῆθος ἐκεῖ τῷ ἑνί, οὔτε τῷ πλήθει συμπληροῦν δεῖ ζωῆς τὰ σώματα, οὔτε διὰ τὸ μέγεθος τοῦ σώματος δεῖ  
νομίζειν τὸ πλῆθος τῶν ψυχῶν γίνεσθαι, ἀλλὰ πρὸ τῶν σωμάτων εἶναι καὶ πολλὰς καὶ μίαν.
57 Segundo Plotino, “No cosmo inteligível é a verdadeira essência; inteligência é o melhor dali; e almas também há ali:  
pois dali são também aqui. E aquele cosmo tem almas sem corpos, este tem as que vieram a ser em corpos, porque 
foram partilhadas em corpos” [Tradução:  Maia Jr. (2022a, p. 7)]. Εν τῷ κόσμῳ τῷ νοητῷ ἡ ἀληθινὴ οὐσία· νοῦς τὸ 
ἄριστον αὐτοῦ· ψυχαὶ δὲ κἀκεῖ· ἐκεῖθεν γὰρ καὶ ἐνταῦθα. Κἀκεῖνος ὁ κόσμος ψυχὰς ἄνευ σωμάτων ἔχει, οὗτος δὲ τὰς 
ἐν σώμασι γινομένας καὶ μερισθείσας τοῖς σώμασιν (En. IV, 1 [21], 1, 1-4).



30

inteligível” (En. IV, 2 [4], 1, 7-9).58 O termo αἰσθητῇ, que remete à natureza sensível, revela na 

existência do ser humano que existe uma parte da alma responsável pela percepção dos sentidos. O 

termo νοητός, que remete à natureza inteligível, revela aquilo que é captado pelo Intelecto (νοῦς). 

Plotino também afirma: “Pois toda alma tem algo de inferior para o corpo e de superior para 

a inteligência” (En. IV, 8 [6], 8, 11-13).59 Portanto, é possível dizer que a parte inferior da alma 

(ψυχὴ) está  para  o corpo e  a  parte  sensível;  e  a  parte  superior  está  para  o Intelecto e  a  parte 

inteligível.

O  que  significa  dizer  que  a  essência  da  alma  está  colocada  na  natureza  inteligível? 

Primeiramente, pode-se afirmar que o não essencial está na parte sensível. Ademais, uma vez que 

existem almas sem corpos, é plausível o argumento de que a natureza da alma está no inteligível. Se 

a essência da alma estivesse no sensível, nesse raciocínio, consideraria que a natureza inteligível 

não é essencial. Para Plotino, existem almas sem corpos. Como consequência, a implicação desse 

raciocínio seria dizer que uma alma sem um corpo possui a sua essência no sensível, o que seria um 

absurdo, visto que uma alma sem corpo está sem um ponto de conexão com a parte sensível ligada 

ao corpo. Não há como afirmar que a essência de algo está em algo que não existe nenhuma ligação 

com aquela coisa. Portanto, é coerente dentro do sistema filosófico de Plotino dizer que a essência  

da alma está no inteligível.

Desse modo, ciente de que a essência da alma está no inteligível, com sua parte superior 

para  o  Intelecto,  é  plausível  afirmar  que  a  parte  da  alma  significativa  para  a  felicidade  está 

vinculada à parte superior da alma e não à parte sensível, que está orientada para corpo.60 Conforme 

Plotino, todas as almas querem ir para o Uno depois da essência delas,61 além da felicidade ser 

medida em relação à eternidade.62 Ou seja, existe uma apreciação à parte superior da alma, que 

contém a essência da alma, em relação à parte inferior da alma, que não contém a sua essência.

Se a parte da alma de natureza inteligível se apresenta como mais relevante para a felicidade, 

o que acontece, nessa dinâmica da existência entre as partes sensível e inteligível da alma, de modo 

que se possa afirmar que existem pessoas mais ou menos felizes? Segundo Plotino,

E se é preciso ousar dizer contra a opinião dos outros o que se mostra mais claramente: não 
toda a nossa alma imerge, mas há algo dela no inteligível sempre; e se a parte no sensível  

58 Tradução: Maia Jr. (2022a, p. 12). ῞Ομως γε μὴν προσωτέρω χωρεῖν βέλτιον· τότε μὲν οὖν διῃροῦμεν αἰσθητῇ καὶ 
νοητῇ ϕύσει διαστελλόμενοι, ἐν τῷ νοητῷ τὴν ψυχὴν τιθέμενοι. Existe outra passagem das Enéadas (En. IV, 8 [6], 7, 1-
2), Plotino explica sobre as divisões da alma, considerando que a melhor parte é a inteligível (νοητῆς). Conforme a  
tradução  de  Maia  Jr.  (2022a,  p.  286),  “E  dupla  sendo  essa  natureza,  inteligível  e  sensível,  melhor  à  alma  é  ser  
inteligível”. Διττῆς δὲ ϕύσεως ταύτης οὔσης, νοητῆς, τῆς δὲ αἰσθητῆς, ἄμεινον μὲν ψυχῇ ἐν τῷ νοητῷ εἶναι.
59 Tradução: Maia Jr. (2022a, p. 288). Πᾶσα γὰρ ψυχὴ ἔχει τι καὶ τοῦ κάτω πρὸς σῶμα καὶ τοῦ ἄνω πρὸς νοῦν.
60 De acordo com Reis (2023, p. 812), em Plotino, “para o filósofo é a vida intelectiva que torna alguém feliz e,  
portanto, a verdadeira vida em que se pode atingir a felicidade é a vida da alma racional”.
61 Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
62 Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22.



31

dominar,  ou seja,  se [a alma] for dominada e perturbada, essa parte não permite haver 
sensação para nós das coisas que a parte superior da alma contempla (En. IV, 8 [6], 8, 1-
6).63

Essa explicação reforça o entendimento de que sempre há uma  parte da alma (ψυχὴ) no 

inteligível (τῷ νοητῷ ἀεί). Mesmo que a alma esteja ligada a um corpo, ela nunca deixa de ter uma 

parte sua no inteligível.64 Outra informação colocada por Plotino é que existe uma dinâmica entre as 

partes inteligível e sensível da alma, de modo que uma parte interfere na outra.

A dinâmica que Plotino aponta é uma relação de dominação (κρατοῖ / κρατοῖτο). O verbo 

κρατέω significa,  além do  significado  de  dominar,  comandar  ou  ser  o  mais  dominante.  Nesse 

sentido, κρατέω parece remeter a uma relação de não cooperação entre essas duas partes da alma, 

no sentido de que o poder de uma reduz o poder da outra.

Existe uma dinâmica de força atuante nelas. Conforme Plotino, se a parte no sensível for a 

mais dominante, essa parte não permite que as sensações das coisas que a parte superior da alma  

contempla  cheguem para  o  ser  humano.  Isso  significa  dizer  que um maior  poder  para  a  parte  

sensível da alma reduz os efeitos do poder da parte inteligível da alma.65 Logo, existe uma dinâmica 

entre o bem e o mal nessa disputa de poder das partes da alma, considerando o bem como um 

sucesso da parte inteligível da alma no seu esforço em relação ao Uno.66 Paralelamente, existe 

também uma dinâmica entre a felicidade e a infelicidade nessa relação de poder entre essas duas 

partes. Se a parte inteligível da alma for a mais dominante, a felicidade também será maior.67 Caso 

contrário, se a parte sensível for a mais dominante, a infelicidade também será maior. Portanto, o  

estudo das relações de poder entre essas duas partes da alma se relaciona diretamente com o estudo 

da felicidade em Plotino.

63 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 287). Καὶ εἰ χρὴ παρὰ δόξαν τῶν ἄλλων τολμῆσαι τὸ ϕαινόμενον λέγειν σαϕέστερον,  
οὐ πᾶσα οὐδ’ ἡ ἡμετέρα ψυχὴ ἔδυ, ἀλλ’ ἔστι τι αὐτῆς ἐν τῷ νοητῷ ἀεί· τὸ δὲ ἐν τῷ αἰσθητῷ εἰ κρατοῖ, μᾶλλον δὲ εἰ  
κρατοῖτο καὶ θορυβοῖτο, οὐκ ἐᾷ αἴσθησιν ἡμῖν εἶναι ὧν θεᾶται τὸ τῆς ψυχῆς ἄνω.
64 Zamora  Calvo  (2020,  p.  53) comenta  sobre  a  característica  “amphibious”  (tradução:  anfíbio),  para  se  referir  à 
característica do ser humano que existe simultaneamente no mundo sensível e no mundo inteligível. Pode-se tomar um 
exemplo de um sapo. Do mesmo modo que um sapo consegue viver tanto na água quanto na terra, o ser humano vive 
tanto no mundo sensível quanto no mundo inteligível.
65 A argumentação  nessa  dissertação  se  centrou  sobre  quando a  parte  sensível  é  mais  dominante  do  que  a  parte  
inteligível.  Em  En.  IV, 4 [28], 25, 1-8, Plotino exemplifica a situação contrária, quando a parte inteligível é mais 
dominante sobre a parte sensível. Conforme a tradução de Maia Jr. (2022a,  p. 143) “Não basta, certamente, haver o 
‘pelo que sente’ para que veja e de modo geral sinta, mas é preciso a alma estar de modo a anuir às coisas sensíveis. À  
alma é princípio ser sempre para os inteligíveis; mesmo que lhe seja possível sentir, isso não viria a ser, ela sendo para  
as coisas superiores, e quando somos fortemente para os inteligíveis, quando somos, passam despercebidas as visões e 
outras sensações; quando de modo geral somos para uma coisa, as outras passam despercebidas”. ῍Η οὐκ ἀρκεῖ εἶναι τὸ  
δι’ οὗ, ἵνα ὁρᾷ καὶ ὅλως αἰσθάνηται, ἀλλὰ δεῖ τὴν ψυχὴν οὕτως ἔχειν, ὡς νεύειν πρὸς τὰ αἰσθητά. Τῇ δὲ ψυχῇ ὑπάρχει  
ἀεὶ πρὸς τοῖς νοητοῖς εἶναι· κἂν οἷόν τε ᾖ αὐτῇ αἰσθάνεσθαι, οὐκ ἂν γένοιτο τοῦτο τῷ πρὸς κρείττοσιν εἶναι, ὁπότε καὶ  
ἡμῖν σϕόδρα πρὸς τοῖς νοητοῖς οὖσιν, ὅτε ἐσμέν, λανθάνουσι καὶ ὄψεις καὶ αἰσθήσεις ἄλλαι· κἂν πρὸς ἑτέρῳ δὲ ὅλως,  
τὰ ἕτερα λανθάνει.
66 Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
67 Conforme Plotino, a felicidade deve ser medida em relação à eternidade, que está relacionada à parte inteligível da  
alma (Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22). Além disso, todas as almas querem ir para o Uno (Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26).



32

Plotino  comenta  sobre  a  perturbação  (θορυβοῖτο)  da  alma,  se  a  alma  for  dominada 

(κρατοῖτο) pela parte sensível. A perturbação ou barulho revela um aspecto negativo da dominação. 

Esse termo também parece expressar um sentido de agitação, algo oposto à tranquilidade ou paz da 

alma. Não somente isso, a perturbação fornece um indicador sobre o que pode ser observado no ser 

humano, no cotidiano, para identificar a dinâmica de poder entre as partes inteligível e sensível da  

alma. Se o ser humano estiver mais perturbado, existe um indicativo de parte sensível da alma estar  

como a mais dominante em relação à parte inteligível. Se a parte inteligível da alma for a mais  

dominante, a perturbação será menor. 

Em  vista  de  proporcionar  uma  explicação  mais  nítida  sobre  o  indicador  relacionado  à 

perturbação (θορυβοῖτο) da alma, convém comparar a perturbação com a tranquilidade ou estado de 

alma sem agitação (ἡσυχῇ).68 O par perturbação e tranquilidade ou ausência de agitação se mostra 

como indicador da relação entre as partes inteligível e sensível da alma. Para elucidar essa relação, 

pode-se observar o gráfico a seguir.

Gráfico 1 – A felicidade e o par de indicadores “perturbação ou agitação” (θορυβοῖτο) e 

“tranquilidade ou ausência de agitação” (ἡσυχῇ)

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

Nesse gráfico existem dois eixos. O eixo x ou eixo das abscissas indica o nível de agitação 

do ser humano. Quanto mais à esquerda no eixo x, maior é o nível de agitação “perturbação ou  

68 Cf. En. V, 5 [32], 8, 1-7. 



33

agitação” (θορυβοῖτο), e menor é o nível “tranquilidade ou ausência de agitação” (ἡσυχῇ). Por outro 

lado,  quanto mais  à  direita  no eixo x,  menor  é  o  nível  de  agitação “perturbação ou agitação” 

(θορυβοῖτο), e maior é o nível de “tranquilidade ou ausência de agitação” (ἡσυχῇ).

O eixo y ou eixo das ordenadas indica qual parte da alma está com mais força. Quanto mais  

abaixo no eixo y, isso significa que a parte sensível da alma é mais dominante (κρατοῖ) e a parte 

inteligível da alma é mais fraca, ou seja, a parte sensível da alma exerce uma dominação (κρατοῖ) 

em relação à parte inteligível da alma. Quanto mais acima no eixo y, isso significa que a parte  

inteligível  da alma é mais dominante e a parte sensível  da alma é mais fraca,  ou seja,  a parte  

inteligível da alma exerce uma dominação em relação à parte sensível da alma. 

É  possível  observar  que  existem  dois  pontos  no  gráfico,  “Maior  felicidade”  e  “Menor 

felicidade”. O ponto “Maior felicidade” está plotado no primeiro quadrante, o que significa, de 

acordo com os eixos x e y, que o ser humano está com a parte inteligível da alma mais dominante e  

é possível perceber que ele usufrui de um maior nível de “tranquilidade ou ausência de agitação” 

(ἡσυχῇ). O ponto de “Menor felicidade” está plotado no terceiro quadrante, o que significa que, de 

acordo com os eixos x e y, o ser humano está com a parte sensível da alma mais dominante e é  

possível perceber que ele usufrui de um maior nível de “perturbação ou agitação” (θορυβοῖτο). No 

gráfico, tanto o ponto de “Maior felicidade” quanto o ponto de “Menor felicidade” foram plotados 

em  cada  quadrante  somente  para  ilustrar  uma  possibilidade  em  cada  respectivo  quadrante.  A 

posição dos dois pontos não deve ser entendida como a melhor posição, mas somente como uma 

possível posição para expressar a relação entre a parte da alma mais dominante e o seu nível de 

agitação. 

No gráfico, existe uma reta tracejada cortando o primeiro e terceiro quadrantes ao meio. A 

reta cumpre uma finalidade de ilustrar apenas uma relação de proporcionalidade. À medida que a 

parte inteligível da alma é mais dominante, maior a “tranquilidade ou ausência de agitação” (ἡσυχῇ) 

e também maior é a felicidade. À medida que a parte sensível da alma é mais dominante, maior a  

“perturbação ou agitação” (θορυβοῖτο) e também menor é a felicidade. 

A partir das explicações de Plotino, não é possível afirmar se essa relação é linear, como foi  

ilustrado no gráfico, uma curva ou outro tipo de variação. Logo, ressalta-se que a reta somente 

ilustra uma possibilidade, que não deve ser encarada necessariamente como a melhor possibilidade. 

O objetivo da reta tracejada é facilitar a percepção de que existe uma relação de proporcionalidade.

Logo, Plotino mostra a dinâmica de poder entre as partes inteligível e sensível da alma. O 

que ainda não está claro é sobre as causas que contribuem para que a parte sensível da alma seja 

mais dominante do que a parte inteligível da alma. Essa questão será trabalhada posteriormente, 



34

ainda no primeiro capítulo desta dissertação, no momento em que for exposto o que é o mal e o que 

é a virtude em Plotino.

1.3.1 A relação do conhecimento com a felicidade

O que norteia esse estudo em Plotino é sobre como ser feliz, com delimitação no estudo do  

tratado 5 [36]. Como se trata de uma dissertação, é mobilizada aqui a escrita, o desenvolvimento de 

raciocínio coerente, visando expor os argumentos de Plotino sobre o que é a felicidade e como ser  

feliz.  Ou seja,  o que se produz aqui são conhecimentos.  Com base no sistema filosófico desse 

filósofo, conforme mostra a passagem a seguir, esse estudo se encontra no nível da multiplicidade, 

já que o conhecimento é razão, sendo que a razão é múltipla. Para Plotino, esse ato de conhecer 

implica sofrimento ou experiência negativa (πάσχω), diante do objetivo de se aproximar do Uno. 

No  sentido  literal,  essa  é  uma  afirmação  perigosa.  Convém,  pois,  elucidar  em  que  sentido  o 

conhecimento é uma experiência negativa para o ser humano. O conhecimento apresenta a sua 

função, mas também possui as suas limitações. Segundo Plotino,

A aporia vem a ser principalmente porque a compreensão dele não é por conhecimento nem 
por pensamento, como são as diversas coisas inteligíveis, mas por presença de algo superior 
ao conhecimento. A alma sofre o afastamento de ser uno e no geral não é uno, quando 
tomar  conhecimento  de  algo.  Pois  o  conhecimento  é  razão,  e  razão  é  múltipla.  Então 
desencaminha-se do uno tendo caído ao número e  à  multiplicidade.  Portanto é  preciso 
correr além do conhecimento e por nada sair do ser uno, mas é preciso afastar-se tanto do 
conhecimento quanto das coisas reconhecíveis e do espetáculo de tudo diverso, mesmo do 
belo. Pois todo belo é posterior àquele [uno] e é da parte dele, como toda luz diurna é da 
parte  do  sol.  Por  isso  nem  se  pode  dizer  nem  escrever,  diz  [Platão],  mas  dizemos  e 
escrevemos  remetendo-nos  a  ele,  despertando desde  os  discursos  para  a  contemplação, 
indicando assim a via a alguém que quer contemplar algo (En. VI, 9 [9], 4, 1-14).69

Antes de adentrar em uma explicação sobre a relação entre o conhecimento, a felicidade e 

essa  experiência  negativa  (Πάσχει)  no  ato  de  conhecer  em Plotino,  é  preciso  realizar  algumas 

considerações e uma pequena digressão. Isso possibilitará elucidar que, embora o conhecimento 

seja essencial para a vida feliz, já que a felicidade é medida em relação à segunda hipóstase, o 

Intelecto  (νοῦς), que está no nível da multiplicidade, o conhecimento atua como uma barreira no 

esforço das almas em relação ao Uno, que está fora no nível da multiplicidade.

69 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 535). Γίνεται δὲ ἡ ἀπορία μάλιστα, ὅτι μηδὲ κατ’ ἐπιστήμην ἡ σύνεσις ἐκείνου μηδὲ  
κατὰ νόησιν, ὥσπερ τὰ ἄλλα νοητά, ἀλλὰ κατὰ παρουσίαν ἐπιστήμης κρείττονα. Πάσχει δὲ ἡ ψυχὴ τοῦ ἓν εἶναι τὴν  
ἀπόστασιν καὶ οὐ πάντη ἐστὶν ἕν, ὅταν ἐπιστήμην του λαμβάνῃ· λόγος γὰρ ἡ ἐπιστήμη, πολλὰ δὲ ὁ λόγος. Παρέρχεται  
οὖν τὸ ἓν εἰς ἀριθμὸν καὶ πλῆθος πεσοῦσα. ‘Υπὲρ ἐπιστήμην τοίνυν δεῖ δραμεῖν καὶ μηδαμῇ ἐκβαίνειν τοῦ ἓν εἶναι,  
ἀλλ’ ἀποστῆναι δεῖ καὶ ἐπιστήμης καὶ ἐπιστητῶν καὶ παντὸς ἄλλου καὶ καλοῦ θεάματος. Πᾶν γὰρ καλὸν ὕστερον  
ἐκείνου καὶ παρ’ ἐκείνου, ὥσπερ πᾶν ϕῶς μεθημερινὸν παρ’ ἡλίου. Διὸ οὐδὲ ῥητὸν οὐδὲ γραπτόν, ϕησιν, ἀλλὰ λέγομεν  
καὶ γράϕομεν πέμποντες εἰς αὐτὸ καὶ ἀνεγείροντες ἐκ τῶν λόγων ἐπὶ τὴν θέαν ὥσπερ ὁδὸν δεικνύντες τῷ τι θεάσασθαι  
βουλομένῳ.



35

A palavra πάσχει , traduzida por Maia Jr. por sofrimento, também tem como sentido o ato de 

provar, experimentar, vivenciar algo, ou seja, algo positivo ou algo negativo. Por um lado, existem 

acepções negativas, como vivenciar um mal ou desgraça. Por outro lado, em algumas situações, 

πάσχει pode remeter a uma experiência positiva. No contexto da explicação de Plotino, πάσχει 

remete necessariamente a algo ruim, uma experiência negativa de afastar-se do Uno e entrar na  

multiplicidade do Intelecto.

A felicidade em Plotino é medida em relação ao Intelecto (νοῦς). Nesse sentido, não se pode  

afirmar que o conhecimento afasta o ser humano da felicidade. Todavia, é preciso sinalizar que se a 

alma deseja algo mais que o Intelecto, ela deseja o Uno, não sendo o Intelecto o seu objetivo final.  

Esse objetivo somente pode ser atingido ao sair do nível da multiplicidade, ou seja, não permanecer 

no nível do conhecimento.

O  que  é  a  filosofia?  Hadot  (2014,  p.  64)  explica  que  os  historiadores  da  filosofia 

contemporânea consideram que a filosofia, conforme uma concepção proveniente da Idade Média e 

dos tempos modernos, pode ser entendida como uma trajetória puramente abstrata e teórica. Com 

base nesse entendimento, é possível que um leitor com essa concepção de filosofia considere como 

um absurdo  que  um filósofo,  como Plotino,  considere  que  existe  algo  mais  importante  que  o 

conhecimento ou a linguagem.70 Como se poderia dizer que é filosófico algo que não pode ser 

expresso por meio da linguagem? Ou como se poderia afirmar que é filosofia algo que não pode ser 

traduzido em um estudo de argumentos, ou seja, não utiliza a linguagem nem o conhecimento? A 

compreensão da filosofia como uma trajetória puramente abstrata e teórica implica na valorização 

da filosofia por meio da linguagem e também da racionalidade, não sendo relevante o que o sujeito  

que profere o discurso filosófico faz com sua vida. 

Sobre a filosofia antiga, conforme Hadot (2014, p. 59-60), 

A  verdadeira  filosofia,  portanto,  na  Antiguidade,  é  o  exercício  espiritual.  As  teorias 
filosóficas são ou explicitamente postas a serviço da prática espiritual [...] ou tomadas como 
objetos de exercícios espirituais, isto é, de uma prática da vida contemplativa que é ela 
própria, em última instância, nada além de um exercício espiritual. Não é possível, pois, 
compreender as teorias filosóficas da Antiguidade sem levar em conta essa perspectiva 
concreta que lhes dá seu verdadeiro significado.

Com base na explicação dessa passagem, fica evidente que o conceito de filosofia não é 

unívoco. Hadot explica que a verdadeira filosofia na Antiguidade é o exercício espiritual. Como a 

expressão “exercício espiritual” adquire um significado preciso na leitura de Hadot sobre a filosofia  

70 Por exemplo, se for tomado um sentido da filosofia como uma análise racional das coisas, sendo possível expressá-las 
em uma linguagem da lógica, como se pode afirmar que é filosófico algo como a afirmação de Plotino de que “é preciso 
correr  além  do  conhecimento”?  Nessa  concepção  de  filosofia,  isso  pode  ser  entendido  como  não  filosófico  ou 
antifilosófico. Todavia, Hadot (2010, p. 18) contribui para o esclarecimento de que a verdadeira filosofia antiga é um  
modo de vida e não pode ser reduzida exclusivamente a um discurso racional sobre a realidade.



36

antiga,  primeiro se explicará o que significa essa expressão para depois retomar o conceito de 

filosofia na filosofia antiga. Essa pequena digressão rumo ao entendimento do que é a filosofia 

antiga e os exercícios espirituais cumpre uma função útil para entender que: é filosófico em Plotino 

algo que está além do conhecimento.

A expressão “exercícios espirituais” é fundamentalmente um retorno a si mesmo.71 Eles são 

destinados à formação da própria pessoa, um ensino para libertar da inquietude, das paixões, para 

alcançar  a  verdadeira  vida,  a  realização  de  si.  Pode-se  fazer  um  paralelo  entre  os  exercícios 

espirituais e os exercícios do corpo. Enquanto os exercícios do corpo proporcionam uma outra 

forma ao corpo e também força, por meio dos exercícios espirituais o filósofo desenvolve a força da 

sua alma, modifica o seu interior e transforma a sua visão do mundo (Hadot,  2014, p.  55-57).  

Portanto,  se  a  filosofia  antiga  é  um exercício  espiritual,  então,  a  filosofia  antiga  não pode ser  

reduzida somente a um entendimento puramente abstrato e teórico (Hadot, 2014, p. 60). Afirmar 

que  não  é  filosófico  dizer  que  “é  preciso  afastar-se  tanto  do  conhecimento  quanto  das  coisas 

reconhecíveis”72 é  impor um significado moderno da filosofia na filosofia antiga,  ou seja,  uma 

atitude  anacrônica.  Desse  modo,  é  filosófico  em  Plotino  a  explicação  sobre  afastar-se  do 

conhecimento, no contexto da busca do Uno. No entanto, essa afirmação não é filosófica com base  

no entendimento moderno, que é filosófico somente aquilo que for teórico, submetido ao exercício  

racional, por meio da linguagem.

Após essa digressão sobre o que é a filosofia antiga, retoma-se o estudo do conceito de 

conhecimento na passagem  En.  VI,  9  [9],  4,  1-14,  de modo a  entender  em que circunstâncias 

conhecer é uma experiência negativa (πάσχει), bem como a função do conhecimento na filosofia de 

Plotino, diante da busca desta pesquisa sobre como ser feliz.

Plotino explica  que  a  compreensão  do  Uno  não  é  por  conhecimento,  sendo  essa  uma 

dificuldade  para  a  compreensão  do  Uno.  Por  qual  motivo  o  Uno  não  é  compreendido  pelo 

conhecimento? Como a razão é múltipla e o Uno não é múltiplo, o Uno pode ser compreendido por 

algo superior ao conhecimento.73 De acordo com ele, “A alma sofre o afastamento de ser uno e no 

geral  não  é  uno,  quando  tomar  conhecimento  de  algo”  (En. VI,  9  [9],  4,  3-5).74 Ao  tomar 

conhecimento (ἐπιστήμην) de algo, a Alma se afasta do Uno, entra-se no múltiplo, o que implica em 

uma experiência negativa (πάσχει).  Logo, essa vivência ocorre precisamente no afastamento do 

71 De acordo com Hadot, o retorno a si mesmo se relaciona com o desenvolvimento da sabedoria, purifica a alma. O ser  
humano se distancia de si mesmo quando ele está alienado pelas paixões ou preocupações, um estado afastado da felici -
dade (Hadot, 2014, p. 57).
72 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 535). ἀλλ’ ἀποστῆναι δεῖ καὶ ἐπιστήμης καὶ ἐπιστητῶν (En. VI, 9 [9], 4, 8-9).
73 En. VI, 9 [9], 4, 1-3.
74 Tradução: Maia Jr. (2022c, p. 535). Πάσχει δὲ ἡ ψυχὴ τοῦ ἓν εἶναι τὴν ἀπόστασιν καὶ οὐ πάντη ἐστὶν ἕν, ὅταν 
ἐπιστήμην του λαμβάνῃ.



37

Uno. Como consequência, diante da busca da alma pela sua  autorrealização, pode-se afirmar que 

existe essencialmente uma parte da sua busca que não diz respeito ao conhecimento. 

Convém  aqui  realizar  a  diferenciação  entre  felicidade  e  autorrealização  em  Plotino.  Se  a 

felicidade é medida em relação ao Intelecto e não é medida em relação ao Uno, isso significa que 

não se pode dizer que a alma será menos feliz por causa do conhecimento. Todavia, existe algo a 

mais que a alma busca, que é o Uno. Nesse sentido, a palavra “autorrealização” visa designar esse  

algo a mais que a alma busca, além da felicidade, essa parte da jornada da alma que é possível ao  

sair do nível da multiplicidade. É uma autorrealização essencialmente silenciosa (ἡσυχῇ).

Se existe uma vivência negativa no ato de conhecer,  qual é a função do conhecimento? 

Plotino  explica  que  existe  uma  função  dos  discursos  para  a  contemplação  (θέαν)  do  Uno.  O 

conhecimento indica a via para alguém que quer contemplar (θεάσασθαι) algo. Pode-se dizer coisas 

e escrever coisas sobre o Uno, no sentido de apontar esse caminho para a contemplação (En. VI, 9 

[9], 4, 12-14). Dessa forma, uma das funções do conhecimento está na indicação de um caminho a 

quem desejar contemplar o Uno. A contemplação implica em uma não utilização do discurso, não 

está na linguagem. A quietude ou silêncio se relaciona diretamente com esse ato de contemplação 

do Uno. 

Outra  função  do  conhecimento,  conforme  ainda  será  exposto  nesta  dissertação,  está  no 

aprendizado  das  virtudes.  Para  Hadot  (2019,  p.  55-56),  em Plotino,  o  conhecimento  é  sempre 

experiência,  uma  metamorfose  interior.  É  preciso  elevar-se  interiormente  para  experimentar  a 

realidade divina. O objetivo não é dizer racionalmente se existem dois níveis de realidade divina, o 

que é preciso é esse nível de experimentação. Bussanich (2017, p. 57) afirma que a apreensão do 

Uno, desse nível transcendente, requer raciocínio filosófico e exercício afetivo.

O conhecimento exerce, pois, uma função dupla. Em certo sentido, ele é necessário para que  

alguém seja feliz, no sentido de apontar o caminho tanto para o desenvolvimento de virtudes quanto  

para  a  contemplação  do  Uno.  Em  outro  sentido,  o  conhecimento  é,  em  certo  sentido,  uma 

experiência negativa, visto que conhecer é estar no múltiplo, o que implica em se afastar do Uno. 

1.2 O HOMEM, O VIVENTE E AS AFECÇÕES

De modo que  se  torne  mais  nítido  perceber  o  que  contribui  para  a  felicidade  e  para  a 

infelicidade em Plotino, convém trazer uma explicação sobre o que é o ser humano e o que são as 

afecções, já que as afecções se relacionam com a perturbação da alma, distanciando o ser humano 

da felicidade.



38

1.2.1 O homem e o vivente

Plotino dedica um tratado somente para explicar sobre o que é o vivente e o que é homem.  

Esse é o primeiro da Enéada I, intitulado “Sobre o que é o vivente e o que é o homem”.75 Para que 

se compreenda o que é a felicidade para esse filósofo, é preciso elucidar o que ele entende por ser 

humano. Então, o que é o ser humano? Ele é um corpo, é uma alma, ou ambos? Em Plotino, duas 

expressões são relevantes para essa pesquisa: o vivente (σύμπαν)76 e o homem verdadeiro (ἀληθὴς 

ἄνθρωπος).

Plotino fornece a seguinte explicação sobre o que é o vivente: “Contudo, devemos assumir 

que a alma está no corpo, quer exista antes dele, quer exista nele, pois é a partir da junção dele e  

dela que o conjunto é chamado vivente” (En.  I,  1 [53], 3, 1-3).77 O vivente (σύμπαν) pode ser 

entendido  como  uma  junção  da  alma  e  do  corpo.  A  palavra  vivente  (σύμπαν)  pode  ser 

compreendida como o ser humano na atualidade.78 Nesse trecho, outra informação possível de ser 

destacada é sobre características da alma, que pode existir antes do corpo. Somente quando a alma 

se junta ao corpo, é que esse corpo se torna um vivente.

Outra  definição  apontada,  no  que  concerne  ao  ser  humano,  é  o  significado  de  homem 

verdadeiro: “Mas o homem verdadeiro é outro, é o que está purificado das afecções e é possuidor  

das virtudes da intelecção, que certamente se assentam na própria alma que está se separando, 

separando-se e separada mesmo estando aqui (En. I, 1 [53], 10, 7-10)”.79 Ao definir o que é um 

homem verdadeiro (ἀληθὴς ἄνθρωπος), define-se também o que é o homem não verdadeiro. Em 

Plotino,  o  homem verdadeiro  parece  ser  um tipo  de  homem ideal,  já  que  está  purificado  das 

afecções e possuidor das virtudes da intelecção, separando-se dos efeitos do corpo em relação à 

alma. Dessa forma, é possível afirmar que o objetivo não é uma melhor aproximação do corpo com 

a alma. O que se busca é justamente o contrário. É uma separação do corpo, por meio da purificação 

da alma. 

Em um experimento mental,  buscando responder à pergunta sobre o que é uma pessoa, 

Rappe (2017, p. 315) comenta sobre a existência do eu autêntico em Plotino, que é diferente do eu  

autêntico da psicologia. Esse eu em Plotino emerge “apenas descoberto quando os vários modos e  

75 ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΤΙ ΤΟ ΖΩΙΟΝ ΚΑΙ ΤΙΣ O ΑΝΘΡΩΠOΣ.
76 σύμπας significa inteiro, todo ou considerado em conjunto. A tradução desse termo por “vivente” remete à ideia de 
lembrar que está se considerando a alma e o corpo em conjunto.
77 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 237. ’Αλλὰ γὰρ ἐν σώματι θετέον ψυχήν, οὖσαν εἴτε πρὸ τούτου, εἴτ’ ἐν τούτῳ, ἐξ  
οὗ καὶ αὐτῆς ζῷον τὸ σύμπαν ἐκλήθη.
78 Nesta dissertação, sempre que a expressão “ser humano” for utilizada, será como sinônimo de vivente (σύμπαν) em 
Plotino.
79 Tradução:  Baracat Júnior, 2006, p. 246. ‘Ο δ’ ἀληθὴς ἄνθρωπος ἄλλος ὁ καθαρὸς τούτων τὰς ἀρετὰς ἔχων τὰς ἐν  
νοήσει αἳ δὴ ἐν αὐτῇ τῇ χωριζομένῃ ψυχῇ ἵδρυνται, χωριζομένῃ δὲ καὶ χωριστῇ ἔτι ἐνταῦθα οὔσῃ.



39

objetos  de  cognição  são  progressivamente  retirados”.  Há  uma  demarcação  da  subjetividade 

diferente  dos  parâmetros  psicológicos  que  atualmente  são  utilizados  para  demarcar  uma 

personalidade. Em Plotino, o eu autêntico se destoa não só das experiências sensíveis, mas também 

das experiências corpóreas e das paixões ligadas ao eu. Na psicologia, o eu autêntico se caracteriza 

por uma história de vida e pela personalidade. Desse modo, com base no entendimento de Rappe,  

pode-se  afirmar  que  há  uma  relação  entre  o  eu  autêntico  e  a  linguagem.  Falar  em modos  de 

cognição implica  dizer  na  utilização da  linguagem.  Reduzir  os  modos  de  cognição gera  como 

consequência a redução da utilização da linguagem para descrever o eu. A jornada da descoberta do  

eu autêntico não tem como objetivo principal uma melhor descrição de si, o que é diferente do 

entendimento atual da psicologia. A jornada desse eu implica em uma forma de vida que possibilite 

a  purificação  da  alma  e  um  direcionamento  para  o  interior,  de  modo  que  seja  possível  esse 

desprendimento da linguagem como autoidentificação.80 Lima (2018, p. 142) concorda com Rappe 

sobre os exercícios em Plotino para desidentificar o sujeito que conhece do eu empírico. Ele explica  

que o filósofo neoplatônico sugere uma forma de meditação, fazendo com que o mundo objetivo se 

desfaça diante da mente.81

Permanece em aberto algumas perguntas: por que é um bem a alma se separar do corpo? Por 

que  se  chama de  verdadeiro  o  homem que  se  purifica  das  afecções?  É necessário  explicar  os 

significados de matéria, de mal, de virtudes e de afecções, para que o leitor consiga compreender 

melhor a lógica interna no seu sistema filosófico.

Para finalizar a explicação sobre o que significa o ser humano em Plotino, convém articular 

o significado de vivente com a felicidade. 

Mas  é  ridículo  exigir  que  a  felicidade  seja  proporcional  ao  vivente,  uma  vez  que  a  
felicidade é uma boa vida, que se constitui na proximidade da alma e que é uma atividade 
dela, mas não de toda a alma – pois certo não é uma atividade da alma vegetativa, a fim de 
ligá-lo ao corpo; e certo essa felicidade não poderia ser a grandeza do corpo e uma boa  
compleição  – nem estaria ela na sensibilidade aguçada, porque o excesso de sensações, 
sobrepesando, ameaça arrastar o homem para elas (En. I, 4 [46], 14, 4-11).82

80 Sobre o direcionamento para o interior, a imagem “Esquema 5 - Fluxo e predominância da atenção em função da be -
leza da alma” desta dissertação, que está no quarto capítulo, possibilita ilustrar a relação entre beleza da alma, a sua pu-
rificação e o direcionamento para o interior em função dessa purificação.
81 A seguinte passagem em Plotino parece ilustrar adequadamente o exercício de meditação: “É preciso, portanto, se  
houver recepção das coisas que assim se apresentam, também o que é recebido voltar-se para o interior, e ali fazer ter  
atenção. Desse modo se alguém esperando ouvir uma voz que deseja, ao afastar o ouvido das outras vozes, despertaria  
para a melhor das [vozes] audíveis, quando essa [voz] chegar, assim também aqui é preciso, tendo afastado as audições  
sensíveis, se não houver necessidade de cada uma, para guardar a potência da alma de receber pura e pronta para ouvir  
sons  do  alto”.  Tradução:  Maia  Júnior,  2022b,  p.  42.  Δεῖ  τοίνυν,  εἰ  τῶν  οὕτω παρόντων  ἀντίληψις  ἔσται,  καὶ  τὸ 
ἀντιλαμβανόμενον εἰς τὸ εἴσω ἐπιστρέϕειν, κἀκεῖ ποιεῖν τὴν προσοχὴν ἔχειν. ῞Ωσπερ εἴ τις ἀκοῦσαι ἀναμένων ἣν  
ἐθέλει ϕωνήν, τῶν ἄλλων ϕωνῶν ἀποστὰς τὸ οὖς ἐγείροι πρὸς τὸ ἄμεινον τῶν ἀκουστῶν, ὁπότε ἐκεῖνο προσέλθοι, οὕτω 
τοι καὶ ἐνταῦθα δεῖ τὰς μὲν αἰσθητὰς ἀκούσεις ἀϕέντα, εἰ μὴ καθόσον ἀνάγκη, τὴν τῆς ψυχῆς εἰς τὸ ἀντιλαμβάνεσθαι 
δύναμιν ϕυλάττειν καθαρὰν καὶ ἕτοιμον ἀκούειν ϕθόγγων τῶν ἄνω (En. V, 1 [10], 12, 12-20).
82 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 289. Τὸ δὲ καθόσον ἀξιοῦν τὸ ζῷον τὴν εὐδαιμονίαν εἶναι γελοῖον εὐζωίας τῆς  
εὐδαιμονίας οὔσης, ἣ περὶ ψυχὴν συνίσταται, ἐνεργείας ταύτης οὔσης καὶ ψυχῆς οὐ πάσης — οὐ γὰρ δὴ τῆς ϕυτικῆς, 



40

A felicidade é uma boa vida e essa é a vida da alma, mas não de toda alma. Para Plotino, 

existe a parte inferior da alma, ligada ao corpo, e a parte superior da alma, ligada aos inteligíveis. 83 

A felicidade diz respeito à parte superior da alma. O filósofo nega que a felicidade diz respeito ao  

vivente, já que o que contribui para a felicidade é a parte superior da alma, não é corpo nem a alma  

vegetativa que compõem a essência da felicidade.

1.2.2 As afecções

O que são as afecções (παθημάτων)? De que modo as afecções interferem na felicidade? 

Existe uma relação entre as afecções e a tranquilidade da alma? Segundo Plotino, “Não se abalará, 

portanto, a alma voltada para si e em si mesma: e as mudanças e a perturbação em nós vêm dos 

anexos e das afecções do composto o que quer que seja isso, como foi dito” (En. I, 1 [53], 9, 23-

26)”.84  O filósofo afirma que a alma voltada para e em si mesma, isto é, voltada para sua parte  

superior,85 ligada ao inteligível, não se abalará (ατρεμήσει). O que causa perturbação (θόρυβος) 

provém dos  anexos  e  das  afecções.  É possível  observar  as  duas  explicações  remetendo a  dois 

estados da alma: a alma que não se abala e a alma em estado de perturbação (θόρυβος86). Ατρεμέω 

significa também permanecer em repouso ou desfrutar da tranquilidade, da paz. As perturbações na 

alma  provêm  das  afecções  e  a  alma  voltada  para  si  mesma  permanece  em  paz,  desfruta  da 

tranquilidade, sendo possível compreender, a partir dessas afirmações, que quanto menos a alma for 

afetada pelas afecções, mais a alma desfrutará da tranquilidade. 

 Até esse momento, as explicações sobre as afecções permitem compreender que elas afetam 

a alma, distanciando-a da tranquilidade. De onde provêm as afecções? É possível viver sem ser 

afetado por elas, já que as afecções afastam alguém da tranquilidade da alma? Para Plotino, as  

afecções  (παθητικοῦ)  provêm das  partes  irascível  e  desiderativa  da  alma  e,  após  as  afecções, 

existem prazeres ou tristezas.87 Além disso, o filósofo explica que a alma não é obrigada a receber 

ἵν’ ἂν καὶ ἐϕήψατο σώματος· οὐ γὰρ δὴ τὸ εὐδαιμονεῖν τοῦτο ἦν σώματος μέγεθος καὶ εὐεξία — οὐδ’ αὖ ἐν τῷ 
αἰσθάνεσθαι εὖ, ἐπεὶ καὶ κινδυνεύσουσιν αἱ τούτων πλεονεξίαι βαρύνασαι πρὸς αὑτὰς ϕέρειν τὸν ἄνθρωπον.
83 Cf. En. IV, 8 [6], 8, 11-13.
84 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 245.’Ατρεμήσει οὖν οὐδὲν ἧττον ἡ ψυχὴ πρὸς ἑαυτὴν καὶ ἐν ἑαυτῇ· αἱ δὲ τροπαὶ 
καὶ ὁ θόρυβος ἐν ἡμῖν παρὰ τῶν συνηρτημένων καὶ τῶν τοῦ κοινοῦ, ὅ τι δήποτέ ἐστι τοῦτο, ὡς εἴρηται, παθημάτων.
85 Cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
86 No contexto, parece que θόρυβος significa um certo barulho na alma, algo que causa um certo tumulto, fazendo  
oposição ao sentido de paz, quietude ou tranquilidade da alma.
87 Sobre as afecções, prazeres e tristezas, Plotino diz que “De certo modo, já falamos dela lá onde, a propósito de todas 
as afecções que se originam nas partes irascível e desiderativa, explicávamos como é cada uma [...]. Com efeito, diz-se  
que, universalmente, é aquilo onde as afecções parecem constituir-se; e são afecções as que são seguidas por prazeres 
ou tristezas” (Baracat Júnior, 2006, p. 602). Περὶ δὲ τοῦ λεγομένου παθητικοῦ τῆς ψυχῆς ἐπισκεπτέον. ῎Ηδη μὲν οὖν 
εἴρηται τρόπον τινὰ καὶ περὶ τούτου ἐν οἷς περὶ τῶν παθῶν ἁπάντων ἐλέγετο τῶν περὶ τὸ θυμοειδὲς καὶ τὸ ἐπιθυμοῦν 
γινομένων ὅπως ἕκαστα (En. III, 6 [26], 4, 1-4 e 7-8).



41

as afecções (παθήματα) oriundas do corpo.88 Se alguém não é obrigado a receber as afecções da 

alma, porém, essa pessoa recebe, por qual motivo alguém as recebe? Não parece coerente alguém 

optar pelo sofrimento por livre e espontânea vontade. Para compreender esse problema, que alguém 

passa a receber as afecções da alma, das partes irascível e desiderativa, é preciso entender o que é a 

matéria e o que ocasiona o mal no seu sistema filosófico.

1.3 A MATÉRIA E O MAL

Por que as pessoas sofrem? O que dificulta o ser humano de ser feliz? Compreender o 

significado da matéria e do mal é um passo para responder a esses questionamentos, com base em 

Plotino.

Em segundo lugar, mesmo a parte racional, se é prejudicada, é impedida de ver por causa 
das afecções, por estar obscurecida pela matéria e inclinar-se para a matéria e não olhar 
completamente para a essência, mas para o devir, cujo princípio é a natureza da matéria, 
que é tão má que mesmo aquilo que ainda não está nela, apenas tendo-a olhado, contamina-
se com mal  dela.  Pois,  sendo ela  totalmente  impartícipe do bem, privação dele  e  pura 
carência, ela assemelha a si tudo o que de algum modo tiver contato com ela (En. I, 8 [51], 
4, 17-25).89

Existe um princípio de semelhança da matéria (ὕλης): tudo o que tiver contato com ela irá se 

assemelhar a ela. Se a matéria é privação total do bem (ἀγαθοῦ)90, o vivente, que possui um corpo e 

uma alma, terá uma força que direciona a sua alma para que ela também seja privada do bem. 

Portanto, o fato de o ser humano ter um corpo faz com que isso cause dificuldade para ser feliz. 

De acordo com Opsomer (2022, p. 343), sobre a genealogia dos males da alma, o mal se 

origina primeiro com as paixões, já que estão próximas do corpo, e também da matéria. Como 

consequência, isso afeta a capacidade de julgar. A maldade da alma repercute em falhas cognitivas 

e falsas representações perceptivas.91 É a parte irracional da alma que recebe a maldade e a leva aos 

88 Consoante Plotino, “Usando o corpo como instrumento, [a alma] não é obrigada a receber as afecções vindas através  
do corpo, assim como os artesãos não recebem as afecções dos instrumentos” (Baracat Júnior, 2006, p. 602). Χρωμένη 
μὲν οὖν σώματι οἷα ὀργάνῳ οὐκ ἀναγκάζεται δέξασθαι τὰ διὰ τοῦ σώματος παθήματα, ὥσπερ οὐδὲ τὰ τῶν ὀργάνων 
παθήματα οἱ τεχνῖται (En. I, 1 [53], 3-5).
89 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 330. ῎Επειτα δὲ καὶ τὸ λογιζόμενον εἰ βλάπτοιτο, ὁρᾶν κωλύεται καὶ τοῖς πάθεσι 
καὶ τῷ ἐπισκοτεῖσθαι τῇ ὕλῃ καὶ πρὸς ὕλην νενευκέναι καὶ ὅλως οὐ πρὸς οὐσίαν, ἀλλὰ πρὸς γένεσιν ὁρᾶν, ἧς ἀρχὴ ἡ  
ὕλης ϕύσις οὕτως οὖσα κακὴ ὡς καὶ τὸ μήπω ἐν αὐτῇ, μόνον δὲ βλέψαν εἰς αὐτήν, ἀναπιμπλάναι κακοῦ ἑαυτῆς.  
῎Αμοιρος γὰρ παντελῶς οὖσα ἀγαθοῦ καὶ στέρησις τούτου καὶ ἄκρατος ἔλλειψις ἐξομοιοῖ ἑαυτῇ πᾶν ὅ τι ἂν αὐτῆς 
προσάψηται ὁπωσοῦν.
90 O bem que Plotino se refere é o Uno.
91 Existe um tópico de estudos relevante atualmente, que diz respeito à epistemologia das virtudes. Se para a ética da  
virtude são importantes as virtudes e vícios morais, para a epistemologia da virtude são importantes as virtudes e vícios 
intelectuais. A epistemologia da virtude se interessa sobre o que pode promover o florescimento intelectual ou que con-
tribui para a formação de um agente cognitivo excelente (Santos; Merlussi, 2015, p. 327-328). Em Plotino, existe uma  
teoria sobre o que contribui para o florescimento intelectual, o que possibilita a redução de falhas cognitivas. Não é o 
objetivo desse trabalho adentrar no tema da epistemologia das virtudes, mas cabe aqui sinalizar para futuras pesquisas  
sobre Plotino que esse é um possível tópico de estudo a ser investigado.



42

vícios.  Acessos  de  raiva,  dores  e  medos  se  originam  principalmente  nos  atos  cognitivos, 

pertencendo ao composto corpo e alma.92

Conforme Plotino, a parte racional é prejudicada por estar obscurecida pela matéria. Se a 

parte superior da alma, que está vinculada à parte racional, é prejudicada, então, a felicidade do ser 

humano também é prejudicada.93 Se as pessoas sofrem, elas sofrem devido a esse contato de sua 

alma com a matéria, que representa o contato da alma com o corpo. 

Consoante  O'Brien  (2017,  p.  230),  a  produção  da  matéria  pela  Alma  é  irremediável  e 

intrinsecamente má. Sobre o problema da relação da alma com a matéria, a contaminação da alma  

ocorre somente quando ela entrega a si própria com grande desejo a um objeto que a própria Alma 

fez nascer. Destarte, com base em O'Brien, pode-se observar a questão da intensidade do desejo da 

alma como aquilo que fará com que ela seja mais ou menos afetada pelo mal. Enquanto a alma 

deseja mais o Uno que a matéria, um movimento de ascensão, isso dificultará a sua contaminação. 

Por outro lado, se o desejo pelo objeto que a própria Alma criou for maior, um movimento de  

descida, isso fará com que a alma seja mais contaminada, dificultando o vivente em ser feliz.

O conceito  de  mal  (κακὴ/κακοῦ)  pode  ser  entendido como aquilo  que  dificultará  o  ser 

humano a se aproximar mais intensamente do Uno.94 Se a matéria é um mal, como alguém pode se 

afastar  desse  mal?  O  conceito  de  virtudes  em Plotino  é  fundamental  para  compreender  como 

alguém pode lidar com esse problema, já que as virtudes contribuem para a purificação da alma.95

Segundo Plotino, a matéria faz com que ocorra o devir (γένεσιν). A palavra γένεσιν pode ser 

traduzida por gênese, origem, o que se refere à criação de algo. A tradução isolada desta palavra não 

permite proporcionar o significado preciso que ocorre no seu sistema filosófico. A tradução de 

γένεσιν por “devir” foi uma escolha de Baracat Júnior que se mostra bem adequada, já que realça a 

questão do movimento relacionado à gênese.  No contexto, o filósofo explica que olhar para aquilo 

que foi gerado (γένεσιν ὁρᾶν) é não olhar para a essência (οὐ πρὸς οὐσίαν). A essência remete ao 

inteligível. Conforme será explicado na próxima seção, sobre os conceitos de eternidade e tempo, o 

repouso acontece quando se está no inteligível e o movimento quando se distancia do inteligível.96 

A palavra “devir”, utilizada na tradução de Baracat Júnior, expressa com precisão o que acontece,  

algo saiu do repouso do inteligível e entrou em movimento. 

A relação entre matéria e devir expõe uma relação paralela entre a matéria e o tempo. Ter 

consciência dessa relação é útil para compreender o que é a felicidade. A matéria faz com que a  
92 Em En. I, 3, 4, 9-18, Plotino afirma sobre a “planície da verdade” e sua relação com o inteligível, associando ao sensí-
vel a errância e a falsidade.
93 Quando a parte sensível da alma é mais dominante, a parte inteligível é prejudicada. Cf. En. V, 5 [32], 8, 1-7.
94 Todos nós possuímos uma parte da alma superior no inteligível (Cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6). Então, o que parece existir 
no vivente é uma força ocasionando uma predominância da alma inferior, ocasionada pela matéria.
95 Sobre a purificação da alma, cf. En. I, 2 [19], 4, 4-9.
96 Cf. En. III, 7 [45], 2, 20-24.



43

alma se distancie da eternidade e também do presente. Prossegue-se, pois, para elucidar o que é a  

eternidade e o tempo em Plotino.



44

2 FUNDAMENTOS PARA A COMPREENSÃO DA FELICIDADE NO TRATADO 5 [36] - 

PARTE 2

O  segundo  capítulo  desta  dissertação  é  uma  continuação  da  introdução  dos  principais 

conceitos mobilizados por Plotino em sua argumentação no tratado 5 [36]. Dentre os conceitos que 

serão abordados neste capítulo, destaca-se um pequeno estudo da felicidade no tratado 4 [46]. Isso 

possibilitará uma melhor compreensão sobre o que é a felicidade e como ser feliz no terceiro e 

quarto capítulo desta dissertação.

2.1 A ETERNIDADE E O TEMPO

A principal fonte para explicar os conceitos de eternidade e tempo nesta seção foi o tratado 7 

[45]  da  Enéada III,  intitulado  “Sobre  a  eternidade  e  o  tempo”  97.  O  objeto  de  estudo  dessa 

dissertação é tratado 5 [36] da Enéada I, intitulado “Se a felicidade aumenta com o tempo”. Nesse 

sentido, compreender o que é a eternidade e o tempo será fundamental para conseguir entender a 

relação da felicidade com o tempo no tratado 5 [36]. 

O que é a eternidade? Como é possível dizer coisas sobre a eternidade? O que é o tempo? 

Como esses dois conceitos se relacionam com a felicidade? Sobre a eternidade (αἰῶνα) e o tempo 

(χρόνον),  é  possível  realizar  um paralelo  desses  dois  conceitos  com o par  de  opostos  repouso 

(στάσιν) e movimento (κίνησίν).

Será, entretanto, que se deve dizer que a eternidade é conforme ao repouso lá, assim como o 
tempo é conforme ao movimento aqui, como dizem? Com razão, porém, se investigaria se a 
eternidade,  de  acordo  com  o  que  se  fala,  é  idêntica  ao  repouso  ou,  não  ao  repouso 
simplesmente, mas ao repouso que é próprio da essência (En. III, 7 [45], 2, 20-24).98

Pode-se perceber a gradação de movimento do inteligível até o sensível. O repouso é quando 

se está lá na eternidade. O tempo é movimento quando está aqui no sensível. 

Considerando que a alma pode ser dividida em uma parte sensível e uma parte inteligível, a  

parte sensível da alma, que possui conexão com o corpo, está para o movimento. A parte inteligível 

da  alma,  que possui  relação com a  eternidade,  está  para  o  repouso.  Uma questão que aparece 

quando se busca compreender a eternidade é: como é possível afirmar coisas sobre ela? Segundo 

Smith (2017, p. 240), pode-se dizer algo sobre a eternidade somente pelo motivo de termos uma 

participação nela. A alma tem uma parte que está sempre no inteligível, isto é, na eternidade.

97 ΠΕΡΙ ΑΙΩΝΟΣ ΚΑΙ ΧΡΟΝΟΥ.
98 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 639.’Αλλ’ ἆρα κατὰ τὴν στάσιν ϕατέον τὴν ἐκεῖ τὸν αἰῶνα εἶναι, ὥσπερ ἐνταῦθα 
τὸν χρόνον κατὰ τὴν κίνησίν ϕασιν; ’Αλλ’ εἰκότως ἄν τις τὸν αἰῶνα ζητήσειε πότερα ταὐτὸν τῇ στάσει λέγοντες ἢ οὐχ  
ἁπλῶς, ἀλλὰ τῇ στάσει τῇ περὶ τὴν οὐσίαν.



45

Sobre a eternidade e o tempo, o filósofo elucida a diferença entre eles, por meio de uma 

comparação entre paradigma (παράδειγμα) e imagem (εἰκόνος).

E devemos primeiro inquirir acerca da eternidade: o que pensam que ela é, aqueles que a 
consideram  diferente  do  tempo?  Pois,  uma  vez  conhecido  o  que  se  estabelece  como 
paradigma, talvez se torne claro o que é sua imagem, que dizem ser o tempo (En. III, 7 [45], 
1, 16-20).99

A eternidade é o paradigma, isto é, o modelo ou exemplo. O tempo é a imagem. Assim,  

pode-se dizer que o tempo é uma imagem que segue o modelo fornecido pela eternidade. A palavra 

imagem remete  a  uma  ilusão,  algo  que  não  é  real.  Seria  o  tempo  algo  produzido  a  partir  da 

eternidade?

E ele [o tempo] diria sobre si mesmo algo assim: que antes, antes mesmo de engendrar esse  
antes  e  carecer  do  depois,  repousava  consigo  mesmo  no  ente,  não  sendo  tempo,  mas 
também ele  se  encontrava  em quietude  na  eternidade.  Mas,  como havia  uma natureza 
inquieta,  que  era  desejosa  de  governar  a  si  mesma e  ser  de  si  mesma e  que escolheu 
procurar mais do que o presente, ela então se moveu, e se moveu também o tempo, e visto 
que nos movemos sempre em direção ao depois e ao posterior e ao não idêntico, mas outro 
e então outro, fazendo um pouco longo nosso caminho, fabricamos o tempo como imagem 
da eternidade (En. III, 7 [45], 11, 11-20).100

Nessa  explicação,  existe  a  referência  sobre  a  quietude  (ἡσυχίαν),  quando  se  está  na 

eternidade, e a natureza inquieta (πολυπράγμονος), que escolheu procurar mais do que o presente 

(παρόντος). Πολυπράγμονος passa o sentido de agitação, estado de tormenta ou muito ativo. Por 

buscar além do presente, devido a essa situação de muita atividade, houve o movimento (ἐκινήθη) e 

fabricou-se  o  tempo.  Dessa  forma,  Plotino  diz  que  a  quietude  (ἡσυχίαν)  é  quando  se  está  na 

eternidade, a inquietude ou estado de muita atividade (πολυπράγμονος) está vinculada ao tempo.101

99 Tradução:  Baracat Júnior, 2006, p. 637. Καὶ πρότερον περὶ τοῦ αἰῶνος ζητεῖν, τί ποτε νομίζουσιν εἶναι αὐτὸν οἱ  
ἕτερον τοῦ χρόνου τιθέντες εἶναι· γνωσθέντος γὰρ τοῦ κατὰ τὸ παράδειγμα ἑστῶτος καὶ τὸ τῆς εἰκόνος αὐτοῦ, ὃν δὴ  
χρόνον λέγουσιν εἶναι, τάχ’ ἂν σαϕὲς γένοιτο.
100 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 659. Λέγοι δ’ ἂν περὶ αὐτοῦ ὧδέ πως· ὡς πρότερον, πρὶν τὸ πρότερον δὴ τοῦτο 
γεννῆσαι καὶ τοῦ ὑστέρου δεηθῆναι, σὺν αὐτῷ ἐν τῷ ὄντι ἀνεπαύετο χρόνος οὐκ ὤν, ἀλλ’ ἐν ἐκείνῳ καὶ αὐτὸς ἡσυχίαν 
ἦγε.  Φύσεως δὲ πολυπράγμονος καὶ  ἄρχειν  αὐτῆς βουλομένης καὶ  εἶναι  αὐτῆς καὶ  τὸ πλέον τοῦ παρόντος ζητεῖν  
ἑλομένης ἐκινήθη μὲν αὐτή, ἐκινήθη δὲ καὶ αὐτός, καὶ εἰς τὸ ἔπειτα ἀεὶ καὶ τὸ ὕστερον καὶ οὐ ταὐτόν, ἀλλ’ ἕτερον  
εἶθ’ἕτερον κινούμενοι, μῆκός τι τῆς πορείας ποιησάμενοι αἰῶνος εἰκόνα τὸν χρόνον εἰργάσμεθα.
101 No sentido de facilitar o entendimento para o leitor, far-se-á uma comparação com uma possível situação que alguém 
pode viver atualmente, de modo a elucidar, de modo aproximado, o estado de muita atividade. Existem diferenças entre 
o significado de mente e de alma, por isso, é uma explicação aproximada. Não se deve tomar mente e alma como  
sinônimos. Existem duas situações: a situação da quietude-presente-eternidade e a agitação-movimento-tempo. Uma 
pessoa  com  uma  mente  muito  agitada  por  pensamentos  expõe  uma  situação  da  agitação-movimento-tempo.  Isso  
significa que essa pessoa com a mente agitada está com a parte sensível da alma mais dominante. Quando alguém que 
está em um estado de tranquilidade mental expõe uma situação de quietude-presente-eternidade. Isso significa que essa 
pessoa está com a parte inteligível da alma mais dominante. Com base nesse entendimento, considerando que quietude-
presente-eternidade é um bem em Plotino, uma pessoa, com base nas explicações desse filósofo, deve buscar esse 
estado de tranquilidade mental, já que a quietude é aquilo que aproxima da eternidade e está coerente com o esforço das  
almas em relação ao Uno. Considerando que é impossível um ser humano viver um estado de plena quietude-presente 
em todos os  momentos da sua vida,  visto que o ser  humano possui  um corpo,  a  recomendação,  a  quem busca a 
felicidade, é maximizar aquilo que pode contribuir à tranquilidade mental, isto é, à quietude-presente-eternidade, o que  
ocorre por meio de virtudes. Conforme será exposto no capítulo 2 desta dissertação, não se deve confundir um estado de  



46

Sobre a discussão de Plotino sobre o que é o tempo e a eternidade, Chiaradonna (2022, p. 

267) comenta que a eternidade deve ser compreendida como a ausência de extensão e duração do 

tempo. Com base na explicação de Plotino, em que ele aborda a natureza inquieta (πολυπράγμονος) 

do tempo, é possível afirmar que a extensão e duração do tempo estão associadas a essa natureza 

inquieta do tempo e que a quietude, em algum grau, está relacionada ao fenômeno da ausência de 

extensão e duração do tempo. Em outras palavras, a quietude contribui para a redução dos efeitos do 

tempo no ser humano e maximização dos efeitos da eternidade em alguém.

Se as coisas buscam o Uno, se esforçam na direção do Uno, então, a quietude se revela 

como aquilo que irá possibilitar uma maior aproximação do Uno. A inquietude ou muita atividade  

se revela como aquilo que distancia do princípio.102 No que se refere a felicidade, no tratado 5 [36] 

é dito que a felicidade deve ser medida em relação à eternidade.103 Destarte, se está em quietude 

quando  se  está  na  eternidade,  então,  a  quietude  é  uma  das  características  que  se  relaciona 

diretamente com a felicidade, em comparação com muita atividade, que ocasiona uma distância do 

presente, distancia a alma no seu esforço em relação ao Uno e consequentemente reduz a felicidade.

Com base nas passagens da En. III, 7 [45], 2, 20-24 e da En. III, 7 [45], 11, 11-20, construiu-

se a imagem abaixo, com o objetivo de expor as relações entre a eternidade e o tempo com a  

felicidade.

quietude momentânea, de poucos minutos ou dias, com a felicidade, já que a felicidade se revela com algo duradouro,  
não facilmente alterado.
102 Sobre o esforço na direção do Uno, cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
103 Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22.



47

Gráfico 2 – A felicidade, a eternidade e o tempo 

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

O eixo x ou eixo das abscissas representa os efeitos da eternidade e do tempo. Quanto mais à 

esquerda, maior a inquietude ou muita atividade (πολυπράγμονος) e maior é a busca por procurar 

mais do que o presente,  ou seja,  quando surge o tempo. Isso significa que, ao distanciar-se da 

eternidade, maior é o movimento (κίνησίν). Quanto mais à direita, maior a tranquilidade, ausência  

de agitação, silêncio, quietude ou serenidade (ἡσυχίαν),104 e menor é a busca por procurar por mais 

do que o presente. É possível afirmar também que a alma se encontra mais em repouso (στάσιν), em 

contraposição ao movimento ocasionado pelo tempo.

O eixo y ou eixo das ordenadas representa a parte sensível da alma e a parte inteligível da 

alma. No eixo y, quanto mais acima, mais dominante é a dominação (κρατοῖ) da parte inteligível em 

relação à parte sensível e quanto mais abaixo, mais dominante é a dominação da parte sensível em 

relação à parte inteligível. 

No Gráfico 2, é possível fazer duas leituras com base no eixo y. Uma delas possibilita a 

plotagem do ponto da felicidade e a outra leitura não possibilita isso. A leitura considerada para a 

plotagem  dos  dois  pontos  relacionados  à  felicidade  ocorre  quando  o  fortalecimento  da  parte 

superior ou inferior da alma ocorre de modo duradouro, ou seja, a alma do ser humano se torna mais 

virtuosa ou com mais vícios. Nessa ocasião, é possível plotar os dois pontos sobre a felicidade,  

104 Foram utilizadas cinco traduções para ἡσυχίαν, para que, ao ler essas cinco descrições, o leitor possa melhor captar o 
sentido que essa palavra significa em Plotino.



48

conforme está ilustrado no Gráfico 2. A leitura que não possibilita a plotagem dos dois pontos  

relacionados  à  felicidade  ocorre  quando  o  eixo  y  for  interpretado  como  um  instante  do 

fortalecimento da parte superior ou inferior da alma. De acordo com Plotino, a felicidade consiste 

em  uma  disposição  virtuosa,  sendo  que  uma  disposição  não  se  altera  facilmente.  Portanto,  é  

incompatível uma leitura do fortalecimento momentâneo da parte superior da alma e a plotagem do 

ponto “Maior felicidade”.

Sobre o eixo y, se a parte inteligível for a mais dominante (κρατοῖ), isso significa que a alma 

do ser humano está mais purificada, com mais virtudes. Isso significa que as coisas da parte sensível 

passam mais despercebidas.105 Por outro lado, se a parte sensível for a mais dominante, isso implica 

que ela não permite que as sensações que a parte superior da alma contempla cheguem para o ser 

humano.106

No gráfico, foram marcados dois pontos: “Maior felicidade” e “Menor felicidade”. A “Maior 

felicidade” ocorre quando a parte inteligível da alma for a mais dominante. A alma está em maior 

repouso (στάσιν) ou quietude (ἡσυχίαν).107 A “Menor felicidade” ocorre quando a parte sensível da 

alma  for  a  mais  dominante.  A  alma  está  com  mais  movimento  (κίνησίν)  e  atividade 

(πολυπράγμονος). Dessa forma, o gráfico contribui para elucidar que é impossível o ser humano ser  

feliz e ao mesmo tempo a parte sensível  ser a mais dominante (κρατοῖ)  ou é impossível  o ser  

humano ser menos feliz e parte superior ser a mais dominante. Além disso, o gráfico contribui para 

elucidar também que o ser humano mais feliz usufrui de maior quietude (ἡσυχίαν), enquanto o ser  

humano menos feliz está com maior agitação (πολυπράγμονος).

Pode-se afirmar que o ponto de “Maior felicidade”, nesse esboço no gráfico, se encaixa 

adequadamente  no  primeiro  quadrante  do  gráfico,  enquanto  o  ponto  de  “Menor  felicidade”  se 

encaixa adequadamente no terceiro quadrante  do gráfico.  Tanto o ponto de “Maior  felicidade” 

quanto  de  “Menor  felicidade”  foram  plotados  em  cada  quadrante  somente  para  ilustrar  uma 

possibilidade em cada quadrante. Os pontos estão plotados na bissetriz108 de cada quadrante e são 

somente  um exemplo,  não  necessariamente  o  melhor  exemplo.  O ponto  de  “Maior  felicidade” 

poderia estar acima da reta bissetriz ou abaixo da reta bissetriz, porém, seria improvável que saísse 

do primeiro quadrante. Esse mesmo raciocínio vale para o ponto de “Menor felicidade”.

No  gráfico,  a  reta  cumpre  uma  finalidade  de  ilustrar  apenas  uma  relação  de 

proporcionalidade. À medida que a parte inteligível da alma é mais dominante (κρατοῖ), maiores 

105 Cf. En. IV, 4 [28], 25, 1-8.
106 Cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
107 Para a felicidade perfeita, é requerido a eliminação do ruído da incorporação, isto é, como o ser humano é um  
composto por corpo e alma, vinculado a matéria, é requerido a redução dos efeitos do corpo (Gerson, 2012, p. 17-18).
108 A reta bissetriz passa cortando os quadrantes ao meio, com um ângulo de 45º na origem.



49

são os efeitos da eternidade e mais feliz o ser humano é. À medida que a parte sensível da alma é  

mais dominante, maiores são os efeitos do tempo e menos feliz o ser humano é.

A partir das explicações de Plotino, não é possível afirmar se essa relação é linear, como 

ilustrado no gráfico, uma curva ou outro tipo de variação. Logo, ressalta-se que a reta somente 

ilustra uma possibilidade, que não deve ser encarada necessariamente como a melhor possibilidade. 

O objetivo da reta é facilitar a percepção de que existe uma relação de proporcionalidade. 

Para finalizar essa seção sobre a eternidade e o tempo em Plotino, traz-se uma passagem que 

explicita que tanto o tempo quanto a eternidade ocorrem no ser humano, não é somente o tempo que 

o ser humano vivencia.

Então, o tempo está em nós também? Sim, ele está em toda alma dessa espécie, e da mesma 
forma em todas, e todas são uma só. Por isso o tempo não será aniquilado: porque também 
não o será a eternidade, que, de um modo diferente, está em todos os seres de sua espécie  
(En. III, 7 [45], 13, 66-69).109

De acordo com Plotino,  o tempo está em todos nós,  da mesma forma que a eternidade 

também está em nós. Portanto, conforme foi exposto nesta seção sobre a eternidade e o tempo, 

podendo ser visualizado no “Gráfico 2”, o que ocorre é como os efeitos da eternidade ou do tempo 

estão atuando no ser humano, se a alma estiver mais ou menos tranquila.

2.2 A VIRTUDE

Plotino dedica um tratado para tratar somente das virtudes, o tratado 2 [19] da  Enéada I 

intitulado “Sobre as virtudes”110. Além disso, existem diferentes passagens nas  Enéadas que ele 

explica sobre as virtudes e vícios. A proposta desta seção será explanar o que são as virtudes, já que 

elas possuem relação direta com a felicidade.111 Com um melhor entendimento sobre as virtudes, o 

tratado 5 [36] se tornará mais compreensível.

A passagem a seguir é um pequeno trecho do tratado sobre as virtudes que auxilia para 

entender a função da virtude na vida do ser humano.

109 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 667-668. ῏Αρ’ οὖν καὶ ἐν ἡμῖν χρόνος ; ῍Η ἐν ψυχῇ τῇ τοιαύτῃ πάσῃ καὶ ὁμοειδῶς  
ἐν πάσῃ καὶ αἱ πᾶσαι μία. Διὸ οὐ διασπασθήσεται ὁ χρόνος· ἐπεὶ οὐδ’ ὁ αἰὼν ὁ κατ’ ἄλλο ἐν τοῖς ὁμοειδέσι πᾶσιν.
110 ΠΕΡΙ ΑΡΕΤΩΝ.
111 Rigorosamente, o tratado 2 [19] da Enéada I, ao tratar centralmente sobre o tema das virtudes, é mais relevante para 
a pergunta norteadora desta pesquisa sobre como ser feliz, do que o tratado 5 [36] da Enéada I intitulado “Sobre se a 
felicidade aumenta com o tempo”.  São as virtudes que possibilitam a alteração no nível  de felicidade de alguém. 
Explicar o que é a felicidade não é o mesmo que dizer como ser feliz. No tratado 5 [36], que é objeto desta pesquisa, é  
possível encontrar os argumentos sobre como ser feliz, todavia, no tratado 2 [19], Plotino explica mais detalhadamente  
sobre as virtudes, o que possibilita entender a passagem do infeliz para o feliz. 



50

Como os males estão aqui e “esta região rondam por necessidade”, e a alma quer fugir dos 
males, “devemos fugir daqui”. Então, qual é a fuga? “Assemelhar-se a deus”, diz ele. E  
alcançamos isso,  se  “nos  tornamos justos  e  pios  com sabedoria”  e,  de  modo geral,  na 
virtude (En. I, 2 [19], 1, 1-5).112

Essa  explicação  é  fundamental  para  um melhor  entendimento  do  tratado  5  [36]  e  para 

responder  à  pergunta  dessa  pesquisa  sobre  como  ser  feliz.  Essa  pergunta  diz  respeito  a  uma 

alteração do estado de felicidade, uma passagem da infelicidade para a felicidade. Como é possível  

ocorrer essa mudança? Conforme Plotino, é por meio da virtude (ἀρετῇ). Então, quem busca ser 

mais feliz precisa aumentar as suas virtudes. Além disso, é também uma busca na redução dos 

vícios  da  alma113.  Ter  mais  virtudes  não  somente  é  algo  que  contribui  para  a  felicidade,  atua 

também na alma, deixando-a mais bela.114

Uma vez  que  as  virtudes  estão  vinculadas  às  escolhas  que  uma  pessoa  faz  na  vida,  é 

impossível que alguém consiga ser mais feliz sem alterar o seu modo de vida.115 No dia a dia, as 

pessoas podem fazer escolhas as quais irão contribuir para que sejam mais virtuosas ou cultivem 

mais vícios. Está aqui presente a noção de liberdade, intimamente conectada com a moralidade. O 

modo como alguém age nas relações sociais afeta a felicidade. A ética em Plotino não é um estudo 

somente sobre o que é um bem, é um estudo também sobre o que pode fazer alguém ser feliz.

Para Leroux (2017, p. 354), em seu estudo sobre a liberdade humana em Plotino, ele afirma 

que  ela  ocorre  somente  pela  sua  participação original  na  liberdade  do Uno,  pela  mediação do 

Intelecto.  Além disso,  a liberdade concreta do ser humano deve manter uma orientação para o  

Intelecto, o que implica na prática da virtude (Leroux, 2017, p. 354). A partir do que foi dito por  

Leroux, convém lembrar que todas as coisas, inclusive o ser humano e a alma, fazem parte do Uno. 

Porém, nenhuma coisa é o Uno. Uma vez que, quando se pratica a virtude, isso contribui para a  

purificação da alma, além de deixar a parte superior da alma mais dominante.  Quando a parte 

superior da alma é mais dominante, isso possibilita que o ser humano usufrua mais da tranquilidade 

(ἡσυχίαν) e também maior contato com sua interioridade. É possível dizer que a liberdade concreta 

112 Tradução:  Baracat  Júnior,  2006,  p.  251.  ’Επειδὴ τὰ κακὰ ἐνταῦθα καὶ  τόνδε τὸν τόπον περιπολεῖ  ἐξ  ἀνάγκης,  
βούλεται δὲ ἡ ψυχὴ ϕυγεῖν τὰ κακά, ϕευκτέον ἐντεῦθεν. Τίς οὖν ἡ ϕυγή ; θεῷ, ϕησιν, ὁμοιωθῆναι. Τοῦτο δέ, εἰ δίκαιοι  
καὶ ὅσιοι μετὰ ϕρονήσεως γενοίμεθα καὶ ὅλως ἐν ἀρετῇ.
113 De acordo com Plotino, a virtude existe na alma, não no Intelecto: “E a virtude é coisa da alma: não há virtude do  
intelecto nem do que está além” (Baracat Júnior, 2006, p. 256). ‘Η δὲ ἀρετὴ ψυχῆς· νοῦ δὲ οὐκ ἔστιν οὐδὲ τοῦ ἐπέκεινα  
(En. I, 2 [19], 3, 31).
114 A passagem a seguir transmite uma orientação sobre os cuidados necessários que se deve ter com os vícios da alma. 
Pode-se notar também a seguir expõe a relação na alma entre virtude e beleza, vício e feiura. “Em primeiro lugar, acerca 
do vício e da virtude, devemos dizer o que se origina no momento em que se diz que o vício está presente; porque  
dizemos que é preciso retirá-lo como se houvesse algum mal na alma e fosse necessário introduzir a virtude, adorná-la e  
infundir  beleza no lugar  da fealdade anterior”  (Baracat  Júnior,  2006,  p.  256).  Πρῶτον δὲ περὶ  κακίας καὶ  ἀρετῆς 
λεκτέον, τί γίγνεται τότε, ὅταν κακία λέγηται παρεῖναι· καὶ γὰρ ἀϕαιρεῖν δεῖν ϕαμεν ὥς τινος ὄντος ἐν αὐτῇ κακοῦ καὶ 
ἐνθεῖναι ἀρετὴν καὶ κοσμῆσαι καὶ κάλλος ἐμποιῆσαι ἀντὶ αἴσχους τοῦ πρόσθεν (En. III, 6 [26], 2, 1-5).
115 A filosofia antiga pode ser entendida como um modo de vida (Hadot, 2010, p. 18).



51

do ser humano é vivenciada com maior intensidade à medida que o ser humano consegue manter  

contato com sua interioridade e vivenciar a tranquilidade. Quanto maior a agitação da alma, devido 

aos  efeitos  do tempo,  parece  que menor  será  a  possibilidade do ser  humano usufruir  da  liberdade 

concreta, já que essa conexão com o inteligível é enfraquecida por causa das coisas sensíveis.

O conceito de virtude (ἀρετῇ) implica na observância de um bem que não envolve somente 

o bem de si mesmo, envolve o bem de outros, isso significa que quem busca ser mais feliz não  

conseguirá isso aumentando a infelicidade dos outros. A felicidade em Plotino não é uma busca 

somente da própria felicidade, mas também a felicidade de outros.116 É preciso tomar o cuidado de 

não confundir  o  prazer  com a  felicidade em Plotino.117 A felicidade parece  indicar  o  nível  de 

semelhança (ὁμοιωθῆναι) do ser humano em relação ao divino (θεῷ), ou o nível de virtudes.

As explicações da felicidade nesse tratado enfatizam um aspecto individual das escolhas de 

uma pessoa, não se mostra um foco em um discurso sobre a felicidade no coletivo, como o que um 

governo deve fazer em vista da felicidade das pessoas. Levanta-se aqui uma breve reflexão inicial e 

política sobre a tomada de decisão dos governos, com base em Plotino. Parece que as boas decisões 

dos governantes ou políticos seriam aquelas que contribuíram para a felicidade do maior número de  

pessoas, visto que (i) quanto mais virtuoso for um político ou governante, mais feliz ele será e (ii)  

aumentar a infelicidade das pessoas, de modo que elas tenham mais vícios, implica em uma ação  

contrária  aos  esforços  de  cooperação  das  almas  na  direção  do  Uno.118 Esse  é  o  início  de  um 

raciocínio  sobre  a  política  em Plotino e  pode-se  observar  que  existe  uma proximidade entre  a 

felicidade nesse filósofo e a felicidade em Aristóteles.119

Na passagem da Enéada I, 2 [19], 1, 1-5, Plotino diz que é preciso fugir daqui, uma vez que 

aqui estão presentes os males e a alma quer fugir desses males. Para Plotino, a matéria é um mal.120 

Como o ser humano é um composto por corpo e alma, não é possível o ser humano se separar do 

mal. A proposta de solução para esse problema se tornar semelhante ao divino. À medida que o ser 

humano se torna mais virtuoso, ele reduz a sua afinidade com a matéria e contribui para que a parte  

inteligível da alma seja a mais dominante.121 Parece que o término e realização da fuga ocorre 

quando a alma se separa do corpo, após a morte, e se afiniza com o inteligível.122

116 Existe um esforço de cooperação das almas em relação ao Uno. Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
117 Um estudo sobre a relação do prazer e felicidade é feito nos outros capítulos desta dissertação. Especificamente, no  
estudo dos capítulos 4, 8 e 10 do tratado 5 [36], em que Plotino fornece explicações sobre o prazer.
118 Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
119 De acordo com Aristóteles, “chamamos de justo aquilo que produz e preserva a felicidade (e as partes dela) para a  
comunidade da pólis” (EN V, 1 1129b)”. Como um ponto de divergência entre Plotino e Aristóteles, está sobre o que 
cada um entende por felicidade. Dessa forma, embora exista uma relação da felicidade do indivíduo com a felicidade do  
coletivo, a forma com que cada um deve agir em vista da felicidade é distinta. 
120 Cf. En. I, 8 [51], 4, 17-25.
121 Cf. En. III, 7 [45], 5, 18-28. 
122 De acordo com Souza,  o sábio, mesmo liberto das afecções do corpo, ainda permanece no mundo sensível, até o 
momento da sua morte (Souza, 2016, p. 102). Sobre almas sem corpos, cf. En. IV, 1 [21], 1, 1-4.



52

Se as virtudes são essenciais para o ser humano nessa busca sobre como ser mais feliz, como 

é possível conhecê-las? 

Então, com o que conhecemos esses males? E primeiro o vício, com o que o conhecemos? 
Pois conhecemos a virtude com o próprio intelecto e com a sabedoria: pois se conhece a si  
mesma. E o vício, como? Ora, assim corno conhecemos com uma régua o que é reto e o que 
não, assim também com a virtude conhecemos o que não se ajusta a ela (En. I, 8 [51], 9, 1-
4).123

Segundo Plotino,  a  virtude é conhecida (ἐγνωρίσαμεν) com o próprio Intelecto (νοῦς) e 

também com a sabedoria (ϕρονήσε). Então, se a virtude é conhecida com o próprio Intelecto e a 

parte sensível for a mais dominante, isso significa dizer que essa parte não permite que sensações da 

parte  superior  da  alma  cheguem ao  ser  humano.  Então,  pode-se  afirmar  que  é  condição  para 

conhecer a virtude fortalecer a parte superior da alma, para possibilitar que o ser humano consiga 

ter sensações da parte do Intelecto.124

Com base nesse raciocínio, deduz-se um ciclo para uma vida virtuosa, ou seja, um conjunto 

de etapas para que o ser humano possa ser mais feliz. Esse ciclo é composto por três elementos: a 

parte inteligível da alma mais dominante, o conhecimento das virtudes e a vivência da vida virtuosa. 

No esquema a seguir, está exemplificado o ciclo da vida virtuosa.

Esquema 1 – Ciclo da vida virtuosa

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

123 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 244. Τίνι οὖν ἐγνωρίσαμεν ταῦτα ; Καὶ πρῶτον κακίαν τίνι ; ’Αρετὴν μὲν γὰρ νῷ 
αὐτῷ καὶ ϕρονήσει· αὑτὴν γὰρ γνωρίζει· κακίαν δὲ πῶς ; ῍Η ὥσπερ κανόνι τὸ ὀρθὸν καὶ μή, οὕτω καὶ τὸ μὴ ἐναρμόζον  
τῇ ἀρετῇ [κακίαν].
124 Sobre quando a parte sensível for a mais dominante, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.



53

No esquema,  estão  apontadas  as  três  etapas  para  uma  vida  virtuosa.  Primeiro,  a  parte 

superior da alma é fortalecida; segundo, o ser humano pode ter o discernimento sobre o que é a  

virtude, já que se conhece a virtude com o Intelecto; e terceiro, com o conhecimento sobre o que é a  

virtude, o ser humano pode discernir no seu dia a dia o que é o que irá contribuir para que ele seja 

virtuoso e se distancie dos vícios morais.125 Ao agir nas virtudes, o ser humano purifica a sua alma e 

fortalece a parte superior da alma e assim reinicia-se o ciclo.126 

Nota-se que somente se a virtude for suficiente para fortalecer a parte superior da alma é que  

esse ciclo continua. Se tiver tantas outras coisas, como vícios morais, que fortaleçam mais a parte  

sensível da alma, então, esse ciclo é interrompido. Além disso, como o ser humano é composto por 

corpo e alma, e tudo aquilo que entra em contato tende a se afinizar com ela, então, existe sempre 

uma força para interromper esse ciclo.127

Ademais, nota-se que somente se o conhecimento das virtudes for traduzido em um modo de 

vida virtuoso, é que esse ciclo continua. O conhecimento das virtudes por si só não é suficiente para  

que alguém aja de modo virtuoso, é somente um facilitador para a vivência da virtude.

Cumpre ressaltar que este ciclo foi elaborado com finalidade didática, ele simplifica pontos  

do sistema filosófico de Plotino. Portanto, demanda cuidados ao interpretar esse esquema. Como 

um problema de interpretação que pode ocorrer nesse esquema, é considerar que qualquer atitude 

virtuosa irá fortalecer a parte superior da alma de modo significativo. Esse é um entendimento 

equivocado. Por exemplo, alguém pode vivenciar a virtude em certo dia e fortalecer a parte superior 

da  alma  de  modo  tão  pouco  significativo  que  não  surtirá  efeito  no  ciclo.128 Portanto,  uma 

interpretação adequada para esse ciclo é somente quando a vivência da virtude for significativa e a 

parte  superior  da  alma  é  fortalecida  de  modo  significativo,  de  modo  que  seja  possível  o 

conhecimento das virtudes.

Com base nesse ciclo, considerando que quando a parte inteligível da alma é fortalecida 

(κρατοῖ), ocorre uma redução da agitação ou aumento da tranquilidade (ἡσυχῇ) e mais sensações 

daquilo que provém do inteligível, questiona-se se alguém, ao buscar durante um curto período de 

tempo essa tranquilidade ou redução da agitação, de modo mais intenso, conseguiria ter insights129 

125 De acordo com Hadot (2014, p. 58), a filosofia antiga implica em uma mudança na visão do estilo de vida, de visão e  
de comportamento.
126 Sobre a purificação da alma e o homem verdadeiro, cf.  En. I, 1 [53], 10, 7-10. Além disso, sobre a purificação da 
alma, segundo Plotino, “Contudo, o estar purificado é uma expulsão de tudo o que é alheio” (’Αλλὰ τὸ κεκαθάρθαι 
ἀϕαίρεσις ἀλλοτρίου παντός). Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 257. (En. I, 2 [19], 4, 4-9). Brandão (2012, p. 170) 
explica que a separação do sensível faz com que a alma purificada seja semelhante ao Intelecto. 
127 Sobre a matéria e assemelhação ao que tiver contato com ela, cf. En. I, 8 [51], 4, 17-25.
128 Mudanças minúsculas em virtudes podem tornar o raciocínio desse ciclo falso, visto que uma pessoa também pode  
estar vivenciado tantas outras coisas que fortalecem a parte sensível da alma, de modo a inviabilizar o ciclo.
129 Insight é uma palavra em inglês que, como um dos sentidos, transmite um sentido de uma ideia que subitamente 
aparece na mente. A tradução dessa palavra para o português, buscando assegurar o sentido pretendido nesse texto, seria 



54

sobre conhecimento das virtudes.130 Esse raciocínio se baseia na compreensão de que, devido a 

certos  acontecimentos  do  dia  a  dia,  alguém  pode  aumentar  o  seu  estado  de  agitação 

temporariamente. Em oposição à agitação, levanta-se a possibilidade contrária, de uma situação 

induzida de maior quietude proporcionar os insights do Intelecto relacionado às virtudes.131 Se esse 

raciocínio for plausível, isso significa que esses instantes de quietude ou silêncio (ἡσυχῇ) profundo 

podem ser úteis a quem busca ser mais feliz, já que será possível obter insights sobre as virtudes, 

para que essa pessoa vivencie uma vida cada vez mais virtuosa.

Seriam as virtudes sempre necessárias à vida do ser humano? Plotino diz que não. “Porque 

não precisamos de virtude quando estamos em serenidade, mas sim quando há perigo de cairmos 

nos males se a virtude não estiver presente” (En. II, 3 [52], 9, 18-19).132 É possível observar que a 

serenidade (ἡσυχῇ) se mostra como estado interno ideal. Somente quando se altera esse estado é 

que as virtudes se tornam necessárias. 

Para finalizar essa introdução sobre as virtudes em Plotino, para fornecer subsídios para a 

leitura do tratado 5 [36], diante da pergunta sobre como ser feliz, traz-se a passagem relacionada às 

quatro  virtudes  em  Plotino:  ser  sábio  (ϕρονεῖν),  ser  temperante  (σωϕρονεῖν),  ser  corajoso 

(ἀνδρίζεσθαι) e a justiça (δικαιοσύνη).

É porque, como a alma é má quando se confunde com o corpo e se torna eqüiafetável e  
coopina com ele em tudo, ela seria boa e possuidora de virtude se não coopinasse, mas 
atuasse sozinha – isto é, precisamente, inteligir e ser sábio –, e não fosse eqüiafetável - isto 
é, precisamente, ser temperante –, e não temesse afastar-se do corpo – isto é, precisamente,  
ser corajoso –, e a razão e o intelecto comandassem e as demais partes não se opusessem –  
e isto seria a justiça.  Esse tipo de disposição da alma, pela qual ela intelige e é assim 
impassível, se disséssemos que ela é a assemelhação a deus, não erraríamos: pois o divino 
também é puro e sua atividade é de tal tipo que quem a imita possui sabedoria (En. I, 2 
[19], 3, 11-22).133

Nessa passagem, Plotino diz que a alma é má, no momento em que ela se confunde com o 

corpo,  ela  se  torna  equifetável  (ὁμοπαθὴς)  e  coopina  (συνδοξάζουσα)  com o  corpo.  Se  tornar 

equifetável significa que a alma é igualmente sensível às impressões do corpo. Coopina significa 

uma combinação das palavras ideia, compreensão, discernimento ou lampejo súbito. A palavra insight nesse trabalho 
está sendo utilizada especificamente para se referir a uma relação entre o conhecimento das virtudes e quietude (ἡσυχῇ).
130 Em En. V, 1 [10], 12, 12-20, Plotino parece fazer uma alusão a um exercício para ouvir aquilo que está no inteligível  
e subjaz a noção de quietude ou silêncio nessa passagem.
131 Cf. En. I, 8 [51], 9, 1-4.
132 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 385. Οὐ γὰρ ἐν ἡσύχῳ οὖσιν ἀρετῆς δεῖ ἡμῖν, ἀλλ’ ὅταν κίνδυνος ἐν κακοῖς εἶναι  
ἀρετῆς οὐ παρούσης.
133 Tradução:  Baracat  Júnior,  2006,  p.  255-256.  ῍Η ἐπειδὴ κακὴ μέν  ἐστιν  ἡ  ψυχὴ συμπεϕυρμένη τῷ σώματι  καὶ 
ὁμοπαθὴς γινομένη αὐτῷ καὶ πάντα συνδοξάζουσα, εἴη ἂν ἀγαθὴ καὶ ἀρετὴν ἔχουσα, εἰ μήτε συνδοξάζοι, ἀλλὰ μόνη 
ἐνεργοῖ — ὅπερ ἐστὶ νοεῖν τε καὶ ϕρονεῖν — μήτε ὁμοπαθὴς εἴη — ὅπερ ἐστὶ σωϕρονεῖν — μήτε ϕοβοῖτο ἀϕισταμένη  
τοῦ σώματος — ὅπερ ἐστὶν ἀνδρίζεσθαι — ἡγοῖτο δὲ λόγος καὶ νοῦς, τὰ δὲ μὴ ἀντιτείνοι — δικαιοσύνη δ’ ἂν εἴη  
τοῦτο. Τὴν δὴ τοιαύτην διάθεσιν τῆς ψυχῆς καθ’ ἣν νοεῖ τε καὶ ἀπαθὴς οὕτως ἐστίν, εἴ τις ὁμοίωσιν λέγοι πρὸς θεόν,  
οὐκ ἂν ἁμαρτάνοι· καθαρὸν γὰρ καὶ τὸ θεῖον καὶ ἡ ἐνέργεια τοιαύτη, ὡς τὸ μιμούμενον ἔχειν ϕρόνησιν.



55

que  a  alma  está  de  acordo  com  o  corpo.  Assim,  as  afecções  provenientes  do  corpo  causam 

perturbação da alma, fazendo com que a alma seja má.134

A referência sobre as quatro virtudes, ao comparar o que existe comum entre as quatro, 

revela que todas apontam para um estado e que a alma se distancia do que provém do corpo. Ser 

sábio (ϕρονεῖν) é a alma atuar sozinha, captar aquilo que provém do inteligível; isso faz oposição ao 

que  provém  do  sensível.  Ser  temperante  (σωϕρονεῖν)  é  não  ser  equifetável,  isto  é,  não  ser 

igualmente sensível às partes do corpo, o que significa ser sensível àquilo que está no inteligível,  

essa parte da alma ser a mais dominante.135 Se corajoso (ἀνδρίζεσθαι) é não temer afastar-se das 

coisas do corpo, ou seja, buscar se aproximar daquilo que está no inteligível. A justiça (δικαιοσύνη)  

é quando a razão e o Intelecto comandam e as outras partes não se opõem, ou seja, se a parte  

sensível for a mais dominante, essa parte não permite que as sensações do inteligível cheguem até o  

ser humano, o que, por assim dizer, é contrariar aquilo que a razão e o Intelecto comandam.136

Desse modo, com base nessa passagem que faz referência às quatro virtudes, a virtude pode 

ser  compreendida  como aquilo  que  irá  proporcionar  que  a  parte  superior  da  alma seja  a  mais 

dominante, que contribui para o esforço das almas em relação ao Uno.137 O que diferencia cada uma 

das quatro virtudes são pontos específicos para serem observados na relação da alma com o corpo.

2.3 O BELO E O FEIO

O que é a beleza em Plotino? O que é o feio? Como esses conceitos se relacionam com o 

inteligível?

Mas ao que está além disso chamamos a natureza do bem, que tem o belo anteposto diante 
de si. Assim, em um discurso impreciso, ele é a beleza primária; mas, se se distingue os  
inteligíveis, se dirá que a beleza inteligível é a região das formas, ao passo que o bem é o  
que está além, fonte e princípios do belo. Caso contrário, o bem e o belo primário seriam 
identificados; de qualquer modo, o belo está lá (En. I, 6 [1], 9, 37-43).138

Para Plotino, a beleza inteligível (νοητὸν καλὸν) é a região das formas, ou seja, a beleza 

inteligível se relaciona com o Intelecto. O Uno não é a beleza primária (πρῶτον καλόν), todavia, 

Plotino explica que em um discurso impreciso pode-se afirmar que o Uno (ἓν) pode ser chamado de  

134 Sobre as afecções, cf. En. I, 1 [53], 9, 23-26.
135 Sobre a parte inteligível da alma ser a mais dominante, cf. En. IV, 4 [28], 25, 1-8.
136 Sobre quando a parte sensível é a mais dominante, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
137 Sobre o esforço das almas em relação ao Uno, cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
138 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 319. Τὸ δὲ ἐπέκεινα τούτου τὴν τοῦ ἀγαθοῦ λέγομεν ϕύσιν προβεβλημένον τὸ  
καλὸν πρὸ αὐτῆς ἔχουσαν. ῞Ωστε ὁλοσχερεῖ μὲν λόγῳ τὸ πρῶτον καλόν· διαιρῶν δὲ τὰ νοητὰ τὸ μὲν νοητὸν καλὸν τὸν  
τῶν εἰδῶν ϕήσει τόπον, τὸ δ’ ἀγαθὸν τὸ ἐπέκεινα καὶ πηγὴν καὶ ἀρχὴν τοῦ καλοῦ. ῍Η ἐν τῷ αὐτῷ τἀγαθὸν καὶ καλὸν  
πρῶτον θήσεται· πλὴν ἐκεῖ τὸ καλόν.



56

beleza primária. Em um discurso preciso, o Uno é a fonte e princípio do belo (ἀρχὴν τοῦ καλοῦ). 

Portanto, Plotino explica que existe a beleza no inteligível. Então, o que é feio?

Existe uma relação entre a matéria e a fealdade. De acordo com Plotino, “Pois, enquanto 

certas coisas não são belas por seu próprio substrato, como os corpos, mas por participação, outras 

são elas mesmas belezas, tal como a natureza das virtudes” (En.  I, 6 [1], 1, 12-14).139 Como o 

substrato do corpo é a matéria, que é pura carência140, isso faz com que um corpo não seja belo em 

si próprio. Se a beleza é algo que provém do inteligível, algo do inteligível deve ser manifestado 

juntamente a um corpo, para que seja possível  perceber algo de belo nele.  Para Plotino,  é por 

participação em uma forma que algo pode se tornar belo.141 Diante do interesse da pesquisa sobre 

como ser feliz, o que cumpre destacar é a beleza das virtudes, cuja própria natureza é bela. Dessa 

forma,  existe  uma relação entre  virtude e  beleza.  A alma bela  não é  somente  bela,  é  também 

virtuosa. A beleza da alma não pode ser dissociada da virtude. Também é possível afirmar que  

existe uma relação entre o vício e a feiura, visto que o vício afasta o ser humano do inteligível, à  

medida que a parte sensível da alma se torna mais dominante.

Sobre a alma feia, que está cheia de vícios, Plotino diz que:

Seja  uma alma  feia,  licenciosa  e  injusta,  infestada  de  muitíssimas  concupiscências,  de 
muitíssimas perturbações, em terror por sua covardia, em inveja por sua ignobilidade, tudo 
em que pensa (se é que pensa) é perecível e abjeto, completamente corrompida, amiga de 
prazeres não puros, vivendo uma vida própria a quem toma como prazerosa a fealdade do 
que quer que experimente através do corpo (En. I, 6 [1], 5, 25-31).142

É possível observar o conjunto de características que Plotino descreve sobre a alma feia: 

licenciosa (ἀκόλαστός), ou seja, indisciplinada ou desregrada moralmente. É injusta. Está infestada 

de  muitíssimas  concupiscências  (ἐπιθυμιῶν),  isto  é,  muitos  desejos.  Como ela  possui  covardia 

(δειλίαν), que é uma característica da alma moralmente desprezível, sente medo. Como essa alma é 

ignóbil (μικροπρέπειαν), isto é, mesquinha ou vulgar, apegada ao dinheiro, sente inveja. É possível 

compreender que a amizade com os prazeres não puros são os prazeres relacionados aos vícios e os 

prazeres  puros  são  aqueles  relacionados  às  virtudes,  já  que  as  virtudes  contribuem  para  a 

purificação da alma.143 Logo, o prazer com os vícios faz com que a alma seja feia.

139 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 303. Τὰ μὲν γὰρ οὐ παρ’ αὐτῶν τῶν ὑποκειμένων καλά, οἷον τὰ σώματα, ἀλλὰ 
μεθέξει, τὰ δὲ κάλλη αὐτά, ὥσπερ ἀρετῆς ἡ ϕύσις.
140 Sobre a matéria ser pura carência, cf. En. I, 8 [51], 4, 17-25.
141 Pois tudo o que é amorfo, sendo por natureza apto a receber um formato e uma forma, se permanece impartícipe da  
razão e da forma, é feio e externo à razão divina: e isso é o inteiramente feio (En. I, 6 [1], 2, 13-16). Πᾶν μὲν γὰρ τὸ 
ἄμορϕον πεϕυκὸς μορϕὴν καὶ εἶδος δέχεσθαι ἄμοιρον ὂν λόγου καὶ εἴδους αἰσχρὸν καὶ ἔξω θείου λόγου· καὶ τὸ πάντη 
αἰσχρὸν τοῦτο (Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 300).
142 Tradução:  Baracat  Júnior,  2006,  p.  310-311:  ῎Εστω δὴ  ψυχὴ αἰσχρά,  ἀκόλαστός  τε  καὶ  ἄδικος,  πλείστων μὲν 
ἐπιθυμιῶν γέμουσα, πλείστης δὲ ταραχῆς, ἐν ϕόβοις διὰ δειλίαν, ἐν ϕθόνοις διὰ μικροπρέπειαν, πάντα ϕρονοῦσα ἃ δὴ 
καὶ ϕρονεῖ θνητὰ καὶ ταπεινά, σκολιὰ πανταχοῦ, ἡδονῶν οὐ καθαρῶν ϕίλη, ζῶσα ζωὴν τοῦ ὅ τι ἂν πάθῃ διὰ σώματος  
ὡς ἡδὺ λαβοῦσα αἶσχος.
143 Sobre a purificação da alma, cf. En. I, 2 [19], 4, 4-9.



57

Além  disso,  Plotino  explica  que  essa  alma  feia  está  com  perturbações  (ταραχῆς).  Isso 

significa que a alma cheia de vícios expressa que ela deseja por mais do que o presente, ou seja,  

possui dificuldades em cultivar a quietude (ἡσυχίαν), devido à sua agitação.144 Pode-se afirmar, 

pois, que as agitações expressam a feiura da alma, enquanto a quietude expressa a beleza da alma.

2.4 A FELICIDADE NO TRATADO 4 [46]

O tratado 4 [46] da  Enéada I  de Plotino, intitulado “Sobre a felicidade”, é o tratado de 

Plotino que se dedica ao tema da felicidade e proporciona explicações sobre o que é o sábio. É  

diferente do tratado 5 [36] da Enéada I, intitulado “Sobre se a felicidade aumenta com o tempo”, 

que é o objeto de estudo desta dissertação. Para Plotino, chama-se de sábio quem é verdadeiramente 

feliz.

Essa seção está dividida em duas partes. A primeira parte busca explicar o motivo pelo qual 

Plotino afirma que viver bem e ser feliz são a mesma coisa. A segunda parte se dedica a explicar  

quem é o sábio, ou seja, aquela pessoa que Plotino classifica como feliz.145 

2.4.1 Felicidade e viver bem

Assumindo que o viver bem e o ser feliz são o mesmo, haveremos de concedê-los também 
aos  outros  viventes?  Pois,  se  lhes  é  possível  atravessar  a  vida  desembargadamente 
conforme sua natureza, que nos impede de dizer que eles também vivem uma boa vida? 
Com efeito, quer se assuma estar a boa feliz no sentir-se bem, quer na realização da função 
própria, em ambos os casos ela pertence também aos demais viventes (En. I, 4 [46], 1, 1-
7).146

Plotino afirma que o viver bem (εὖ ζῆν) e o ser feliz (εὐδαιμονεῖν) são o mesmo, ou seja, 

existe uma correspondência entre viver bem e o ser feliz. Quanto mais alguém viver bem, mais o ser 

será feliz. Portanto, entender o que significa viver bem implica em entender o que é a felicidade.
144 Sobre a eternidade e o tempo, a quietude e a agitação, conferir o “Gráfico 2” desta dissertação.
145 No budismo, uma obra de referência para o estudo dessa religião é o  Dhammapada.  Nessa obra,  quem é feliz 
também é o sábio. É possível perceber pontos de semelhança entre o sábio em Plotino e o sábio no  Dhammapada. 
Destacam-se, pois, algumas passagens dessa obra sobre as características do sábio: “Quem bebe do Doutrina vive feliz, 
com a mente tranquila. Alegra-se sempre o sábio com a Doutrina revelada pelo Buda” (Dhammapada, 2021, p. 51); “Da  
mesma forma que a rocha não é abalada pela tempestade, o sábio se mantém imperturbável diante das censuras e 
desejos” e “Semelhante a um lago profundo, límpido e calmo, assim vive o sábio em completa serenidade, quando  
penetrado pela doutrina” (Dhammapada, 2021, p. 52); “Aquele que é franco, virtuoso, pacífico, paciente, moderado,  
puro e possui autodomínio, este, sim, de fato um ancião venerável [um sábio]” (Dhammapada, 2021, p. 88). A partir  
dessas passagens do Dhammapada, nota-se que o sábio no budismo é feliz, busca se purificar das impurezas da mente, é 
livre das impurezas, sólido na virtude, almeja a serenidade mental. Em Plotino, o sábio também é feliz, possui virtudes,  
busca se purificar das impurezas e almeja a tranquilidade da alma.
146 Τὸ εὖ ζῆν καὶ τὸ εὐδαιμονεῖν ἐν τῷ αὐτῷ τιθέμενοι καὶ τοῖς ἄλλοις ζῴοις ἆρα τούτων μεταδώσομεν ; Εἰ γὰρ ἔστιν  
αὐτοῖς ᾗ πεϕύκασιν ἀνεμποδίστως διεξάγειν, κἀκεῖνα τί κωλύει ἐν εὐζωίᾳ λέγειν εἶναι ; Καὶ γὰρ εἴτε ἐν εὐπαθείᾳ τὴν 
εὐζωίαν τις θήσεται, εἴτε ἐν ἔργῳ οἰκείῳ τελειουμένῳ, κατ’ ἄμϕω καὶ τοῖς ἄλλοις ζῴοις ὑπάρξει.



58

Sobre o significado de vida, Plotino explica que o Intelecto (νοῦς) é solidamente fundada em 

vida e que a eternidade é uma vida infinita e nada do Intelecto se conforme, visto que ela não passa 

a ser algo, não entra em movimento buscando algo além do presente, como o tempo.147 Logo, viver 

bem é a vida do Intelecto (νοῦς) e ser feliz é viver a vida no Intelecto (νοῦς).148 O homem que 

possui essa vida, considerada perfeita, é quem possui a vida feliz.149

Para Plotino, é possível viver a vida desembargadamente (ἀνεμποδίστως), o que significa 

dizer viver a vida sem empecilhos. Que empecilhos seriam esses? Seriam eles que dificultam viver 

a vida do Intelecto? Quando a parte inferior da alma for a mais dominante, com maior afinidade 

com a matéria, isso dificulta viver a vida do Intelecto.150 Assim, viver a vida desembargadamente 

(ἀνεμποδίστως) e viver de modo que a parte superior da alma seja sempre a mais dominante e com 

menor afinidade com a matéria.

Segundo Plotino, outros viventes (ζῴοις) também podem ser felizes. É preciso lembrar que o 

conceito de vivente remete à junção do corpo e da alma.151 Assim, não somente os seres humanos, 

mas outros animais e também plantas152 podem ser felizes, já que são viventes, formados por um 

composto de corpo e alma.153 Isso é plausível dentro do sistema filosófico de Plotino, já que o que 

se leva em consideração é a parte superior da alma ser mais dominante do que a parte inferior da  

alma.154 Com base nisso, Plotino contesta o entendimento de que a felicidade somente consiste na 

147 Sobre vida, eternidade e Intelecto, cf. En. III, 7 [45], 5, 18-28.
148 “Ora, que a vida perfeita e verdadeira e real está naquela natureza intelectiva, e que as demais são imperfeitas,  
aparências de vida e que não são vidas nem perfeita nem puramente nem são mais vidas do que o contrário, muitas  
vezes foi dito” (Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 276). ῞Οτι δ’ ἡ τελεία ζωὴ καὶ ἡ ἀληθινὴ καὶ ὄντως ἐν ἐκείνῃ τῇ 
νοερᾷ ϕύσει, καὶ ὅτι αἱ ἄλλαι ἀτελεῖς καὶ ἰνδάλματα ζωῆς καὶ οὐ τελείως οὐδὲ καθαρῶς καὶ οὐ μᾶλλον ζωαὶ ἢ τοὐναν  
τίον, πολλάκις μὲν εἴρηται (En. I, 4 [46], 3, 33-37).
149 “Se, então, o homem é capaz de possuir a vida perfeita, o homem que possui essa vida é feliz ” (Tradução: Baracat 
Júnior, 2006,  p. 277). Εἰ μὲν οὖν τὴν τελείαν ζωὴν ἔχειν οἷός τε ἄνθρωπος, καὶ ἄνθρωπος ὁ ταύτην ἔχων τὴν ζωὴν  
εὐδαίμων (En. I, 4 [46], 4, 1-2).
150 Sobre a parte inferior da alma ser a mais dominante, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6. Sobre a relação entre a matéria e o ser  
humano, cf. En. I, 8 [51], 4, 17-25.
151 Sobre o conceito de vivente, cf. En. I, 1 [53], 3, 1-3.
152 Sobre a relação entre a felicidade e as plantas, é possível encontrar explicações nos capítulos 1, 2 e 3 do tratado 4  
[46].
153 Baracat Júnior (2006, p. 272) comenta que Plotino, na  En. III, 8 [30], 1, atribui uma atividade contemplativa às 
plantas.
154 Sobre a parte superior da alma ser a mais dominante, cf.  En. IV, 4 [28], 25, 1-8. Essa dissertação não se dedica a 
investigar em que circunstâncias a parte inteligível da alma da planta pode ser a mais dominante. Assim, busca-se 
apenas problematizar essa questão. Se para o ser humano, a racionalidade auxilia no discernimento sobre o que é a  
virtude ou vício, de modo que o ser humano possa se utilizar da sua liberdade em vista de uma vida feliz, como as  
plantas podem ter a parte inteligível da alma cada vez mais fortalecida, de modo que elas possam ser cada vez mais  
felizes? Ou será que as plantas possuem a felicidade de modo mais constante? Ou será que a felicidade apresenta um 
ciclo específico em uma planta?



59

vida racional,155 já que uma planta, que é um vivente, composta de corpo e alma, possui uma parte 

da sua alma no Intelecto (νοῦς). Então, uma planta também é capaz de ser feliz.

2.4.2 O sábio 

Ciente de que o ser humano tem a sua liberdade e sua capacidade de escolher uma coisa ao 

invés da outra, as explicações contidas na passagem a seguir permitem entender como funciona o 

processo de tomada de decisão em Plotino, em vista da felicidade.

Portanto, autossuficiente é a existência de quem possui uma vida assim; e, se é um sábio, é 
por si mesmo autossuficiente para sua felicidade e para a aquisição do bem: pois não há  
bem que ele não possua. Mas o que ele busca, busca como necessário, e não para si, mas 
para alguma de suas as partes. Busca, pois, para o corpo anexado; e mesmo que seja para 
um corpo vivo, busca o que é próprio a esse vivente, não as próprias a um homem de tal 
espécie. E ele conhece coisas do corpo e dá a ele o que dá sem retirar nada de sua própria 
vida. Nem em meio a revezes sua felicidade diminuirá: pois, mesmo então, uma vida como 
essa permanece; e, quando morrem seus familiares e seus amigos, ele sabe o que é a morte,  
e o sabem também os que a sofrem, se são sábios. Mesmo que seus familiares e próximos,  
ao passarem por isso, causem-lhe tristeza, não é a ele mesmo, mas àquilo nele que não  
possui inteligência, cujas tristezas ele não receberá (En. I, 4 [46], 4, 23-36)156

O ser humano é composto por corpo e alma. A vida feliz é a vida do Intelecto,  isto é, 

contribuir para que a parte superior da alma seja mais dominante que a parte inferior da alma. Por  

mais que o ser humano tenha um corpo, que é composto por matéria, que faz o ser humano sempre 

tenha algo exercendo uma força para que a parte sensível da alma seja a mais dominante por causa  

do contato com a matéria, para Plotino, não se pode desprezar radicalmente as necessidades do 

corpo.157 É preciso conhecer aquilo que é próprio do corpo e dar a ele. 

Plotino realiza um contraste do sábio com um outro homem. Enquanto o sábio, que é feliz, 

conhece as necessidades do corpo e procura atender às necessidades essenciais, um homem que não 

é sábio irá satisfazer as demandas do corpo, não necessariamente somente aquilo que é necessário.  

Dillon (2017, p. 372) explica que a atitude do sábio, ao administrar as necessidades do corpo, é de 

155 “Por isso, penso, aqueles que dizem que a felicidade se encontra na vida racional, não a situando na vida em geral,  
ignoram estarem aceitando que a felicidade sequer é vida”. (Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 275) ῞Οθεν, οἶμαι, καὶ οἱ 
ἐν λογικῇ ζωῇ λέγοντες τὸ εὐδαιμονεῖν γίνεσθαι οὐκ ἐν τῇ κοινῇ ζωῇ τιθέντες ἠγνόησαν τὸ εὐδαιμονεῖν οὐδὲ ζωὴν 
ὑποτιθέμενοι (En. I, 4 [46], 3, 9-12).
156 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 278. Αὐτάρκης οὖν ὁ βίος τῷ οὕτως ζωὴν ἔχοντι· καὶ σπουδαῖος ᾗ, αὐτάρκης εἰς  
εὐδαιμονίαν καὶ εἰς κτῆσιν ἀγαθοῦ· οὐδὲν γάρ ἐστιν ἀγαθὸν ὃ μὴ ἔχει. ’Αλλ’ ὃ ζητεῖ ὡς ἀναγκαῖον ζητεῖ, καὶ οὐχ αὑτῷ,  
ἀλλά τινι τῶν αὐτοῦ. Σώματι γὰρ προσηρτημένῳ ζητεῖ· κἂν ζῶντι δὲ σώματι, τὰ αὑτοῦ ζῶντι τούτῳ, οὐχ ἃ τοιούτου τοῦ  
ἀνθρώπου ἐστί. Καὶ γινώσκει ταῦτα καὶ δίδωσιν ἃ δίδωσιν οὐδὲν τῆς αὑτοῦ παραιρούμενος ζωῆς. Οὐδ’ ἐν τύχαις τοίνυν 
ἐναντίαις ἐλαττώσεται εἰς τὸ εὐδαιμονεῖν· μένει γὰρ καὶ ὣς ἡ τοιαύτη ζωή· ἀποθνῃσκόντων τε οἰκείων καὶ ϕίλων οἶδε 
τὸν θάνατον ὅ τι ἐστίν, ἴσασι δὲ καὶ οἱ πάσχοντες σπουδαῖοι ὄντες. Οἰκεῖοι δὲ καὶ προσήκοντες τοῦτο πάσχοντες κἂν  
λυπῶσιν, οὐκ αὐτόν, τὸ δ’ ἐν αὐτῷ νοῦν οὐκ ἔχον, οὗ τὰς λύπας οὐ δέξεται.
157 Sobre a matéria e o princípio de semelhança ao ter contato com ela, cf. En. I, 8 [51], 4, 17-25.



60

uma firme distinção entre o seu corpo e ele próprio. Nota-se, pois, uma relação entre conhecimento 

das necessidades do corpo e sua função para a felicidade. 

Marsola (2008, p. 62-63) diz que o sábio pode ser considerado como um grande atleta da 

virtude. Como a virtude é exercitada diuturnamente, esse exercício combate as afecções exteriores.  

Com base em Marsola, realça-se a frequência do cuidado com a prática da virtude. Não é possível 

ser virtuoso somente em alguns momentos. Isso mostra que o sábio precisa ter algo bem enraizado 

em sua personalidade, de modo a ser habitual praticar as virtudes.

O  homem  que  não  é  sábio  irá  satisfazer  mais  do  que  o  corpo  que  precisa  e,  como 

consequência,  irá  retirar  a  sua  própria  vida.  É  preciso  elucidar  que  retirar  a  própria  vida  não 

significa, nesse caso, matar a si mesmo.158 Ciente de que o conceito de vida em Plotino se relaciona 

com a vida do Intelecto, retirar a própria vida é fortalecer a parte inferior da alma, o que fará com 

que a alma seja perturbada e impeça que o ser humano perceba as sensações que provêm da parte  

superior da alma.159 Assim, retirar a própria vida significa é distanciar-se da vida do Intelecto. Ao 

que parece,  ao  realizar  uma dedução com base  nessas  explicações  de  Plotino,  se  o  corpo tem 

necessidade de comida, deve-se atender a essas necessidades com precisão, não lhe dando comida a 

mais ou comida que possa prejudicar o corpo.160 Particularmente, a reflexão sobre alimentação e 

corpo possui  a  sua relevância  diante  da afirmação de Porfírio  de que Plotino deprezava o seu 

corpo.161 Essa vergonha do corpo não deve ser entendida como um descuido ou desleixo do corpo.  

Até porque é preciso cuidar das necessidades do corpo. Parece que essa vergonha remete a uma 

vontade de, quando o corpo se separar da alma, Plotino não se afinizasse com a matéria.

Além das informações sobre os cuidados das necessidades do corpo, em que subjaz a noção 

de virtude nessa relação, Plotino explica por meio de um exemplo sobre as características do sábio,  

em um evento social em que existem tristezas. Nesse exemplo, o sábio convive com familiares e 

pessoas próximas e alguém morre. Essas pessoas podem causar tristeza no sábio. Porém, o sábio 

não receberá essas tristezas. Como isso é possível?

Como o sábio, por definição, possui a sua parte superior da alma mais dominante, já que ele 

é feliz, o sábio não deixa a parte inferior da alma, que recebe as tristezas, dominar a parte superior 

158 Certamente que é possível retirar a própria vida se as necessidades do corpo não são atendidas. Todavia, esse é 
somente um possível entendimento na explicação de Plotino. Devem ser considerados os outros sentidos, tomando  
como referência o conceito de vida relacionado à vida do Intelecto (νοῦς).
159 Sobre a parte inferior da alma mais dominante e o impedimento das sensações da parte superior, cf. En. IV, 8 [6], 8, 
1-6.
160 Tem-se,  pois,  uma  reflexão  ética  sobre  a  alimentação  em  Plotino.  Ao  se  buscar  uma  reflexão  para  a 
contemporaneidade, em que existe o estudo da nutrição do corpo, com base nas reflexões de Plotino, o que seria 
apontado é o cuidado das necessidades do corpo, de modo que um corpo dotado de mais saúde esteja com as melhores  
condições possíveis para exercer as virtudes e purificar a alma. Um corpo debilitado e mais fraco seria problemático, já  
que poderia trazer prejuízos do dia a dia, dificultando uma vida virtuosa.
161 Conforme Porfírio, “Plotino, o filósofo de nosso tempo, parecia envergonhar-se de estar em um corpo” (Vp,  1)
(Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 163).



61

da alma.  Quando alguém está fortemente voltada para os inteligíveis,  passam despercebidas as  

visões e sensações da parte inferior da alma.162 É preciso considerar, pois, que esse é somente um 

exemplo. Pode-se inferir que, em outras circunstâncias, além desse exemplo, o sábio também terá 

essa  autossuficiência  (αὐτάρκης).  Desse  modo,  esse  exemplo revela  a  autarquia  (αὐτάρκης)  do 

sábio, um indivíduo que se encontra plenamente satisfeito, não deixando ser afetado pelas emoções 

de  outras  pessoas  que  o  rodeiam,  como  tristezas.  Parece  que  existe  uma  invulnerabilidade 

emocional do sábio diante do sofrimento das pessoas ao seu redor. Explicando de outra forma, é 

como se existisse uma camada protetora invisível no sábio diante das emoções das pessoas ao redor, 

sendo a fonte dessa camada protetora a alma estar fortemente ligada aos inteligíveis.163

Uma reflexão que pode ser feita com base nesse exemplo do sábio, buscando articular com 

os conceitos de eternidade e de tempo, é que, como o sábio deseja o presente e consegue estar 

presente, esse estado de presença é o que faz o sábio desenvolver essa autarquia. Se o fluxo da 

atenção for direcionado ao passado ou futuro, ou seja, uma fuga do presente, distanciando-se da 

eternidade,  essa  pessoa  estará  mais  vulnerável  ao  sofrimento  de  pessoas  ao  redor,  como  as 

tristezas.164

2.4.2.1 Em direção à felicidade: a identificação de virtudes ou vícios

Em Plotino, é possível perceber que está subjacente a noção de apego, ou seja, Plotino não 

faz referência ao apego, mas é possível deduzir a ideia de apego do seu texto. Apego significa uma 

ligação  afetiva  com  algo.  Em  um  sentido  específico,  o  apego  é  um  problema  que  ocasiona 

sofrimento, distanciando alguém da vida feliz.

[...] sem admitirem que o sábio está voltado para o interior e então buscá-lo nas atividades  
exteriores e em suma, sem buscarem o objeto de sua vontade nas coisas externas. Pois 
desse modo a existência da felicidade seria impossível, se se diz que coisas externas são  
objetos da vontade e que são objetos da vontade do sábio (En. I, 4 [46], 11, 7-12).165 

162 Sobre quando a parte superior da alma for a mais dominante, cf. En. IV, 4 [28], 25, 1-8.
163 O sábio usufrui da vida do verdadeiro si, fora do tempo, no nível do Intelecto (νοῦς). Essa parte permanece inalterada 
quando a parte inferior da alma sente dor (Smith, 2017, p. 240). É possível realizar uma comparação entre as duas par -
tes da alma para exemplificar a autarquia do sábio. Um prédio, para ser construído, precisa de uma fundação, que é uma 
estrutura que suporta e distribui o peso do prédio no solo. Quanto maior a altura do prédio, melhor precisa ser a funda -
ção, para suportar o peso do edifício. Nessa comparação, pode-se dizer que o peso seria aquilo que pode perturbar a al -
ma com as emoções. Quanto mais a parte superior da alma estiver fortalecida, é como se melhor fosse essa “fundação” 
no inteligível. Se a “fundação” for excelente, tem-se a autarquia do sábio. Por outro lado, se a fundação for precária, a  
capacidade de suportar o peso das emoções que provocam agitação é menor.
164 Essa explicação se fundamenta no estudo dos capítulos 2 e 9 do tratado 5 [36], que será abordado posteriormente  
nesta dissertação.
165 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 287-288. ζητεῖν μηδὲ τὸν σπουδαῖον συγχωρήσαντας εἰς τὸ εἴσω ἐπεστράϕθαι ἐν  
ταῖς  ἔξωθεν  ἐνεργείαις  αὐτὸν  ζητεῖν  μηδὲ  ὅλως  τὸ  βουλητὸν  αὐτοῦ  ἐν  τοῖς  ἔξω.  Οὕτω  γὰρ  ἂν  οὐδὲ  ὑπόστασις 
εὐδαιμονίας εἴη, εἰ τὰ ἔξω βουλητὰ λέγοι καὶ τὸν σπουδαῖον βούλεσθαι ταῦτα.



62

Conforme Plotino, o sábio (σπουδαῖον)166 está voltado para o interior e as coisas externas 

são objetos da vontade do sábio. O conceito de apego assume um caráter negativo quando ocorre o 

apego entre o ser humano e um objeto externo, em detrimento da relação do ser humano com o seu  

interior. Por outro lado, o conceito de apego em Plotino assume um caráter positivo se fortalecer o 

ser humano nesse voltar-se para o interior, ou seja, contribuir para que a parte inteligível da alma 

esteja fortalecida. O princípio rege o que é o bem para Plotino.167

Uma forma de identificar no dia a dia se alguém é sábio ou não é observar que está sendo 

valorizado por essa pessoa.

Que seja o homem que se apega às coisas daqui belo e robusto e rico, soberano sobre todos  
os homens, como quem é deste lugar: ele não deve ser invejado por essas coisas com as  
quais se ilude. No sábio, elas talvez não existam em absoluto, mas, se existirem, ele as  
diminuirá, se se importa consigo mesmo. E ele diminuirá e extinguirá com sua incúria as 
vantagens do corpo e renunciará ao poder. (En. I, 4 [46], 14, 14-20).168

Plotino cita um exemplo de um homem que é belo, robusto e rico. Essa pessoa não deve ser 

invejada, ou seja, não se deve querer o que essa pessoa possui. Por qual motivo não se deve querer 

essa beleza, robustez e riqueza? A atenção está direcionada às coisas externas, é uma ilusão, em 

vista da felicidade. O sábio visa o seu interior, a valorização do externo existe na medida em que o  

externo auxilia o sábio nesse voltar-se para o seu interior. 

Desse modo, com base nas explicações de Plotino, uma forma de avaliar se uma pessoa é 

feliz é (i) identificar os principais objetos de atenção dessa pessoa e (ii) compreender a relação entre  

essa pessoa e os objetos de atenção, buscando avaliar se contribuem para o cuidado de si, isto é, 

esse direcionar-se ao interior, ao presente, para o fortalecimento da parte superior da alma; ou se 

valoriza  mais  as  coisas  daqui,  retirando  essa  pessoa  do  presente,  afastando-a  do  inteligível, 

contribuindo para o fortalecimento da parte inferior da alma.169 A imagem a seguir serve como uma 

base para realizar essa análise.

166 O termo σπουδαῖον significa alguém que é bom, virtuoso, honesto, digno de atenção, estimável, ou apreciável. Uma  
vez que ser sábio significa necessariamente ser virtuoso, a tradução de σπουδαῖον por sábio foi uma escolha bem ade-
quada realizada por Baracat Júnior.
167 “Corretamente pensa Platão que aquele que há de ser sábio e feliz recebe o bem de lá de cima e olha para ele, se  
assemelha a ele e vive de acordo com ele” (Baracat Júnior, 2006, p. 292) ’Ορθῶς γὰρ καὶ Πλάτων ἐκεῖθεν ἄνωθεν τὸ 
ἀγαθὸν ἀξιοῖ λαμβάνειν καὶ πρὸς ἐκεῖνο βλέπειν τὸν μέλλοντα σοϕὸν καὶ εὐδαίμονα ἔσεσθαι καὶ ἐκείνῳ ὁμοιοῦσθαι  
καὶ κατ’ ἐκεῖνο ζῆν (En. I, 4 [46], 16, 7-9).
168 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 290. ‘Ο δὲ τῶν τῇδε ἄνθρωπος ἔστω καὶ καλὸς καὶ μέγας καὶ πλούσιος καὶ 
πάντων ἀνθρώπων ἄρχων ὡς ἂν ὢν τοῦδε τοῦ τόπου, καὶ οὐ ϕθονητέον αὐτῷ τῶν τοιούτων ἠπατημένῳ. Περὶ δὲ σοϕὸν 
ταῦτα ἴσως μὲν ἂν οὐδὲ τὴν ἀρχὴν γένοιτο, γενομένων δὲ ἐλαττώσει αὐτός, εἴπερ αὑτοῦ κήδεται. Καὶ ἐλαττώσει μὲν καὶ 
μαρανεῖ ἀμελείᾳ τὰς τοῦ σώματος πλεονεξίας, ἀρχὰς δὲ ἀποθήσεται.
169 Essa análise é profícua para o entendimento do tratado 5 [36]. Sobre a relação entre felicidade e a eternidade, cf. En. 
I, 5 [36], 7, 20-22. Sobre a fuga da atenção do presente, por causa dos vícios da alma, cf. En. I, 5 [36], 9. O capítulo 9 
do tratado 5 [36] é muito breve e denso, as explicações nesta dissertação sobre esse capítulo se propõem a esclarecer a 
relação entre a fuga da atenção do presente.



63

Esquema 2 – Pontos de observação para avaliar se alguém é feliz 

    Fonte: Elaborado pelo autor (2025).   

No esquema, existem duas colunas. Na primeira coluna, existe a letra A em todas as linhas. 

A  letra  “A”  representa  uma  pessoa.  A  segunda  coluna,  que  contém as  letras  B,  C,  D,  E,  F, 

representa objetos de atenção de uma pessoa. A última linha, com a indicação do símbolo “[...]”,  

indica que podem existir tantos outros objetos da atenção de alguém que podem ser avaliados.

Para utilizar essa matriz, alguém deve substituir as letras B, C, D e outras letras, se for  

preciso, por objetos de atenção. Por exemplo, a letra B poderia ser substituída por beleza, de acordo 

com o exemplo de Plotino, alguém belo, robusto e rico, soberano sobre todos os homens.170 A letra 

C por robustez, a letra D por riqueza, a letra E por soberano de todos os homens. Assim, estuda-se a  

relação de A com B, A com C, A com D, A com E, ou outras possíveis relações. Na relação de A  

com B, é a relação do ser humano com alguém que valoriza a beleza do corpo. Se essa pessoa 

valorizar mais a beleza do corpo, fazendo com que sua atenção seja mais direcionada ao exterior do  

que para o interior, então, tem-se uma situação de vício. Logo, a relação de A com B revela uma 

relação que contribui para a redução da felicidade. É preciso ressaltar que o problema não é a 

pessoa valorizar a beleza do corpo. O problema é quando essa valorização da beleza do corpo faz  

com que a atenção seja direcionada mais para o exterior do que para o interior. Ao que parece, se a 

atenção for direcionada mais para o exterior, ocorre a perturbação da alma, tal como se fosse uma  

170 Cf. En. I, 4 [46], 14, 14-20.



64

perturbação  mental171,  de  modo  que  alguém  deva  perceber  uma  maior  agitação  em  seus 

pensamentos, distanciando-se de uma quietude ou tranquilidade.172

Para as outras relações de A com C, A com D, ou A com outra letra, segue-se a mesma 

forma de raciocínio de A com B: observar se essa relação favorece mais para olhar para a parte 

externa, em detrimento de voltar-se para o interior; ou observar se essa relação favorece para que 

essa pessoa olhe para o interior.173 Desse modo, cada relação pode ser classificada em virtude ou 

vício. A relação de A com B, no exemplo de Plotino, o homem valoriza mais a beleza daqui, isto é, 

mais o objeto externo do que o voltar-se para o interior. Portanto, a relação A com B expressa um  

vício. 

O passo seguinte, após a identificação, seria remover os vícios. De acordo com Plotino, ao 

se detectar o vício, é preciso retirá-lo, como se houvesse um mal na alma, e introduzir a virtude,  

para adornar a alma com beleza no lugar onde está presente a feiura.174

Para ilustrar um exemplo oposto ao vício, traz sucintamente um exemplo do capítulo 10 do 

tratado 5 [36], que contém um exemplo do sábio, que fica contente com a ação de uma pessoa que 

salvou um país.175 Com base na tabela, pode-se chamar essa situação de A com F. A representa o 

ser humano e F representa o contentamento do sábio pela ação que outra pessoa realizou de salvar 

um país. Nesse exemplo, essa seria uma relação classificada como virtude, com base na leitura de  

Plotino sobre esse acontecimento, já que o contentamento pelo bem que outra pessoa fez é uma 

característica do sábio.

Essa dissertação apresenta como pergunta: como ser feliz, com o recorte no tratado 5 [36]. O 

esquema 2 pode ser  compreendido como uma matriz  em que,  ao ser  preenchida,  alguém pode 

classificar cada relação em virtude ou vício. Primeiro identifica-se a relação, segundo classifica-se  

essa  relação e,  por  fim,  em terceiro,  busca-se  retirar  o  vício e  adicionar  a  virtude.176 Portanto, 

elucida-se uma parte do método para ser feliz, com base em Plotino.

171 Plotino se refere à perturbação da alma. Embora mente seja um conceito contemporâneo, relacionado à psicologia,  
foi  utilizado  o  termo  “mente”  somente  no  sentido  de  transmitir  ao  leitor,  de  modo  comparativo,  como  nós  na 
contemporaneidade perceberíamos essa perturbação em alguém: por meio da observação da agitação dos pensamentos. 
A expressão perturbação da alma,  embora seja  a  melhor  expressão a  partir  dos textos  de Plotino,  traz  uma certa  
dificuldade de entendimento para a atualidade, visto que não é comum dizer que alguém está com a alma perturbada.
. Portanto, a expressão “perturbação da mente” assume significado de facilitar o entendimento para o leitor, por meio de 
uma comparação. Embora existam diferenças entre o conceito de mente na psicologia e o conceito de alma em Plotino,  
o termo mente, especificamente nessa explicação, é adequado, diante do sentido que se busca transmitir. O termo mente  
não deve, pois, ser entendido como sinônimo de alma em Plotino.
172 A alma está em quietude quando se está na eternidade. Quando se busca algo além do presente, tem-se o movimento,  
uma agitação (Cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20).
173 Souza (2016, p. 102) afirma que é por meio de um voltar-se para si mesmo que o sábio consegue viver de modo 
pleno a vida feliz, e por ter praticado virtudes, ele possui a vida no Intelecto em ato.
174 Cf. En. III, 6 [26], 2, 1-5.
175 Cf. En. I, 5 [36], 10.
176 Cf. En. III, 6 [26], 2, 1-5.



65

2.4.2.2 A tranquilidade, o tempo e a eternidade

Plotino diz que “o sábio está sempre contente, o estado tranquilo, a disposição amável, que 

nenhum dos ditos males o incomoda, se ele é mesmo sábio” (En. I, 4 [46], 12, 8-10).177 O sábio é 

aquele que vive a vida no Intelecto, volta-se para o interior, não para o exterior.178 Existe uma 

relação entre  a  eternidade e  o presente,  bem como uma relação entre  o tempo,  o  passado e  o 

futuro.179 Nesse  sentido,  é  possível  afirmar  que  os  estados  de  contentamento,  tranquilidade 

(ἥσυχος)180 e a disposição amável ocorrem quando o sábio se volta para o interior. Contentamento, 

tranquilidade e disposição amável parecem ser efeitos da virtude do sábio. Detectar esses estados é 

útil para saber se alguém está com mais virtudes ou vícios. São elementos que auxiliam para um 

diagnóstico das virtudes ou vícios da alma.

Se alguém estiver em uma situação oposta, um estado com menor tranquilidade (ἥσυχος), 

menor contentamento ou menor disposição amável, pode-se afirmar que essa pessoa se volta menos 

para o interior e mais para o exterior.  Portanto, evidencia-se uma relação entre a eternidade, o  

tempo e o estado dos sentimentos de alguém, ou seja, esse estado interior de uma pessoa.

O  voltar-se  para  o  interior,  como  característica  do  sábio,  produz  tranquilidade, 

contentamento e disposição amável. Esse voltar-se para o interior significa que essa pessoa deseja o 

presente e consegue estar presente. O distanciamento desse estado de tranquilidade faz com que 

essa pessoa esteja distante do conseguir estar presente, essa pessoa volta-se para o exterior, volta-se  

para o tempo ao invés da eternidade, o que faz com que a atenção se direcione para o passado ou 

para o futuro.181 Desse modo, observa-se uma correspondência entre os sentimentos de uma pessoa 

e o fluxo da atenção dela. 

177 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 288. ἵλεως δὲ ὁ σπουδαῖος ἀεὶ καὶ κατάστασις ἥσυχος καὶ ἀγαπητὴ ἡ διάθεσις ἣν  
οὐδὲν τῶν λεγομένων κακῶν παρακινεῖ, εἴπερ σπουδαῖος.
178 De acordo com Brandão (2012,  p.  73),  as  hipóstases  existem no interior  do ser  humano.  Isso  significa  que o 
movimento em relação ao inteligível é para o interior, não para o exterior.
179 Cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20, sobre o tempo não ser o presente. Cf. En. III, 7 [45], 1, 16-20, sobre a eternidade e o 
repouso. 
180 Foi destacado o termo grego relacionado ao estado tranquilo, de modo que se possa elucidar a relação do sábio com 
ἥσυχος, já que em outros momentos desta dissertação foram apontadas a relação do inteligível com ἡσυχῇ, no Gráfico  
1, e ἡσυχίαν  no Gráfico 2.
181 A explicação sobre o fluxo da atenção será aprofundada nesta dissertação quando for abordado o capítulo 9 do 
tratado 5 [36].



66

3 A FELICIDADE NO TRATADO 5 [36] DA ENÉADA I – CAPÍTULOS 1 A 5

A proposta  deste  e  do  capítulo  seguinte  desta  dissertação  é  explicitar  o  significado  do 

conceito de felicidade, bem como responder à pergunta sobre como ser feliz, tomando como recorte 

o tratado 5 [36] – Sobre se a felicidade aumenta com o tempo – da Enéada I. O método de trabalho 

é sequencial. Esse tratado é composto por dez capítulos, com diferentes tamanhos, sendo alguns 

com poucas linhas e outros um pouco maiores.182 Em relação a outros tratados de Plotino, como os 

tratados presentes na Enéada VI, esse é um tratado que pode ser considerado como curto. 

Uma vez que esse tratado é curto, optou-se por expor completamente o texto do tratado 5  

[36], perscrutando o pensamento de Plotino e buscando expor os fundamentos que embasaram o 

filósofo  em suas  afirmações  sobre  a  felicidade.  Estruturalmente,  neste  capítulo  da  dissertação, 

existem cinco seções correspondendo aos cinco primeiros capítulos deste tratado. O quarto capítulo 

desta deste trabalho contém os capítulos seis a dez do tratado 5 [36]. A opção por essa divisão busca 

facilitar  que futuros leitores e  pesquisadores em suas pesquisas consigam encontrar  com maior 

facilidade as explicações relativas a cada um dos dez capítulos deste tratado. 

Ao  longo  do  estudo  do  tratado  5  [36],  observou-se  a  profundidade  do  pensamento  de 

Plotino. O que é essa profundidade? Cada conceito em Plotino está coerentemente entrelaçado a 

outros  conceitos  do  seu  sistema  filosófico.  Dessa  forma,  os  significados  de  termos  como  a 

felicidade e o tempo, além de outros termos, podem não assumir um significado comum e precisam 

ser  compreendidos  e  analisados  dentro  desse  sistema  filosófico.  As  explicações  fornecidas  no 

capítulo primeiro desta dissertação foram utilizadas para auxiliar no estudo do tratado 5 [36].

Sobre  os  primeiros  cinco  capítulos  do  tratado  5  [36],  cada  capítulo  trata  de  um  tema 

específico, relacionando a felicidade e o tempo a um terceiro elemento. No primeiro capítulo do 

tratado 5 [36], o elemento é a disposição, no segundo capítulo é o presente, o terceiro capítulo é  

sobre  ver  o  inteligível,  no  quarto  capítulo  é  o  prazer,  no  quinto  capítulo  é  a  comparação  da 

felicidade entre três pessoas.  Esses elementos apontados nessa introdução são somente um dos 

elementos de destaque.  Cada um dos dez capítulos contém outros elementos que poderiam ser 

destacados.  A proposta  de apontar  os  elementos é  situar  o  leitor  sobre a  diversidade de temas 

abordados no tratado 5 [36].

3.1 CAPÍTULO 1

182 Brisson comenta que,  de maneira  inabitual,  este  tratado está  com capítulos  muito curtos.  Além disso,  dos dez  
capítulos no tratado 5 [36], cinco são capítulos minúsculos (2006, p. 373; cf. Plotin).



67

O que é a felicidade para Plotino? O que não é a felicidade para Plotino? O início do tratado 

5 [36] começa com a pergunta central que perpassa o desenvolvimento de todo este tratado. Plotino 

busca compreender se ser feliz (εὐδαιμονεῖν) aumenta com o tempo (χρόνῳ). No capítulo 1 deste 

tratado,  com afirmações  curtas,  porém,  com grande  profundidade,  o  filósofo  indica  o  que  é  a 

felicidade e o que não é ela. É preciso compreender outros conceitos do seu sistema filosófico, para 

que este capítulo se torne inteligível. 

Na investigação deste capítulo, emergiram questionamentos que nortearam esse estudo: A 

felicidade é um fenômeno de curta duração ou a felicidade não está associada à duração? O que é  

estar disposto de certo modo e como isso se articula no sistema filosófico de Plotino? O que poderia 

contribuir para uma maior felicidade em menor tempo?

De acordo com Plotino,

A felicidade aumenta com o tempo, ainda que a felicidade sempre seja tomada como algo 
momentâneo?  Pois  a  memória  de  ter  sido  feliz  em  nada  a  afetaria,  nem está  ela  nas 
palavras, mas em estar disposto de um certo modo. E essa disposição está no presente, 
assim como a atividade da vida (En. I, 5 [36], 1).183

Plotino começa o capítulo com uma pergunta e, ao mesmo tempo, dentro dessa pergunta, ele 

explica que a felicidade é sempre tomada como algo momentâneo (ἐνεστὼς λαμβανομένου).  O 

termo  ἐνεστὼς pode ser  traduzido também como presente.  Dessa forma,  é  possível  supor duas 

interpretações: a felicidade como algo momentâneo (ἐνεστὼς) ou a felicidade como algo que se 

encontra estabelecida no presente (ἐνεστὼς). 

A primeira interpretação considera a felicidade como algo que está no presente (ἐνεστὼς),  

não no passado e nem no futuro. Isso não significa necessariamente que a felicidade é um fenômeno 

de curta  duração.  Poder-se-ia  dizer  que a  felicidade está  acontecendo.  A segunda interpretação 

considera que a felicidade diz respeito a um fenômeno de curta duração, é momentâneo (ἐνεστὼς), 

visto  que  remete  àquele  momento  de  alteração  no  estado  de  humor  da  pessoa.  Quais  são  os 

fundamentos  que  embasam  cada  interpretação?  Para  que  se  possa  realizar  um  melhor 

discernimento, com o fito de elucidar qual é o entendimento de Plotino sobre a felicidade, convém 

explicar com mais detalhes os fundamentos que embasam cada interpretação.

A primeira interpretação, a felicidade como algo que está no presente (ἐνεστὼς), não no 

passado e nem no futuro, expõe que o método de observação da felicidade é sempre no presente. 

Então,  como  identificar  o  fenômeno  felicidade  para  que  possa  afirmar  coisas  sobre  ele?  Na 

percepção da felicidade, existe uma relação entre o sujeito cognoscente e o objeto cognoscível. O 

183 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 295. Εἰ τὸ εὐδαιμονεῖν ἐπίδοσιν τῷ χρόνῳ λαμβάνει τοῦ  εὐδαιμονεῖν ἀεὶ κατὰ τὸ 
ἐνεστὼς λαμβανομένου; Οὐδὲ γὰρ ἡ μνήμη τοῦ εὐδαιμονῆσαι ποιοῖ ἄν τι, οὐδ’ ἐν τῷ λέγειν, ἀλλ’ ἐν τῷ διακεῖσθαί πως  
τὸ εὐδαιμονεῖν. ‘Η δὲ διάθεσις ἐν τῷ παρεῖναι καὶ ἡ ἐνέργεια τῆς ζωῆς.  



68

ser humano constitui o sujeito cognoscente e a felicidade constitui o objeto cognoscível. Na medida 

em que o ser humano observa o fenômeno da felicidade, essa percepção sempre será no presente e 

nunca utilizando a memória. Isso não significa que a memória em nada pode contribuir para o  

entendimento do que é a felicidade, visto que o próprio processo de cognição humana necessita da 

memória.184 Conforme  Plotino,  a  felicidade  não  está  na  memória  (Οὐδὲ  γὰρ ἡ  μνήμη  τοῦ 

εὐδαιμονῆσαι ποιοῖ ἄν τι),  o que corrobora a interpretação de que a felicidade é um fenômeno 

somente observável no presente, naquele momento. Ao considerar que a felicidade é algo atual  

(ἐνεστὼς), presente, que ocorre naquele momento, não está no passado e nem está no futuro, isso 

implica dizer que não se mede a felicidade pelo tempo em que uma pessoa vivenciou a felicidade,  

ou seja, a felicidade como um fenômeno durável. Mede-se, pois, a felicidade de outra forma em que 

é possível medir no presente, não no passado nem no futuro.185 Como é, então, o método para medir 

a felicidade? Antes de prosseguir com essa explicação, continua-se a segunda interpretação que 

refere à felicidade como um fenômeno de curta duração.

A segunda hipótese de interpretação considera a felicidade como um fenômeno de curta 

duração (ἐνεστὼς λαμβανομένου). Se a felicidade for interpretada como um fenômeno de curta 

duração, isso implica dizer que existe uma oscilação na felicidade na vida do ser humano em curtos 

espaços de tempo. Em outras palavras, é possível observar a felicidade em certos momentos da 

vida, como um fenômeno mais perceptível, com duração pequena; e em outros momentos da vida 

do ser humano, a felicidade como um fenômeno pouco ou não perceptível. Essa interpretação se  

aproxima, pois, do entendimento da felicidade como sinônimo de humor, relacionada ao ânimo de 

uma pessoa. Será essa uma interpretação possível no pensamento de Plotino?

Para avaliar se a segunda interpretação é plausível, que considera a felicidade como um 

fenômeno de curta duração, convém recorrer à explicação de Plotino de que felicidade consiste em 

estar disposto de um certo modo ou em uma certa condição (ἐν τῷ διακεῖσθαί πως τὸ εὐδαιμονεῖν). 

O que significa essa disposição (διακεῖσθαί) relacionada à felicidade? A disposição remete a uma 

certa ordem, uma organização. Quando se fala que existe ordem, isso faz oposição à desordem, a  

ordem é oposta ao caos, sendo o caos uma aleatoriedade. Se a felicidade é um fenômeno que afeta o 

ser humano, isso significa que a disposição está relacionada a alguma ordem que também afeta o ser 

humano. Se existe uma ordem, então, é possível supor que exista algum critério que estabeleça essa 

ordem,  já  que  não  é  um conjunto  de  elementos  desorganizados.  Se  existe  uma  ordem,  existe 

184 Prova disso é que, se Plotino consegue afirmar algo sobre a felicidade, isso significa que ele utiliza sua memória para  
falar sobre ela. Nesse sentido, a memória contribui para compreender o que é a felicidade. Porém, conforme Plotino, na  
busca de entender o que é a felicidade e o que não é, ele explica que não se deve contabilizar a memória para a  
felicidade, isto é, a lembrança de fatos passados para avaliar esse fenômeno. 
185 No capítulo 7 deste tratado, Plotino explica que “Ela [a felicidade] não deve ser computada pelo tempo, mas pela  
eternidade” (Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22).



69

também um conjunto de elementos a serem analisados,  para afirmar que esses elementos estão 

ordenados. Logo, sobre esses elementos, convém supor que é um conjunto maior do que um (A = 

{ x  ℕ /  x > 1})∈ .186  Ao analisar algo e afirmar que está em ordem, é preciso haver alguma 

discriminação desses elementos, com o fito de afirmar se eles pertencem a uma ordem ou se eles 

estão fora dessa ordem. Desse modo, é possível inferir que Plotino observa e consegue discriminar 

elementos no ser humano e os compara com algum padrão, para afirmar que existe uma disposição  

(διακεῖσθαί)  que  se  relaciona  com  a  felicidade.  Existem,  nesse  sentido,  duas  perguntas:  que 

elementos são esses que Plotino observa? Que padrão é esse ao qual Plotino possui, para comparar 

esses elementos com o padrão e afirmar se estão relacionados à felicidade?

Conforme Brandão,

Em  primeiro  lugar,  porque  ela,  sendo  uma  alma,  ordena  e  governa  o  sensível  sem 
compartilhar das opiniões e desejos oriundos do corpo. Ela age sobre o sensível sem ser 
afetada por ele. É justamente esse tipo de disposição que a alma purificada, ao menos em 
certa medida, é capaz de alcançar. É essa separação do sensível que também faz a alma  
purificada semelhante ao Intelecto, que não tem relação com o sensível, ainda que seja seu 
fundamento e, de um certo modo, causa eficiente. De acordo com Plotino, a disposição da 
alma purificada, segundo a qual ela intelige e é assim impassível, se alguém dissesse que é 
a semelhança ao deus, não erraria o alvo: pois o divino também é puro e essa atividade é tal  
que o que imita possui sabedoria (Brandão, 2012, p. 169-170).

Brandão explica que, de acordo com Plotino, há a disposição da alma purificada e que o 

divino também é puro, ou seja, existe um conjunto de elementos os quais podem ser discriminados 

ao observar o ser humano, de modo a classificá-lo tendo a alma purificada ou com a alma não  

purificada.187 

Quando se aborda a existência de uma alma, convém ter em mente que existem virtudes e 

vícios relacionados a ela. Virtudes e vícios se relacionam aos comportamentos do ser humano. As 

virtudes levam o ser humano a agir de uma determinada forma, isto é, ao afirmar que uma pessoa 

possui uma virtude, pensar-se-á que essa pessoa tenderá a agir de uma determinada forma, segundo 

essa virtude. Portanto, existe um padrão, uma tendência a um comportamento, com certo nível de 

segurança de previsibilidade, para afirmar que alguém possui uma virtude. Não é plausível atribuir a 

classificação  de  virtude  a  quem,  em  uma  possível  situação  futura,  irá  agir  distante  do 

comportamento virtuoso. Logo, a classificação de virtude remete a uma percepção de algo no ser 

humano que não é facilmente alterado, já que se fosse facilmente modificável, seria difícil realizar  

previsões  e  supor  que  alguém irá  reproduzir  ou  agir  de  modo  virtuoso  no  futuro.  Em outras 

186 ℕ é o conjunto dos números naturais. Essa expressão explica que existe um conjunto de x elementos, sendo que x é 
maior do que 1.
187 Sobre a purificação, é mais plausível afirmar que deve existir níveis de purificação do que simplesmente uma divisão 
binária entre alma purificada e alma não purificada.



70

palavras,  se alguém possui  uma virtude,  existe  um potencial  de alguém agir,  de acordo com a 

prescrição daquela virtude, para um comportamento específico.

Se alguém possui uma virtude, é um comportamento classificado como bom em relação a 

algo. A partir das explicações de Brandão, será classificado como virtude para Plotino aquilo que 

contribuirá para a purificação da alma.188 Dessa forma, em vista da purificação da alma, parece que 

Plotino observa algo no ser humano, entendido como bom, diante do objetivo de purificação da 

alma. A disposição (διακεῖσθαί) que contribui para a felicidade se relaciona à virtude.189 Portanto, 

convém supor que os elementos que Plotino observa são aqueles relacionados ao comportamento de 

alguém e que Plotino é capaz de inferir se esse alguém possui padrões de comportamento passíveis 

de serem classificados como virtudes, que se relacionam com a purificação da alma. 

Conforme Brandão, se a alma está purificada, então ela irá se assemelhar ao divino e quem o 

imita possui sabedoria.190 Isso significa que há um padrão de comportamento o qual irá fazer que o 

ser humano se aproxime do divino, isto é, tornando-se semelhante ao divino.191 Consequentemente, 

existe  também um padrão  de  comportamento  o  qual  se  distancia  da  purificação da  alma e  da 

assemelhação ao divino. Destarte, é possível estabelecer uma relação entre quatro variáveis: (a) 

disposição,  (b)  felicidade,  (c)  virtude  e  (d)  semelhança  ao  divino.  Compreender  essa  relação 

auxiliará o entendimento da ética de Plotino.192 O ser humano que almeja a felicidade (b) precisa se 

comportar  de  uma forma específica.193 Essa  forma específica  é  ditada  pelo  padrão  divino  que 

Plotino observa, isto é, Plotino observa o comportamento de alguém, realiza uma discriminação 

desse comportamento e compara ao padrão divino, sendo o padrão194 divino aquilo que faz a alma 

do ser humano se tornar semelhante ao divino (d). Quanto mais próxima do padrão divino, mais 

188 No capítulo 4 do tratado sobre as virtudes, Plotino explica a relação das virtudes com a purificação. “A virtude em 
purificar-se é mais imperfeita que a em estar purificado: pois o estar purificado é já como que uma perfeição. Contudo,  
o estar purificado é uma expulsão de tudo o que é alheio, ao passo que o bem é diferente disso. Ora, se algo era bom  
antes da impurificação, a purificação lhe basta; certo, a purificação bastará, mas o bem será aquilo que remanesce, não a  
purificação”  (Baracat  Júnior,  2006,  p.  257).  ’Ατελεστέρα  τῆς  ἐν  τῷ  κεκαθάρθαι  <ἡ  ἐν  τῷ  καθαίρεσθαι·  τὸ  γὰρ 
κεκαθάρθαι> οἷον τέλος ἤδη. ’Αλλὰ τὸ κεκαθάρθαι ἀϕαίρεσις ἀλλοτρίου παντός, τὸ δὲ ἀγαθὸν ἕτερον αὐτοῦ. ῎Η, εἰ πρὸ 
τῆς ἀκαθαρσίας ἀγαθὸν ἦν, ἡ κάθαρσις ἀρκεῖ· ἀλλ’ ἀρκέσει μὲν ἡ κάθαρσις, τὸ δὲ κατα λειπόμενον ἔσται τὸ ἀγαθόν, 
οὐχ ἡ κάθαρσις (En. I, 2 [19], 4, 4-9).
189 Plotino considera as virtudes como disposições (Tuominem, 2022, p. 366).
190 A alma do ser humano pode ser dividida entre a parte sensível e a parte inteligível. Se a parte inteligível é mais  
dominante, isso significa que essa alma está mais purificada e assemelha-se mais com o divino, no nível do Intelecto 
(Cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6). 
191 Cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5.
192 Para auxiliar na argumentação e tornar evidente as variáveis, foram utilizadas as letras a, b, c e d, de modo que o  
leitor possa perceber com maior facilidade a relação entre as variáveis.
193 Conforme Hadot (2014, p. 58), sobre a filosofia antiga, a vida filosófica consiste em um desenraizamento da vida 
cotidiana, ela é uma mudança de estilo de vida, de visão e de comportamento.
194 Um padrão é uma grandeza modelo para realizar medidas. Nesse contexto, afirmar que existe um padrão divino  
significa dizer que aquilo que é designado por divino em Plotino indica um modelo a ser observado. Entender que existe 
um padrão possibilita entender quando alguém está próximo de um padrão ou distante desse padrão. Atualmente, por 
exemplo, sobre medidas de comprimento, existe o metro padrão. A partir dessa referência, é possível medir diferentes 
objetos e informar uma medida em relação a esse metro padrão. De modo análogo, existe um padrão divino em Plotino,  
visto que a virtude possibilita se assemelhar ao deus (Cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5).



71

semelhante ao divino a alma do ser humano está, diante do entendimento de Plotino. Quando mais 

distante do padrão divino, menos a alma se assemelha ao divino.  O que é observado não parece ser 

um comportamento avulso, dissociado do padrão de comportamento do sujeito. O que é observado é 

a disposição (a), visto que a disposição revela um tipo de comportamento mais enraizado no ser 

humano. Dentro da disposição que o ser humano pode ter, existe o grupo das virtudes (c). Portanto,  

existe uma relação direta entre o comportamento humano no dia a dia,  mais especificamente o 

padrão  de  comportamento,  com  a  felicidade,  e  com  aquilo  que  Plotino  entende  como  o 

comportamento  que  purifica  a  alma  e  possibilita  à  alma  tornar-se  semelhante  ao  divino.  São 

implicações dessa relação: (i) quem deseja ser feliz precisa buscar o comportamento virtuoso, de  

modo que isso esteja tão enraizado no ser humano, assegurando-lhe uma disposição virtuosa; (ii)  

para Plotino, se alguém busca compreender o caminho da felicidade, é preciso compreender aquilo 

que irá auxiliar purificar a alma, de modo que a alma desse ser humano se torne o mais semelhante  

possível ao padrão divino; (iii) esse padrão de comportamento, que é algo passível de ser percebido 

no externo, atua como um espelho da alma humana, refletindo no interno o nível de purificação da  

alma ou o nível de virtude, ou seja, uma relação simultânea entre o que acontece no interno e no 

externo do ser humano, nas disposições – interno – e nas ações – externo –.

3.1.1 A felicidade não é algo momentâneo, ela ocorre no agora

Retoma-se agora a reflexão sobre a segunda interpretação, que considera a felicidade como 

um  fenômeno  de  curta  duração  (ἐνεστὼς  λαμβανομένου).  A  partir  da  compreensão  sobre  o 

significado da disposição (διακεῖσθαί), parece incorreto associar a felicidade a um fenômeno de 

curta duração, visto que a disposição está relacionada a um padrão do comportamento humano, 

indica uma previsibilidade de atitudes no futuro. Se a felicidade está associada à disposição, não 

parece ser coerente afirmar que a disposição se altera rapidamente, de modo oscilante, como estados 

de humor, então, a felicidade em Plotino não pode ser interpretada como um fenômeno de curta  

duração.

Portanto, pode-se afirmar que a felicidade ocorre no agora, isto é, neste exato instante, neste 

exato momento.195 O entendimento de que a felicidade ocorre no agora é a tese do tratado 5 [36]. 

195 É interessante observar que existem explicações da neurociência, semelhantes, mas diferentes das explicações de 
Plotino, sobre a felicidade e o presente. Fundamentado em conhecimentos da neurociência, referenciando um estudo 
clássico de Killingsworth e Gilbert, Vorkapic (2024, p. 110) explica que em torno da metade dos nossos pensamentos  
não está vinculada ao que uma pessoa está fazendo e que essa divagação mental, sem o foco no presente, não está tor-
nando uma pessoa mais feliz. Quando o pensamento está alinhado com a ação praticada, reduzindo a divagação mental,  
uma pessoa está mais feliz. De acordo com Killingsworth e Gilbert (2010, p. 932), com base na amostra de estudos de -
les, sugere-se fortemente que a divagação mental foi causa e não somente a consequência da infelicidade. Eles conclu-
em que existe um custo emocional relacionado à capacidade de pensar sobre o que não está acontecendo. No que se re -



72

Nos outros capítulos do tratado 5 [36], será possível elucidar e aprofundar nessa tese. Plotino não 

utiliza a palavra “agora” no primeiro capítulo do tratado 5 [36]. Ele utiliza a palavra ἐνεστὼς, que 

pode ser traduzida por presente. Considerando as explicações dos outros tratados, a palavra agora 

parece transmitir com maior precisão o que é a felicidade em Plotino.

3.1.2 Maior felicidade em menor tempo

Com base no capítulo 1 do tratado 5 [36] da Enéada I, somado à explicação fornecida por 

Brandão, se alguém desejar ser feliz o mais rápido possível, de acordo com Plotino, o que deveria 

ser feito? Em outras palavras, diante de um intervalo de tempo delimitado196, com as possibilidades 

de ação para o ser humano, em que essa pessoa deveria empenhar as suas escolhas, em vista de ser  

mais feliz? 

Se  para  ser  feliz  é  necessário  compreender  o  padrão  divino,  isto  é,  compreender  as 

características comportamentais que levam a alma a ser purificada, ser virtuosa. Parece ser preciso, 

primeiramente, conhecer o que é esse padrão divino indicado por Plotino, visto que é por meio 

desse padrão divino que é possível realizar uma classificação do ser humano e afirmar se ele é  

virtuoso ou não. Sem esse conhecimento, parece ser impossível alguém conseguir purificar a alma 

com precisão e de modo consciente, isto é, em vez de ficar na tentativa e acerto para purificar a  

alma, buscando assemelhar-se ao divino, e se estiver purificando a alma, devido à falta de teoria,  

permanecer na incerteza do avanço. Essa pessoa poderia empregar suas escolhas em caminhos que 

não necessariamente direcionarão ao comportamento virtuoso. Portanto, o conhecimento preciso do 

padrão divino é necessário para detectar se alguém possui as verdadeiras virtudes197. 

Para conhecer as verdadeiras virtudes, parece ser necessário estar em contato com alguém 

que tenha a compreensão das verdadeiras virtudes. Plotino, como filósofo, conviveu algum tempo 

com Amônio e  estava em diálogo com conhecimentos dos filósofos platônicos,  peripatéticos e 

fere à explicação de Plotino, é possível afirmar que essa explicação da neurociência sobre a felicidade aumentar com a  
redução da divagação mental, isto é, a felicidade no presente e não na memória, se aproxima do entendimento desse fi -
lósofo sobre a felicidade. Como cuidado interpretativo dessa explicação neurocientífica para elucidar o pensamento de 
Plotino, ressalta-se que não foi aprofundado na explicação sobre o que é a felicidade. Ressalta-se que existem diferenças 
entre o significado da felicidade da neurociência e a eudaimonia. A felicidade em Plotino não é momentânea. Em Ploti-
no, a redução da divagação mental não pode ocorrer somente por breve período de tempo para avaliar o fenômeno da  
felicidade, precisa ser avaliação em mudança duradoura do ser humano.
196 O intervalo de tempo delimitado proposto neste raciocínio pode ser, por exemplo, 1 ano, 2 anos ou outra faixa de  
tempo. A ressalva seria que se trata de um tempo muito curto, como horas ou poucos dias, visto que as disposições não  
parecem ser alteradas rapidamente.
197 É  relevante  destacar  que  a  expressão  “verdadeiras  virtudes”  visa  indicar  que  o  ser  humano,  no  processo  de  
conhecimento, procura-se detectar com honestidade e precisão se tal  comportamento é virtuoso ou não. Se falta o 
conhecimento preciso das virtudes, existe maior risco em classificar um comportamento virtuoso com aquilo que não é  
virtuoso. Como consequência, o ser humano se enganaria e se distanciaria da sua busca pela felicidade.



73

estoicos (Baracat Júnior, 2006, p. 167).198 Dessa forma, parece ser com o apoio de outras pessoas as 

quais realizam estudos relacionados,  que é possível  refletir  sobre as virtudes e compreender as 

verdadeiras virtudes.199 

Se alguém possuir o conhecimento para discernir as virtudes de modo preciso, torna-se, 

então, possível buscar o cuidado da alma, rumo à purificação dela, já que será evidente o caminho a 

ser adotado. Logo, se alguém buscar ser mais feliz no menor tempo possível, isso está relacionado à 

capacidade de aprendizado daquele que busca aprender as virtudes, bem como à capacidade de 

ensino  do  mestre  que  pode  proporcionar  o  conhecimento.200 Quanto  mais  veloz  ocorrer  esse 

processo de aprendizado do aprendiz, mais rápido ele conseguirá discernir os caminhos adequados 

para  a  purificação  da  sua  própria  alma,  buscando  assemelhar-se  ao  divino,  e  afastando-se  dos 

caminhos que o distanciariam desse objetivo.201 O conhecimento é, pois, um passo, sendo que o 

outro passo é a efetiva prática do conhecimento, buscando alterar a disposição do ser e tornar-se  

virtuoso.202 

3.1.3 As palavras e a felicidade

Ainda no capítulo 1 do tratado 5 [36] da  Enéada I, Plotino afirma que “nem está ela [a 

felicidade] nas palavras, mas em estar disposto de um certo modo”.203 Quais são as razões para 

Plotino afirmar que a felicidade não está nas palavras ou na fala (λέγειν)? Certamente, as palavras 

influenciam no discurso que possibilita o ensino para quem busca ser feliz. Plotino aprendeu com 

outros filósofos, seja em contato direto, envolvendo a oralidade, como Amônio, seja pelos textos 

filosóficos, como Platão, Aristóteles e outros filósofos. Dessa forma, as palavras contribuem para 

198 Vp, 14. Além disso, existem outras passagens nas Enéadas que fazem referência direta a Platão.
199 Conforme Folsheid e Wunenburguer, ao explicar sobre a atividade filosófica, ela afirma que pensar o que já foi  
pensado é pensar novamente, e repensar é sempre pensar (2013, p. 9). Não necessariamente Plotino seguiu exatamente o 
que os filósofos predecessores a ele fizeram, no sentido de compactuar com explicação idêntica de outros filósofos  
sobre as virtudes. Foi a partir deles que Plotino foi capaz de elaborar o seu sistema filosófico. Sem o apoio de outros 
filósofos, supõe-se que seria impossível ou com grande dificuldade que Plotino elaboraria a sua compreensão sobre a  
realidade. 
200 Na filosofia antiga, as obras dos filósofos precisam ser consideradas dentro do contexto em que elas nasceram: uma 
escola  filosófica.  Existe  um mestre  que  forma  discípulos  e  esse  mestre  se  esforça  para  conduzir  os  discípulos  à  
realização de si (Hadot, 2014, p. 60).
201 Sobre a filosofia antiga, Hadot (2014, p. 60) diz que “as obras dos filósofos não podem ser interpretadas sem levar 
em conta a situação concreta que elas nasceram: elas emanam de uma escola filosófica, no sentido mais concreto da  
palavra, na qual um mestre forma discípulos e se esforça para conduzi-los à transformação e à realização de si. A obra  
escrita  reflete,  pois,  preocupações  pedagógicas,  psicacógicas,  metodológicas”.  Portanto,  é  admissível  entender  que 
existe uma busca pela eficiência do método não somente de aprendizado, mas de ensino, nos ensinamentos de Plotino,  
de modo a contribuir para os discípulos conseguirem a sua realização, sendo um desses elementos da realização a 
felicidade.
202 Conforme Hadot (2010, p. 18), a filosofia é entendida como um modo de vida. Afirmar que existe um modo de vida 
significa dizer que existe um direcionamento na forma de se comportar diante das circunstâncias da vida. 
203 En. I, 5 [36], 1, 2-4.



74

discernir melhor os elementos da realidade, do dia a dia, de modo que se possa compreender o  

motivo pelo qual certas escolhas irão contribuir para que alguém seja mais virtuoso, além do motivo 

pelo qual certas escolhas irão afastar essa pessoa de tal caminho. Logo, existe uma relação direta  

entre a função das palavras ou da fala, para o conhecimento de quem almeja a felicidade. 

Como possibilidade de interpretação, no que se refere a esse trecho, supõe-se que alguém 

afirme  algo  de  si  próprio,  afirme  que  é  feliz.  Será  que  essa  afirmação  é  verdadeira  ou  falsa? 

Consoante Plotino, para compreender se alguém é feliz, é preciso observar a disposição, não as  

palavras ou a fala. Portanto, a fala ou discurso pode ser enganoso. Ao afirmar que a felicidade está 

na disposição, Plotino expõe uma forma precisa de verificar adequadamente a felicidade de alguém 

e tomar o cuidado com afirmações de pessoas que afirmam alguém ser feliz.204

3.2 CAPÍTULO 2

Por qual motivo, para Plotino, o ser humano sempre deseja vida e atividade (ἐνεργεῖν)? Por 

que quando desejo alcança o objeto, isso ocorre sempre no presente? Além disso, por que o desejo 

de viver é o desejo do presente? Qual é a relação entre a quietude, o tempo e a felicidade? O 

capítulo 2 do tratado 5 [36] comporta várias questões. Para responder a essas questões, esse capítulo 

foi  dividido  em três  partes,  de  modo a  perscrutar  nas  explicações  de  Plotino,  visando  melhor 

inteligibilidade.

3.2.1 Primeira parte: o desejo por vida e vigor

Segundo Plotino, no início do capítulo 2 do tratado 5 [36] da Enéada I, 

Mas se, porque sempre desejamos a vida e a atividade, alcançá-las significaria ser feliz com 
mais intensidade, então, em primeiro lugar, a felicidade de amanhã será maior, e a seguinte 
sempre maior que a anterior, e a felicidade não poderá mais ser medida pela virtude (En. I, 
5 [36], 2, 1-5).205

O conceito de vida em Plotino assume um significado preciso, a vida está relacionada ao 

Intelecto. Nesse sentido, desejar vida é desejar o que está no inteligível. Plotino compreende que a 

eternidade é uma vida infinita.206 Assim, desejar vida é desejar a eternidade.

204 No próprio capítulo 1 do tratado 5 [36] da Enéada I, Plotino explica que a felicidade não está na memória. Existe 
quem possa associar a felicidade a memórias agradáveis, todavia, essa não é uma compreensão correta sobre o conceito  
de felicidade em Plotino.
205 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 295. Εἰ δ’ ὅτι ἐϕιέμεθα ἀεὶ τοῦ ζῆν καὶ τοῦ ἐνεργεῖν, τὸ τυγχάνειν τοῦ τοιούτου 
εὐδαιμονεῖν λέγοι μᾶλλον, πρῶτον μὲν οὕτω καὶ ἡ αὔριον εὐδαιμονία μείζων ἔσται καὶ ἡ ἑξῆς ἀεὶ τῆς προτέρας, καὶ  
οὐκέτι μετρηθήσεται τὸ εὐδαιμονεῖν τῇ ἀρετῇ.
206 Sobre eternidade e vida, cf. En. III, 7 [45], 5, 18-28.



75

Em Plotino, existe uma relação entre a vida (ζῆν) e (καὶ) a atividade (ἐνεργεῖν). Para Plotino, 

o ser humano sempre deseja vida e atividade, e ao alcançar a vida e a atividade, isso significa ser 

feliz com mais intensidade.207 Nessa afirmação, existe o conectivo “e” (καὶ). A implicação disso é 

que obrigatoriamente  o  ser  humano deseja  vida  e  atividade,  ou seja,  é  verdadeiro  afirmar  que 

simultaneamente o ser humano deseja vida e atividade. É falso dizer que o ser humano deseja vida 

ou atividade. Desse modo, o ser humano não deseja somente vida ou somente atividade, ele deseja 

simultaneamente as duas coisas e assim será feliz com mais intensidade.

É  possível  compreender  que,  se  o  ser  humano  desejar  uma  atividade  que  não 

necessariamente proporcione mais vida, isso não irá contribuir para a felicidade, já que é preciso 

que as ações humanas proporcionem mais virtude.208 Nesse sentido, é plausível o argumento de 

Plotino de que o ser humano necessite de mais atividade, sendo que essa atividade será aquela que 

proporcione necessariamente mais vida, em vista de uma vida feliz.

A partir dessa análise lógica, a implicação desse raciocínio é que, segundo Plotino, não é 

possível  desejar  mais  vida  e  menos  atividade.  O  que  é  a  atividade?  A  relevância  desse 

questionamento é que, se o ser humano sempre está em atividade, qual a relevância em destacar que  

o ser humano sempre deseja atividade (ἐνεργεῖν)? Se for adotado o significado de que ἐνεργεῖν pode 

também se referir a vigor, isso possibilita a interpretação de que o ser humano deseja mais vida e  

mais vigor. O vigor (ἐνεργεῖν) pode ser compreendido como aquilo que dá sustentação à vida, seja 

animal ou vegetal.  Nesse sentido, ao afirmar que o ser humano deseja mais vida e mais vigor, 

Plotino coloca que o ser humano busca um autocuidado consigo mesmo e que isso se expressa por 

meio do vigor. Se uma das formas de se alcançar a felicidade com mais intensidade é desejando 

mais vida e mais vigor, então, ao observar o vigor, é possível relacionar isso com um indicativo da 

felicidade.

A  tradução  de  ἐνεργεῖν por  atividade  pode  ocasionar  problemas  de  interpretação.  Se 

“Atividade”  remeter  ao  movimento,  e  a  palavra  movimento  for  entendida  também no  sentido 

metafísico, ou seja, o ser humano desejando mais movimento da alma, isso entra em um conflito, já 

que o Intelecto (νοῦς) remete à ausência de movimento, à quietude (ἡσυχίαν).209 

Quando Plotino afirma que alcançar  (τυγχάνειν),  ou melhor,  acontecer  de encontrar  por 

acaso ou ser bem-sucedido (τυγχάνειν)210,  a vida e a atividade ou o vigor é ser feliz com mais 

207 Em uma explicação de Brisson (2006, p. 375; cf. Plotin), ele explica que para Plotino a felicidade é uma disposição e  
não é uma atividade. De acordo com Souza (2016, p. 131), existe  “uma identificação entre a vida feliz e a vida no 
Intelecto e a prática das virtudes e a vida no Intelecto”.
208 Conforme Plotino explica no capítulo 1 do tratado 5 [36], a felicidade está na disposição. Ademais, é necessário que  
essa disposição seja aquela que contribua para que o ser humano se assemelhe ao divino. Cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5.
209 Cf. En. III, 7 [45], 2, 20-24.
210 Baracat Júnior utiliza o termo alcançar para τυγχάνειν. Todavia, parece que a melhor tradução para τυγχάνειν seria 
acontecer de encontrar por acaso ou ser bem-sucedido. Maia Júnior utiliza “encontrar por acaso algo” como tradução  



76

intensidade, ele realiza a distinção entre pessoas felizes e pessoas não felizes.211 Se sempre (ἀεὶ) as 

pessoas desejam vida  e vigor, então, isso é uma característica intrínseca do ser humano. Não existe 

um ser humano qualquer que não deseje vida e vigor. Logo, parece que Plotino afirma que existe  

algo como se fosse um impulso do ser humano para a felicidade, visto que todos desejam vida e  

vigor.212

O problema que afasta o ser humano da felicidade é porque nem todos que desejam vida e 

vigor conseguem ser bem-sucedidos. Dessa forma, se existe a infelicidade, ou níveis de felicidade, 

isso implica dizer que existe algum fator de resistência que impede o ser humano de atingir  a 

felicidade.213 Caso contrário, se não houvesse nenhuma resistência, por dedução, todo ser humano 

seria feliz.

3.2.1.1 A resistência à felicidade ocasionada pela existência do mal

O que é essa resistência que ocasiona dificuldade para a felicidade do ser humano? Para 

compreender  o  que  é  essa  resistência,  convém elucidar  o  que  é  o  ser  humano,  bem como os 

conceitos de mal e de matéria para esse filósofo. De acordo com Plotino,

a licenciosidade e a covardia, mas também os demais vícios da alma, afecções involuntárias  
que produzem opiniões falsas e o parecer que os males e os bens são aquilo de que se foge  
ou se busca. Mas quem é o causador dessa maldade e como o referirás àquele princípio e  
causa? Em primeiro lugar, essa espécie de alma não está fora da matéria nem existe por si  
mesma. Ela, pois, está mesclada à imensurabilidade e é impartícipe da forma que ordena e 
conduz à medida: porque ela está fundida a um corpo que tem matéria (En. I, 8 [51], 4, 9-
17).214

Plotino questiona quem é o causador dessa maldade. Essa maldade se relaciona aos vícios da 

alma, aquilo que produz as opiniões falsas (δόξας ψευδεῖς).215 Compreender o que leva alguém a ter 

para τυγχάνω.
211 Εἰ δ’ ὅτι ἐϕιέμεθα ἀεὶ τοῦ ζῆν καὶ τοῦ ἐνεργεῖν, τὸ τυγχάνειν τοῦ τοιούτου εὐδαιμονεῖν λέγοι μᾶλλον [...] (En. I, 5 
[36], 2).
212 Para ser considerada felicidade, Brisson comenta que ela deve ser atingida ao nível do Intelecto (2006, p. 374; cf.  
Plotin). Além disso, conforme Plotino, existe um desejo da alma em direção ao Uno (Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26).
213 Utilizo a palavra resistência para indicar uma força oposta àquela ao desejo humano por vida ou vigor. É como se no  
ser humano existisse algo que puxasse a favor da felicidade, isto é, o desejo por vida e vigor; e também existisse algo 
que puxasse para a morte ou abatimento, ou seja, uma força contrária à felicidade.
214 Tradução:  Baracat Júnior,  2006, p.  329-330.  ἐξ ὧν καὶ ἀκολασία καὶ δειλία καὶ ἡ ἄλλη ψυχῆς κακία, ἀκούσια 
παθήματα, δόξας ψευδεῖς ἐμποιοῦντα κακά τε νομίζειν καὶ ἀγαθὰ ἃ ϕεύγει τε καὶ διώκει.’Αλλὰ τί τὸ πεποιηκὸς τὴν 
κακίαν ταύτην καὶ πῶς εἰς ἀρχὴν ἐκείνην καὶ αἰτίαν ἀνάξεις ; ῍Η πρῶτον μὲν οὐκ ἔξω ὕλης οὐδὲ καθ’ αὑτὴν εἶναι ἡ  
ψυχὴ ἡ  τοιαύτη.  Μέμικται  οὖν ἀμετρίᾳ  καὶ  ἄμοιρος  εἴδους  τοῦ κοσμοῦντος  καὶ  εἰς  μέτρον ἄγοντος·  σώματι  γὰρ  
ἐγκέκραται ὕλην ἔχοντι.
215 Para Plotino, o Intelecto (νοῦς) nunca se engana. Logo, quanto mais purificada a alma do vivente estiver, mais  
distante de opiniões falsas ela também estará. “A inteligência, a verdadeira inteligência e que é realmente, por acaso  
alguém diria que ela há de se enganar alguma vez e ter opinião acerca das coisas que não são? De modo algum” 
Tradução: Maia Júnior, 2022b, p. 119. Τὸν νοῦν, τὸν ἀληθῆ νοῦν καὶ ὄντως, ἆρ’ ἄν τις ϕαίη ψεύσεσθαί ποτε καὶ μὴ τὰ  
ὄντα δοξάσειν ; Οὐδαμῶς (En. V, 5 [32], 1, 1-2).



77

opiniões  falsas  possibilita  entender  a  razão pela  qual  pessoas  desejam a  vida  e  o  vigor  e  não 

conseguem alcançá-las. Existe, pois, a relação das opiniões falsas e a dificuldade do ser humano 

para a felicidade.

Para Plotino, o ser humano é um composto formado por uma alma e por um corpo. A essa  

junção, corpo e alma, chama-se vivente (σύμπαν).216 A matéria é entendida por Plotino como um 

mal. Se o ser humano é formado por uma alma e por um corpo, e o corpo é formado pela matéria,  

então, o vivente sempre estará em contato com o mal.

Para Plotino, a parte racional é prejudicada pelas afecções ocasionadas pela matéria. Isso faz 

com que, ao invés de olhar para a essência, o ser humano olhe também para o devir. Além disso, o 

filósofo  afirma  que  a  matéria  é  impartícipe  do  bem,  privação  total  do  bem,  e  que  a  matéria 

assemelha a si mesma tudo o que tiver contato com ela.217 Desse modo, se o ser humano é um 

vivente, composto por corpo e alma, então, pelo fato do ser humano ter um corpo, sempre existirá  

uma força direcionando o ser humano para a matéria, prejudicando a parte racional, visto que esse é  

um princípio da matéria: a matéria assemelha-se a si tudo o que tiver contato com ela. Se a matéria  

é uma privação total do bem, isso faz com que sempre exista uma força fazendo o ser humano 

tornar-se privado de bem. 

Portanto, em vista da felicidade, parece que existe um conflito de forças atuando no ser 

humano.218 Por um lado, existem forças que promovem a felicidade, como explica Plotino, que diz 

que todo ser humano deseja vida e vigor. Por outro lado, pela natureza do ser humano, composto 

por alma e corpo, estando ligado à matéria, sempre existe algo que busca que o ser humano se torne  

privado do bem, ocasionando opiniões falsas. Quanto maiores são as opiniões falsas, maiores serão 

as  dificuldades  de  compreender  quais  são  as  virtudes  e  como  purificar  a  alma,  buscando-se 

assemelhar ao divino. Consequentemente, maior será a dificuldade em ser mais feliz.

3.2.2 Segunda parte: desejo, tempo e felicidade

No capítulo 2 do tratado 5 [36] da Enéada I, Plotino estabelece uma relação entre o desejo, a 

felicidade e o tempo. De acordo com Plotino,

216 En. I, 1 [53], 3, 1-3: ’Αλλὰ γὰρ ἐν σώματι θετέον ψυχήν, οὖσαν εἴτε πρὸ τούτου, εἴτ’ ἐν τούτῳ, ἐξ οὗ καὶ αὐτῆς ζῷον  
τὸ σύμπαν ἐκλήθη. Tradução: “Contudo, devemos assumir que a alma está no corpo, quer exista antes dele, quer exista  
nele, pois é a partir da junção dele e dela que o conjunto é chamado vivente” (Baracat Júnior, 2006, p. 237).
217 Sobre a matéria, ela assemelha a si mesma tudo o que tiver contato com ela, cf. En. I, 8 [51], 4, 17-25.
218 Existe uma relação de dominação entre as partes sensível e inteligível da alma. Em vista da felicidade, é preciso que  
a parte inteligível da alma seja a mais dominante. Sobre a relação de dominação entre as duas partes da alma, cf. En. IV, 
8 [6], 8, 1-6 e cf. En. IV, 4 [28], 25, 1-8.



78

Depois, mesmo os deuses serão mais felizes agora do que eram antes e sua felicidade ainda  
não é perfeita e jamais será perfeita. Ademais, quando o desejo alcança seu objeto, ele 
alcança o presente, e sempre o presente, e busca possuir a felicidade enquanto ele existir  
(En. I, 5 [36], 2, 5-9).219

O que significa dizer que o desejo sempre alcança algo no presente? Por que o desejo busca 

possuir a felicidade enquanto ele existir? O desejo (ἔϕεσις) é a  vontade de obter algo. Quando se 

fala  que existe  um desejo,  isso parece fazer  referência  a  dois  momentos:  o  primeiro momento 

remete à falta de algo e o segundo momento se refere à satisfação por ter conseguido esse algo.  

Plotino explica que, quando o desejo alcança o objeto, alcança sempre no presente. O que isso 

significa? Afirmar que existe o presente é realizar um contraste entre o passado e o futuro. Por mais 

que se deseje algo que possa estar no futuro, o alcance do desejo sempre ocorre no presente.

Para melhor compreender a relação entre o desejo, tempo e felicidade, convém compreender 

sobre o que é o tempo em Plotino e como esse conceito de tempo se relaciona com o desejo.

O tempo não acontece meramente numa linha passado-presente-futuro. O futuro é o que 
“puxa” o tempo. Mas esse futuro não é uma coisa. Ele é expressão da Alma intranquila que 
está sempre desejosa de possuir os inteligíveis. O futuro é desejo, é impulso que move a 
Alma. O tempo, como atributo da Alma e, mais precisamente, como movimento da Alma, 
nasce do desejo de plenitude.  O que move a  Inteligência  é  a  contemplação própria  da 
Inteligência.  Ela  se  mantém nessa contemplação plena,  plena porque saciada no objeto 
contemplado. A Alma se move não a partir do princípio intelectivo, mas a partir do desejo 
de possuir o que lhe falta. Ela se mantém nessa intranquila busca, intranquila porque nunca 
saciada no objeto contemplado. É esse o movimento da Alma chamado tempo (Schiochett,  
2009, p. 18).

O movimento da Alma ocasiona o surgimento do tempo. Schiochett explica que a Alma tem 

uma carência, uma busca que nunca se sacia. Esse movimento de busca da Alma, esse desejo dela  

de possuir o que lhe falta, ocasiona o tempo. O que se chama de futuro é a expressão de uma Alma 

intranquila,  uma busca  de  plenitude.220 Convém lembrar  que  o  Uno,  para  o  qual  as  coisas  se 

esforçam na direção dele,221 não pertence à realidade temporal. Dessa forma, é possível afirmar que 

é benéfico para o ser humano fortalecer a parte superior da alma,222 visto que o Uno não pertence ao 

tempo.

O ser  humano é  composto  pelo  corpo e  pela  alma.  A alma é  ao mesmo tempo uma e 

múltipla, o que possibilita a existência de várias almas individuais, e una, referente à hipóstase da  

Alma.223 Conforme Plotino, no capítulo 1 do tratado 5 [36] da Enéada I, a felicidade está no dispor-

219 Baracat Júnior, 2006, p. 295. ῎Επειτα καὶ οἱ θεοὶ νῦν μᾶλλον εὐδαιμονήσουσιν ἢ πρότερον καὶ οὔπω τέλεον καὶ 
οὐδέποτε τέλεον. ῎Επειτα καὶ ἡ ἔϕεσις λαβοῦσα τὴν τεῦξιν τὸ παρὸν εἴληϕε καὶ ἀεὶ τὸ παρὸν καὶ ζητεῖ τὸ ἕως ἂν ᾖ τὸ  
εὐδαιμονεῖν ἔχειν.
220 Existe uma relação entre a eternidade e quietude ou ausência de agitação (ἡσυχίαν). Além disso, também existe uma 
relação entre o tempo e o estado de muita atividade (πολυπράγμονος). Uma explicação sobre a relação desses conceitos  
pode ser obtida consultando o Gráfico 2 desta dissertação. Em Plotino, cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20.
221 Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
222 Sobre fortalecer a parte superior da alma, ou seja, ser fortemente para os inteligíveis, cf. En. IV, 4 [28], 25, 1-8.
223 Sobre a alma ser uma e múltipla, cf. En. VI, 4 [22], 4, 34-39.



79

se.224 É a disposição relacionada à virtude, não aos vícios, que possibilita a purificação da alma, de  

modo que o ser humano possa ser feliz.225 O ser humano com a sua alma purificada é uma situação 

ideal para ele mesmo. O que existe, na verdade, de acordo com os objetivos das coisas em direção 

ao Uno, é o ser humano, composto por corpo e alma, imerso no tempo, na busca de se assemelhar  

ao divino.226 Uma vez que o ser humano está no tempo, ele também sempre busca possuir o que lhe 

falta, deseja a plenitude, visto que essa é uma propriedade da alma. 

O desejo da alma de atingir essa plenitude é melhor satisfeito quando essa contemplação da 

alma se direciona ao Uno. Quando a alma está distante da realidade inteligível do Uno, esse desejo 

se torna mais insaciável e aumenta a carência da alma.

Para compreender o motivo do desejo de buscar possuir a felicidade enquanto ele existir, é  

preciso  compreender  melhor  o  que  significa  o  desejo.  Em  algum  momento,  quando  existe  a 

satisfação do desejo, existe um encontro entre aquilo que falta e aquilo que proporciona a saciedade  

do desejo,  ao estar  junto.  Ou seja,  ao juntar  aquilo que falta  e  aquilo que está  junto,  existe  a 

satisfação e a cessação do desejo específico. 

Se a alma sempre deseja algo e se é possível falar em satisfação do desejo, consequente do 

encontro daquilo que faltava com aquilo que proporcionou satisfação, então, parece ser plausível 

afirmar que não existe um único desejo, o que existe são vários desejos. Essa é uma proposta de 

solução teórica para o problema da alma que sempre deseja algo, devido à sua carência, e a alma  

que em algum momento tem seu desejo satisfeito, visto que é implausível afirmar que a alma, em 

nenhum momento, consegue alguma satisfação do seu desejo. Portanto, não existe um único desejo 

da alma, o que existe são vários desejos.

Se a alma busca possuir a felicidade enquanto o desejo existir, isso ocorre devido à carência 

ou inquietude da alma em relação ao Uno. Quando existe a unificação da alma com o Uno, neste  

momento, parece ser possível falar em cessação do desejo.227 Se houver a cessação do desejo, isso 

significa que a alma se direcionou ao plano inteligível, sua carência foi cessada, se aproximando da 

eternidade. A parte superior da alma foi fortalecida, exercendo um efeito de dominação (κρατοῖ) em 

relação à parte sensível da alma.228

Logo, é possível afirmar que a Alma sempre está desejando, devido à carência do Uno. 

Quando  o  desejo  encontra  o  Uno,  esse  desejo  cessa.  Além disso,  é  possível  afirmar  que,  na  

proporção em que o desejo reduz, a tranquilidade da alma aumenta.

224 En. I, 5 [36], 1, 2-4.
225 Sobre disposição e felicidade, cf. En. I, 5 [36], 1, 2-4. Sobre a purificação da alma, cf. En. I, 2 [19], 4, 4-9.
226 Sobre o esforço das coisas em direção ao Uno, cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
227 De acordo com Chiaradonna (2023, p. 176), sobre a união mística, a alma em Plotino se realiza quando retira a sua  
atenção do mundo sensível.
228 Sobre a relação de dominação entre as partes sensível e inteligível da alma, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.



80

3.2.2.1 Esquema representando o objetivo em Plotino, na sua relação com o tempo

Para melhor compreender o objetivo da vida para Plotino e sua relação com o tempo, foi 

elaborada uma imagem para esquematizar essa relação. Como a imagem abaixo é um esquema, não 

se deve tomar esta imagem como um fiel retrato explicitando o sistema filosófico de Plotino.229 O 

objetivo deste esquema é auxiliar o leitor a refletir sobre como funciona o objetivo da vida em 

Plotino, compreendendo com maior clareza elementos do seu sistema filosófico. Ressalta-se que a 

imagem a seguir é imperfeita, ela existe com finalidades didáticas.

Esquema 3 – Esquema sobre a felicidade em Plotino

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

Na imagem, existe um retângulo maior representando a eternidade. Além disso, existe uma 

circunferência  representando  o  tempo.  A  circunferência  está  contida  no  retângulo,  de  modo  a 

explicitar que a eternidade precede o tempo.

229 Existem pontos do sistema de Plotino que são de difícil ou de impossível representação rigorosa para esta imagem.  
Como exemplo, representar o Uno. Rigorosamente, o Uno é inefável e não pode ser expresso por palavras, ou seja, um 
símbolo é inadequado. Além disso, neste esquema, não se buscou representar nem a segunda hipóstase, o Intelecto, nem 
a primeira hipóstase, o Uno. O objetivo desta imagem é explicitar somente o tempo, a eternidade, o vivente, indicações  
das partes inferior e superior da alma, excluindo a indicação da parte intermediária, além de representar o objetivo da  
vida para Plotino. Indica-se também quando o vivente está com mais intranquilidade na alma e quando o vivente está 
mais feliz. As formas geométricas utilizadas são somente símbolos utilizados para organizar o raciocínio, elas não 
representam estruturas na realidade.



81

No centro da imagem, existe um retângulo menor representando o vivente, que é o corpo 

mais a alma do ser humano. O retângulo menor não representa a hipóstase da Alma, representa 

somente  a  alma  individual.  Nos  extremos  do  retângulo,  esquerdo  e  direito,  representado  pelo 

vivente, existem duas indicações sobre as partes da alma. Em Plotino, pode-se dividir a alma em 

parte  sensível  e  parte  inteligível.230 No extremo esquerdo do retângulo,  é  representada  a  parte 

inferior da alma, parte que está imersa no tempo. No extremo direito do retângulo é representada a  

parte superior da alma, em que uma parte está sempre no inteligível.231 

No retângulo representado pelo vivente, quando a parte esquerda for a mais dominante, isto 

é, a parte inferior da alma for a mais dominante, existe uma indicação sobre a carência da alma, ela 

está intranquila e busca o Uno. Ainda nesse retângulo, quando a parte na parte direita for a mais  

dominante, isto é, a parte superior da alma for a mais dominante, existe uma indicação de que a 

alma humana está com menos agitação, já que se está em quietude (ἡσυχίαν) quando se está na 

eternidade.232 Foi  utilizado o termo comparativo “mais”,  com o fito de elucidar a  diferença de 

dominação entre as partes sensível e parte inteligível da alma. A alma com a parte sensível mais 

dominante está vivenciando mais agitação ou intranquilidade. Por outro lado, o vivente cuja parte 

inteligível da alma for mais dominante, está com a alma mais purificada, a alma está com menos 

agitação. Em outras palavras, essa alma está mais em paz, mais feliz, entendo a paz como uma 

redução na agitação da alma.

Por fim, no centro da imagem, na parte inferior, existe uma seta indicando a felicidade em 

Plotino. Uma vez que para Plotino as coisas se esforçam na direção do Uno, existe, pois, uma busca  

do vivente em fortalecer a parte superior da alma, de modo a captar as sensações do inteligível,  

onde está a eternidade.233 Na medida em que o ser humano busca cuidar da sua alma, de modo a se 

assemelhar ao divino, o vivente consegue usufruir da felicidade. 

A redução da agitação da alma do ser humano ocorre na medida em que a alma se purifica,  

fortalecendo a parte inteligível da alma e buscando se assemelhar ao Uno. Isso não significa que o  

ser humano, enquanto ligado a um corpo, deixa de viver na região temporal. O que ocorre é que os 

efeitos do tempo, como a intranquilidade da alma,  são reduzidos.  Dessa forma,  quanto mais o 

230 Sobre as partes sensível e inteligível da alma, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
231 Sobre uma parte da alma que está sempre no inteligível, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
232 Sobre a relação entre quietude e eternidade, cf. En. III, 7 [45], 11, 11-14.
233 Segundo Plotino, sobre o retorno ao Uno: “Portanto, não está no composto a vida feliz. Corretamente pensa Platão 
que aquele que há de ser sábio e feliz recebe o bem de lá de cima e olha para ele, se assemelha a ele e vive de acordo 
com ele” (’Ορθῶς γὰρ καὶ Πλάτων ἐκεῖθεν ἄνωθεν τὸ ἀγαθὸν ἀξιοῖ λαμβάνειν καὶ πρὸς ἐκεῖνο βλέπειν τὸν μέλλοντα  
σοϕὸν καὶ εὐδαίμονα ἔσεσθαι καὶ ἐκείνῳ ὁμοιοῦσθαι καὶ κατ’ ἐκεῖνο ζῆν) (En. I, 4 [46], 16, 10-13). Logo, o retorno ao 
Uno ocorre  por  meio  do  processo  de  assemelhar-se  ao  princípio.  Consoante  Chiaradonna  (2023,  p.  170),  Plotino 
identifica  na  assimilação ao deus  a  finalidade da  vida  humana,  conforme Sócrates  afirma em  Teeteto.  É  possível 
perceber,  pois,  que Plotino concorda com Platão ao afirmar que o objetivo do humano é assemelhar-se ao deus e 
discorda de Aristóteles que compreende que o bem supremo é a felicidade, que deve ser buscada por si mesma e não em  
função de outra coisa (EN I, 7, 1097a-1097b).



82

vivente cuida da sua alma, purificando-a, mais ele se afiniza, de acordo com o esquema, à região da  

eternidade.234

3.2.3 Terceira parte: o presente e o desejo da vida

Entender o significado de presente (παρὸν) se mostra essencial para compreender o que é a 

vida em Plotino. O que é o desejo do presente? Por que o desejo de viver é o desejo do presente?

E o desejo de viver, buscando a existência, seria o desejo do presente, se é que a existência 
está no presente. Mesmo quando se quer o porvir e o ulterior, quer-se o que se tem e o que  
existe, não o que passou ou o que virá, mas que exista aquilo que já existe, buscando não 
que exista para sempre, mas que exista já o que já está presente (En. I, 5 [36], 2, 9-13).235

Por qual motivo, ao desejar viver, buscando a existência, não se deseja o que passou ou o  

que virá, mas se deseja o presente? Seria o desejar o que passou ou o que virá um desejo contrário à 

existência? Em outras palavras, será que o desejo do que passou ou do que virá se opõe à vida? 

Para Plotino,  o Intelecto (νοῦς) é  um ser  solidamente fundado em vida236.  A eternidade 

(αἰῶνα) é vida infinita (ζωὴν ἄπειρον) porque nada se consome.237 Quando a parte inteligível da 

alma  está  mais  dominante  (κρατοῖ),  isso  significa  que  o  ser  humano  está  em  maior  quietude 

(ἡσυχῇ), isto é, os efeitos do tempo, relacionado à busca pelo futuro e à agitação, são reduzidos.238 

Pode-se afirmar, pois, que nessa circunstância o desejo de viver do ser humano seria o desejo do 

presente (παρὸν), já que a vida está relacionada à eternidade e o presente (παρὸν), não o passado ou 

futuro, é que se relaciona com a eternidade. Desejar o que passou ou algo no futuro não é desejar  

vida, já que é um desejo relacionado ao tempo e não à eternidade. 

É preciso realizar um discernimento sobre a relação do ser humano com o futuro. Com base 

em Plotino, o problema não é realizar planos para o futuro, visto que planos relacionados ao futuro, 

se adequados, podem contribuir para uma boa existência no presente. O problema ocorre quando a 

alma deseja o futuro pela incapacidade ou dificuldade de desejar o presente. Explicando em outra 

perspectiva, se a relação com o futuro não contribui para o fortalecimento da parte superior da alma, 

234 No artigo Contra os dois mundos em Plotino: uma interpretação a partir do Platão de Marcelo Marques,  no que se 
refere aos planos sensível e inteligível em Plotino, Brandão (2018, p. 234) explica que os planos superiores fazem parte  
da constituição metafísica do ser humano, eles não estão separados de uma pessoa. Se alguém não percebe os planos  
superiores, é pelo motivo de ser necessário alterar a forma como se percebe o mundo.
235 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 295-296. ‘Η δ’ ἔϕεσις τοῦ ζῆν τὸ εἶναι ζητοῦσα τοῦ παρόντος ἂν εἴη, εἰ τὸ εἶναι  
ἐν τῷ παρόντι. Εἰ δὲ τὸ μέλλον καὶ τὸ ἐϕεξῆς θέλοι, ὃ ἔχει θέλει καὶ ὅ ἐστιν, οὐχ ὃ παρελήλυθεν οὐδ’ ὃ μέλλει, ἀλλ’ ὃ  
ἤδη ἐστὶ τοῦτο εἶναι, οὐ τὸ εἰσαεὶ ζητοῦσα, ἀλλὰ τὸ παρὸν ἤδη εἶναι ἤδη.
236 Enquanto o termo “vida” em Plotino se relaciona com o Intelecto  (νοῦς), o termo “vida” na atualidade assume, 
comumente,  significado de “vida” da biologia,  sem qualquer relação com um princípio inefável,  como o Uno em 
Plotino.
237 Sobre o Intelecto (νοῦς) e vida, cf. En. III, 7 [45], 5, 18-28.
238 Sobre a quietude (ἡσυχῇ) e sua relação com a parte superior da alma, conferir o Gráfico 1 desta dissertação.



83

mas alimenta a parte inferior da alma, isso é um problema. É preciso que a relação do ser humano 

com seu futuro contribua para o fortalecimento da parte superior da alma.

Em Plotino, é possível afirmar que o futuro existe como expressão da alma intranquila. 239 

Tanto a tranquilidade da alma, quanto a vida, estão relacionadas com o Intelecto. Quanto mais 

dominante for a parte superior da alma, maior a vida; quanto mais fraca for a parte superior da alma, 

menor a vida. Logo, o significado de vida em Plotino não é algo dual, isto é, comparado com o 

sentido biológico, ou se está vivo, ou se está morto; o significado de vida é variável, em função da 

força (κρατοῖ) da parte superior da alma. O termo vida em Plotino remete à vitalidade, sendo a 

vitalidade uma expressão da intensidade da relação do vivente com o Uno.

Será que o desejo do passado ou o desejo do futuro são expressões de um vivente com uma 

alma  mais  infeliz?  De  acordo  com Plotino,  é  preciso  purificar  a  alma,  na  busca  de  se  tornar  

semelhante ao divino.240 Uma alma purificada é uma alma mais feliz. Parece existir uma relação 

direta entre o desejo do presente e uma alma purificada. Seria possível uma alma cheia de vícios, 

menos purificada, conseguir desejar vida? As explicações de Plotino possibilitam entender que seria 

contraditório uma alma desejar o presente sem buscar a sua purificação. Pode-se deduzir que esse 

esforço do vivente,  do desejo do presente  sem buscar  a  purificação da própria  alma,  seria  um 

esforço pouco eficaz. Assim, convém explicitar os fundamentos dessa contradição.

Se o vivente deseja vida, ele deseja o presente e também deseja o Intelecto (νοῦς). Se o  

vivente não purifica a própria alma, buscando se tornar semelhante ao Uno, parece que esse desejo 

de vida, do presente, seria pouco eficaz, visto que, por um lado, existe o esforço da alma em direção 

ao Uno, por outro lado, a alma, quando está pouco purificada ou não purificada, distancia-se do 

assemelhar-se ao Intelecto. Dessa forma, para um vivente com a alma muito pouco purificada, ao 

mesmo tempo que ele deseja o presente, haverá algo em sua alma expressando a sua condição de 

alma carente, intranquila, desejando o futuro. Aquele vivente com a alma mais purificada está com 

uma alma que mais se assemelha ao divino.  Como consequência,  é  plausível  afirmar que esse 

vivente com a alma mais purificada está mais bem-sucedido em seu esforço em direção ao Uno.  

Para o vivente com alma purificada, o que se apresenta é um princípio de atração do Uno em 

relação ao vivente com a alma mais purificada, tornando mais fácil esse desejo do presente241.

A implicação desse raciocínio é que existe uma condição para a alma conseguir desejar o  

presente, estar aqui e agora, com maior nível de eficiência. Essa condição é a purificação da alma. 

Se existem seres humanos com dificuldades de deixar de pensar no passado ou no futuro, a partir do 

239 Sobre a natureza inquieta (πολυπράγμονος), cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20.
240 Sobre tornar-se semelhante ao divino, cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5. Sobre a purificação da alma, cf. En. I, 2 [19], 4, 4-9.
241 O tempo é a expressão da alma intranquila. Portanto, reduzir os efeitos do tempo significa reduzir os efeitos da 
intranquilidade da alma, possibilitar que a alma esteja mais tranquila, mais capaz de conseguir desejar e estar presente.



84

pensamento de Plotino, isso é uma expressão de uma alma pouco purificada e mais infeliz. O desejo  

do presente precisa vir acompanhado da purificação da alma, para que a eficiência do desejo da 

presença seja mais forte e seja mais fácil deixar de pensar no futuro ou no passado quando se quer  

isso. 

Portanto, a partir de Plotino, é possível inferir que um dos fatores que afasta o ser humano 

da felicidade é a ignorância sobre motivos que levam à não satisfação do seu desejo pelo presente. 

Na medida em que o ser humano deseja o presente e não consegue satisfazer esse desejo com 

plenitude, além de não compreender os motivos que o levam à dificuldade de conseguir desejar o 

presente com eficiência, a falta de conhecimento se revela como um possível fator causador da  

infelicidade. Logo, é necessário conhecimento da necessidade da purificação da alma, buscando se 

assemelhar ao divino. Sem esse conhecimento, esse ser humano será mais inábil para a realização 

do  seu  desejo  de  presente.  É  possível  afirmar  que,  para  o  ser  humano  que  carece  desse 

conhecimento, a felicidade será sempre limitada, já que, a partir das explicações de Plotino sobre a  

felicidade,  é  possível  inferir  que  a  felicidade  será  sempre  limitada  pelo  motivo  de  existir  a 

ignorância sobre o conhecimento da purificação da alma como condição para uma felicidade mais 

elevada.242

3.2.3.1 Presente, eternidade e quietude

Buscou-se compreender a relação entre a eternidade e o presente em Plotino. Ao investigar 

essa relação, foi possível entender que o desejo do presente, buscando também a purificação da 

alma, é o que faz o ser humano experienciar os efeitos da eternidade. Além disso, na investigação já  

realizada, Plotino explica que o tempo é uma expressão da alma intranquila (πολυπράγμονος), e que  

para reduzir os efeitos do tempo e aumentar os efeitos da eternidade, é preciso fortalecer a parte 

superior da alma.243 Qual a relação entre a quietude, a eternidade, presente e verdade?

Segundo Plotino,

E, tendo cessado sua errância pelo sensível, ela se firma no inteligível e lá se empenha,  
afastando a falsidade, em nutrir a alma na chamada “planície da verdade”, utilizando a 
divisão de Platão para o discernimento das formas, usando-a também para determinar o que 
um  ente  é,  usando-a  ainda  para  definir  os  gêneros  primários;  e,  entrelaçando 
intelectivamente  as  formas  que  deles  provêm  até  ter  penetrado  todo  o  inteligível,  e  

242 Existe uma ressalva nessa explicação. É possível supor que o ser humano possa agir em prol da purificação da  
própria alma, sem que ele esteja consciente de que suas próprias ações contribuem para a purificação da sua alma.  
Desse modo, existe alguém que, sem deter o conhecimento das condições da felicidade segundo Plotino, consegue 
usufruir de uma felicidade superior. Como exemplo, é possível que alguém detenha um conhecimento a partir de uma 
outra  tradição  filosófica  ou  tradição  religiosa,  até  mesmo  sabedoria  desenvolvida  em comunidade,  de  modo  que 
proporcione benefícios para a própria alma, diante da compreensão plotiniana sobre a purificação da alma.
243 Sobre a inquietude da alma e o tempo, cf. En. III, 7 [45], 11, 11-12.



85

analisando-as no sentido contrário até chegar a um princípio, então, mantendo a quietude,  
pois está em quietude enquanto lá está, e não se atabalhoando com mais nada já que se  
tornou una, ela vê244 (En. I, 3, 4, 9-18).245

A  partir  dessa  explicação,  é  possível  detectar  uma  relação  direta  entre  a  quietude246 

(ἡσυχίαν) e o princípio, que está relacionado ao plano inteligível.247 A quietude aparece quando se 

está lá no inteligível. Se o tempo é uma expressão da alma intranquila, a quietude é a expressão da 

alma tranquila. A quietude parece estar relacionada com aquilo que possibilita o contato com a 

eternidade e também com o Uno,248 que está além da eternidade.249

Dessa  forma,  convém  supor:  a  quietude  é  uma  expressão  da  eficiência  do  desejo  do 

presente? Parece plausível afirmar que o vivente, como tem a parte sensível da alma imersa no 

tempo, sente a intranquilidade da alma, em algum grau. Conforme foi exposto, o tempo é uma 

expressão da alma intranquila.250 Na medida em que o vivente consegue experienciar a quietude, o 

desejo do futuro desse vivente reduz de intensidade. 

Para experienciar o Uno, é preciso fortalecer a parte superior da alma,251 para aumentar os 

efeitos da eternidade, de modo que se possa apreendê-lo. Para o vivente, a redução dos efeitos do 

tempo não é completa, já que o vivente sempre estará acompanhado do corpo. O que acontece é  

uma  redução  da  intranquilidade  (πολυπράγμονος)  da  alma.  Nesse  sentido,  se,  de  acordo  com 

Plotino, “pois está em quietude quando está lá” 252 (En. I, 3, 4, 16-17), a quietude também não será 

244 De acordo com a nota de rodapé número 20 de Baracat Júnior, a palavra “vê” remete a “a alma que contempla, então,  
as formas inteligíveis” (Baracat Júnior, 2006, p. 266).
245 Tradução:  Baracat Júnior, 2006, p. 266.  Παύσασα δὲ τῆς περὶ τὸ αἰσθητὸν πλάνης ἐνιδρύει τῷ νοητῷ κἀκεῖ τὴν 
πραγματείαν ἔχει τὸ ψεῦδος ἀϕεῖσα ἐν τῷ λεγομένῳ ἀληθείας πεδίῳ τὴν ψυχὴν τρέϕουσα, τῇ διαιρέσει τῇ Πλάτωνος  
χρωμένη μὲν καὶ εἰς διάκρισιν τῶν εἰδῶν, χρωμένη δὲ καὶ εἰς τὸ τί ἐστι, χρωμένη δὲ καὶ ἐπὶ τὰ πρῶτα γένη, καὶ τὰ ἐκ  
τούτων νοε ρῶς πλέκουσα, ἕως ἂν διέλθῃ πᾶν τὸ νοητόν, καὶ ἀνάπαλιν ἀναλύουσα, εἰς ὃ ἂν ἐπ’ ἀρχὴν ἔλθῃ, τότε δὲ  
ἡσυχίαν ἄγουσα, ὡς μέχρι γε τοῦ ἐκεῖ εἶναι ἐν ἡσυχίᾳ, οὐδὲν ἔτι πολυπραγμονοῦσα εἰς ἓν γενομένη βλέπει [...].
246 Em Plotino, a quietude (ἡσυχίαν) pode ser entendida como silêncio, um estado em que o vivente sente, algo interno. 
Nesse sentido, não se deve confundir a quietude (ἡσυχίαν) em Plotino, nesse trecho, com a ausência de sons externos. 
Caso o leitor tenha interesse em aprofundar neste assunto, recomenda-se a leitura do livro de Gabriela Bal, autora do 
livro  Silêncio e Contemplação: uma introdução a Plotino  (2003). Ela realiza um estudo mais aprofundado sobre a 
quietude ou silêncio em Plotino.
247 Sobre o Intelecto (νοῦς), Plotino afirma que “Então é essa inteligência em si, que tem a si mesma, saciedade sempre  
em tranquilidade” (Tradução: Maia Júnior, 2022b, p. 236). ῎Εστιν οὖν οὗτος ὁ νοῦς ἐν αὑτῷ καὶ ἔχων ἑαυτὸν ἐν ἡσυχίᾳ  
κόρος ἀεί (En. V, 9 [5], 8, 7-8). Dentro do sistema filosófico de Plotino, pode-se observar uma coerência entre o e stado 
de tranquilidade (ἡσυχίᾳ) no Intelecto (νοῦς) e o estado de quietude quando se está no princípio, que é o Uno. Logo, a  
quietude ou tranquilidade ἡσυχίᾳ são indicativos de que a alma está mais próxima da realidade inteligível. 
248 Cf. En. V, 1 [10], 12, 12-20; En. V, 5 [32], 8, 1-7.
249 Cf. En. V, 3 [49], 13, 1-6. Διὸ καὶ ἄρρητον τῇ ἀληθείᾳ· ὅ τι γὰρ ἂν εἴπῃς, τὶ ἐρεῖς. ’Αλλὰ τὸ <<ἐπέκεινα πάντων καὶ  
ἐπέκεινα τοῦ σεμνοτάτου νοῦ>> ἐν τοῖς πᾶσι μόνον ἀληθὲς οὐκ ὄνομα ὂν αὐτοῦ ἀλλ’ ὅτι οὔτε τι τῶν πάντων οὔτε  
ὄνομα αὐτοῦ, ὅτι μηδὲν κατ’ αὐτοῦ· ἀλλ’ ὡς ἐνδέχεται, ἡμῖν αὐτοῖς σημαίνειν ἐπιχειροῦμεν περὶ αὐτοῦ. Por isso na 
verdade ele é inefável; pois o que disseres que ele é, dirás algo. Mas o que é “além de todas as coisas e além da  
venerabilíssima inteligência” em todas as coisas é apenas verdadeiro, mas não é seu nome, porque nem é algo de todas  
as coisas nem é seu nome, porque nada é sob ele; mas assim aceita-se: empreendemos por nós mesmos sinalizar sobre  
ele [Tradução: Maia Jr. (2022, p. 89-90)].
250 Cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20.
251 Sobre a relação de dominação entre as partes superior e inferior da alma, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
252 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 266. τότε δὲ ἡσυχίαν ἄγουσα.



86

uma quietude absoluta253. É mais coerente afirmar que uma quietude mais intensa, quando se está lá  

no inteligível.254

Não é desejando o futuro, cultivando a carência da alma, que o vivente conseguirá apreender 

o Uno. É por meio da experiência da quietude ou ausência de agitação, desejando o presente, que é  

nessa  direção  que  se  torna  possível,  em algum momento,  apreender  o  Uno.  Logo,  parece  ser 

plausível afirmar que a quietude é uma expressão da eficiência do desejo do presente pelo vivente.

3.2.3.2 Felicidade, quietude e presente

Segundo Plotino,  “mantendo a quietude, pois está em quietude enquanto lá está, e não se 

atabalhoando com mais nada já que se tornou una, ela vê”255 (En. I, 3, 4, 16-18). O termo “lá” (ἐκεῖ) 

se refere ao plano inteligível. Consoante Baracat Júnior, a palavra “vê” (βλέπει) se refere ao plano  

da alma que contempla as formas inteligíveis (2006, p. 266).256 Além disso, de acordo com Plotino, 

conforme a  investigação já  realizada nesta  dissertação sobre o capítulo 1 do tratado 5 [36]  da 

Enéada I, a felicidade consiste em estar disposto (διακεῖσθαί) de certo modo.257 Ademais, é preciso 

buscar se tornar semelhante ao divino para fugir daqui,  dessa região onde existem os males.258 

Desse  modo,  ciente  de  que  as  coisas  se  esforçam (σπεύδει)  em direção  ao  Uno,259 é  possível 

compreender a relação do vivente com o primeiro princípio como um vivente que busca a quietude, 

visto que é quando a alma está em quietude que ela contempla as formas inteligíveis. A quietude é  

uma expressão da alma quando está tranquila, não está carente, desejando o futuro. A quietude 

(ἡσυχίαν) atua como um redutor dos efeitos do tempo, como a agitação.

Conforme já apontado nessa dissertação, para que o desejo do presente seja efetivo260,  é 

preciso que o vivente não somente deseje o presente, mas também busque a purificação da alma. A 

quietude se mostra como uma manifestação da eficiência do desejo do presente, já que quando a  

alma consegue contemplar as formas inteligíveis, ela vivencia a quietude ou o silêncio. Portanto, é  

possível observar a relação direta entre a felicidade (εὐδαιμονεῖν), a quietude e o desejo do presente, 

253 O vivente é composto de corpo e alma. Então, o vivente nunca poderá vivenciar uma quietude plena. É mais coerente  
afirmar que podem existir momentos de grande quietude, todavia, esses momentos passarão. Conforme Brandão (2006, 
p. 93-94), sobre a experiência mística em Plotino, os momentos de união são raros e breves de êxtase.
254 A quietude mais intensa busca expressar que existem os níveis de quietude. É preciso estar claro que a quietude não é  
uma dicotomia: ou quietude, ou sem quietude. Assim, destacar o nível de quietude parece ser mais coerente.
255 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 266. εἰς ὃ ἂν ἐπ’ ἀρχὴν ἔλθῃ, τότε δὲ ἡσυχίαν ἄγουσα, ὡς μέχρι γε τοῦ ἐκεῖ εἶναι 
ἐν ἡσυχίᾳ, οὐδὲν ἔτι πολυπραγμονοῦσα εἰς ἓν γενομένη βλέπει.
256 Conferir a nota de rodapé número 20 da tese de doutorado de Baracat Júnior.
257 En. I, 5 [36], 1. Οὐδὲ γὰρ ἡ μνήμη τοῦ εὐδαιμονῆσαι ποιοῖ ἄν τι, οὐδ’ ἐν τῷ λέγειν, ἀλλ’ ἐν τῷ διακεῖσθαί πως τὸ 
εὐδαιμονεῖν.
258 Cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5.
259 Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
260 Deseja o presente e consegue estar presente.



87

uma vez que, sem a purificação da alma, com o ser humano buscando se tornar semelhante ao 

divino, parece ser mais difícil que o vivente consiga contemplar o que está no plano inteligível e  

também mais difícil vivenciar a quietude. O vivente com a alma cheia de vícios está mais sujeito à 

manifestação do tempo, sendo a carência da alma algo que se opõe à quietude. Quanto mais feliz o  

ser humano for, mais fácil será vivenciar a quietude, mais fácil será que o desejo do presente seja 

efetivo.

3.3 CAPÍTULO 3

Assim como outros capítulos do tratado 5 [36] da Enéada I, este é um capítulo curto, sendo 

composto por poucas linhas. Nesse capítulo, é trabalhada a noção de tempo (χρόνον),  realizando 

uma reflexão ética sobre o tempo. Em que circunstâncias o tempo é um bem para o ser humano?

E quanto à frase “ele foi feliz por mais tempo e por mais tempo viu com seus olhos a 
mesma coisa”? Se nesse maior tempo ele viu com maior precisão, então o tempo fez algo 
mais por ele; mas se viu da mesma maneira durante todo o tempo, então tem o mesmo que 
aquele que vislumbrou uma só vez (En. I, 5 [36], 3).261

Plotino cita uma frase e, posteriormente ele realiza análise dela. Nessa frase, existem duas 

sentenças: a primeira sentença é “ele foi feliz por mais tempo” e a segunda sentença é “por mais 

tempo [ele] viu com seus olhos a mesma coisa”.262 O que significa ser feliz por mais tempo em 

Plotino? A palavra “viu” (εἶδε) se refere a quê? 

Ser feliz por mais tempo significa que a felicidade para alguém teve uma duração maior. É 

preciso não confundir  a  felicidade com momentos de prazer.263 Sobre a  palavra “viu”,  deve-se 

compreender com precisão o significado dessa palavra no contexto dessa citação e da obra de 

Plotino. Nesse trecho, não existe uma referência explícita a que se refere a palavra “viu”, por parte 

do Plotino. Logo, o sentido da palavra “viu” ocorre a partir do contexto da obra. Para Plotino, as 

coisas se esforçam (σπεύδει) em direção ao Uno,264 isso norteia a sua ética.265 Dessa forma, convém 

considerar  como  hipótese  que  a  palavra  “viu”  se  refere  à  contemplação  relacionada  ao  plano 

inteligível. Além disso, outro ponto de sustentação dessa hipótese é a explicação de Plotino no 

261 Tradução:  Baracat Júnior, 2006, p. 296. Τί οὖν τὸ <<πλείονα χρόνον εὐδαιμόνησε καὶ πλείονα χρόνον εἶδε τοῖς 
ὄμμασι τὸ αὐτό<< ; Εἰ μὲν γὰρ ἐν τῷ πλείονι τὸ ἀκριβέστερον εἶδε, πλέον ἄν τι ὁ χρόνος αὐτῷ εἰργάσατο· εἰ δὲ ὁμοίως 
διὰ παντὸς εἶδε, τὸ ἴσον καὶ ὁ ἅπαξ θεασάμενος ἔχει.
262 En. I, 5 [36], 3, 1-2. Τί οὖν τὸ <<πλείονα χρόνον εὐδαιμόνησε καὶ πλείονα χρόνον εἶδε τοῖς ὄμμασι τὸ αὐτό<< .
263 Conforme a investigação já realizada nessa dissertação referente ao capítulo 1 do tratado 5 [36] da  Enéada  I, a 
felicidade  está  relacionada  à  disposição.  Sendo a  felicidade  vinculada  à  disposição,  a  felicidade  não  oscila  como 
momentos  agradáveis  ou  desagradáveis.  Se  alguém foi  feliz  por  mais  tempo,  algo  na  disposição  do  ser  humano  
contribuiu para que ele usufruísse da felicidade por um maior período de tempo. A disposição, como uma modificação 
do caráter do ser humano, não se altera como momentos agradáveis.
264 Cf. En. VI, 2 [43], 11, 20-26.
265 Cf. En. III, 8 [30], 7, 17-18.



88

tratado 3 [20] da Enéada I – Sobre a dialética –, em que ele afirma que quando a alma se tornou 

una, ela vê.266 Baracat Júnior (2006, p. 266), em nota de rodapé, explica que quando a alma se 

tornou una, ela vê as formas inteligíveis.

Considerando a hipótese de que a palavra “viu” se refere à contemplação relacionada ao 

plano inteligível, prossegue-se, então, para o desdobramento das implicações dessa hipótese. Se 

alguém viu com seus olhos a mesma coisa com mais tempo, ou seja, viu as formas inteligíveis da 

mesma forma no caso dessa pessoa ter tido mais tempo, isso parece remeter a um prejuízo ou não 

aproveitamento adequado que alguém fez em relação ao tempo que lhe foi dado. 

Plotino explica que “Se nesse maior tempo ele viu com maior precisão, então o tempo fez 

algo mais por ele; mas se viu da mesma maneira durante todo o tempo, então tem o mesmo que 

aquele que vislumbrou uma só vez”267 (En. I, 5 [36], 3, 2-5). Assim, existe um indicativo por parte 

de Plotino de que a contemplação das formas inteligíveis pode ser feita com maior precisão. Se  

alguém tem mais tempo, no sentido de duração, maior intervalo de tempo, Plotino afirma que o 

tempo será  melhor  aproveitado  e  se  essa  pessoa  conseguir  ver  com maior  precisão  as  formas 

inteligíveis.  Observa-se,  pois,  uma ética relacionada ao tempo. Nessa ética,  busca-se reduzir os 

efeitos do tempo no ser humano e aumentar os efeitos da eternidade, ou seja, aumenta a quietude ou  

silêncio.

Por outro lado, se nesse mesmo intervalo de tempo, essa pessoa viu da mesma maneira as 

formas inteligíveis, isso significa que não houve alteração na precisão da percepção das formas 

inteligíveis. Para essa pessoa, o tempo não fez mais por ela, ou seja, foi um tempo que não foi tão  

bem aproveitado. Logo, circunscrito a essa passagem de Plotino, pode-se afirmar que o bom tempo 

é aquele em que alguém consegue ver com maior precisão as formas inteligíveis.

Para ilustrar esse pensamento, a imagem a seguir, que é um gráfico, busca exemplificar a 

comparação realizada.268

266 En. I, 3, 4, 15-18. “καὶ ἀνάπαλιν ἀναλύουσα, εἰς ὃ ἂν ἐπ’ ἀρχὴν ἔλθῃ, τότε δὲ ἡσυχίαν ἄγουσα, ὡς μέχρι γε τοῦ ἐκεῖ  
εἶναι ἐν ἡσυχίᾳ, οὐδὲν ἔτι πολυπραγμονοῦσα εἰς ἓν γενομένη βλέπει [...]”. “[...] e analisando-as no sentido contrário até 
chegar a um princípio, então, mantendo a quietude, pois está em quietude enquanto lá está, e não se atabalhoando com  
mais nada já que se tornou una, ela vê” (Baracat Júnior, 2006, p. 266).
267 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 296. Εἰ μὲν γὰρ ἐν τῷ πλείονι τὸ ἀκριβέστερον εἶδε, πλέον ἄν τι ὁ χρόνος αὐτῷ 
εἰργάσατο· εἰ δὲ ὁμοίως διὰ παντὸς εἶδε, τὸ ἴσον καὶ ὁ ἅπαξ θεασάμενος ἔχει.
268 No Gráfico 2, a utilização de duas retas busca somente explicar uma situação possível, de modo simplificado.



89

Gráfico 3 – Comparação entre duas pessoas, relacionando a precisão ao ver as formas 

inteligíveis e o tempo

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025)

No  gráfico  cartesiano,  existem  dois  eixos.  No  eixo  das  abscissas  ou  eixo  x,  existe  o 

“Tempo”. Esse eixo indica o tempo cronológico. Nesse eixo, quanto mais à direita, maior será o 

tempo transcorrido.  No eixo  das  ordenadas  ou  eixo  y,  indica-se  a  “Precisão  ao  ver  as  formas 

inteligíveis”. Nesse eixo, quanto mais acima, maior a precisão atingida por alguém ao ver as formas  

inteligíveis. 

Existem duas  retas  indicando as  situações  descritas  por  Plotino.  O filósofo realiza  uma 

comparação entre duas situações que podem acontecer com pessoas: na Situação B, uma pessoa vê 

com maior precisão no tempo que lhe foi dado. Na Situação A, mesmo com maior tempo, o ser  

humano continua contemplando as formas inteligíveis da mesma forma. Isso significa que, nesse 

exemplo, que é hipotético e ideal, não houve alteração na disposição nem na quietude ou silêncio. 

As Situações A e B são representadas no gráfico por duas retas. 

A Situação A é indicada por uma reta paralela ao eixo das abscissas. Ela expõe uma situação 

em que uma pessoa não alterou a percepção das formas inteligíveis com o decorrer do tempo. A 

Situação B é indicada por uma reta inclinada em relação ao eixo das abscissas. A inclinação indica 

que, com o decorrer do tempo, alguém viu com maior precisão as formas inteligíveis,  ou seja, 

aumentou-se  os  efeitos  da  eternidade  no  ser  humano  e  reduziu-se  os  efeitos  do  tempo,  como 



90

agitação.269 Para Plotino, o tempo fez mais por essa forma, visto que ela se beneficiou e viu com 

maior precisão as formas inteligíveis.

Construir esse gráfico contribui para evidenciar com maior clareza a ética do tempo, com 

base no capítulo 3 do tratado 5 [36] da  Enéada I de Plotino.270 Se em um mesmo intervalo de 

tempo, uma pessoa conseguiu ver com maior precisão as formas inteligíveis, então esse é um fator 

indicativo de que houve um bem para essa pessoa.

Em relação a esse gráfico, a opção por duas linhas para representar as Situações A e B visa  

somente  esquematizar  uma possibilidade de  se  representar  o  pensamento de  Plotino,  diante  de 

outras  possibilidades.  Como  o  objetivo  foi  somente  proporcionar  um  esquema,  de  modo  a 

exemplificar o pensamento de Plotino, para auxiliar o leitor a compreender com mais clareza o  

pensamento desse filósofo, não se faz necessário realizar outras análises para representar todas as 

possibilidades por meio de imagens.

3.3.1 Ver as formas inteligíveis: bem para si ou bem para outros?

Será que ver com maior precisão as formas inteligíveis seria um bem somente para o ser 

humano  que  as  contempla,  não  representando  um  bem  significativo  para  outras  pessoas  que 

convivem com esse ser humano? Ou será que o ser humano que consegue ver com maior precisão 

as formas inteligíveis também contribui para o bem, de alguma forma, das pessoas com quem esse 

ser humano convive? Esse questionamento busca refletir  se a busca pelo princípio, conforme o 

objetivo da vida humana em Plotino, repercute também beneficamente para outras pessoas.

Uma  vez  que  é  a  purificação  da  alma  que  auxilia  a  poder  contemplar  as  formas 

inteligíveis,271 e para a purificação da alma é necessária a alteração da forma de se comportar em 

relação à sociedade,272 isso significa que a busca para ver com maior precisão as formas inteligíveis 

não é uma busca egoísta, ou seja, o sujeito não despreza as outras pessoas para ser possível atingir 

esse objetivo. Dessa forma, a busca por ver com maior precisão as formas inteligíveis é uma busca  

que contribui para o bem de outras pessoas, na medida em que, sem que existam virtudes nos 

269 Para melhor entendimento significado dos efeitos do tempo e efeitos da eternidade no ser humano, confira no primei-
ro capítulo desta dissertação o “Gráfico 2 – A felicidade, a eternidade e o tempo”.
270 Ao buscar uma reflexão ética sobre uma questão particular, é preciso que as deduções sobre situações particulares  
não extrapolem o pensamento ético principal. Ao refletir sobre quando o tempo é um bem para Plotino, é possível  
observar que a dedução está coerente com o pensamento ético principal deste filósofo, que é o retorno ao Uno. Sobre o  
retorno ao Uno (Cf. En. III, 8 [30], 7, 17-18).
271 Sobre contemplar as formas inteligíveis, cf. En I, 3, 4, 9-18. Sobre a purificação da alma, cf. En I, 2 [19], 4, 4-9.
272 Uma virtude somente é uma virtude porque ela é exercida a partir da liberdade do ser humano. Logo, existe uma 
forma de agir, com base na liberdade, de modo a ser classificada como virtude e não outra coisa contrária à virtude.



91

relacionamentos com as outras pessoas, o ser humano não conseguirá assemelhar-se ao divino,273 

dificultando o objetivo de apreender as formas inteligíveis.

Nesse raciocínio, não é possível afirmar que a purificação da alma é uma condição única e 

exclusiva, com o fito de poder contemplar as formas inteligíveis.  Por outro lado, certamente, a 

purificação da alma exerce uma força auxiliar para a contemplação das formas inteligíveis.274

3.4 CAPÍTULO 4

Para compreender melhor a noção de felicidade, convém discernir essa noção das noções 

adjacentes. Assim, neste capítulo do tratado 5 [36], as explicações de Plotino possibilitam discernir 

o conceito de felicidade (εὐδαιμονεῖν) do conceito de prazer (ἥσθη/ἡδονὴν), expressando a relação 

de cada um desses dois conceitos em relação ao tempo. 

Para  compreender  o  conceito  de  prazer  em Plotino,  é  preciso  estar  ciente  de  que  esse 

conceito está dentro do grupo das afecções, junto com as dores, iras e apetites (Baracat Júnior, 

2006,  p.  151).  Dessa  forma,  uma  investigação  sobre  o  prazer  em  Plotino  também  é  uma 

investigação sobre as afecções.

“Mas o outro teve prazer por mais tempo”. Isso, porém, não seria um cálculo correto da 
felicidade. Se alguém disser que o prazer é a atividade desimpedida, dirá o mesmo que o 
que procuramos. Ademais, o prazer maior existe sempre e apenas no presente, o prazer 
passado se desvanece (En. I, 5 [36], 4).275

Segundo Plotino, ter prazer por mais tempo não é um cálculo correto para a felicidade.  

Quais são os fundamentos implícitos nesta afirmação de Plotino? O conceito de prazer e o conceito 

de felicidade mobilizam duas partes diferentes da alma. Em Plotino, a alma é composta por três  

partes: superior, central e inferior.276 O prazer, que faz parte do grupo de afecções, se origina nas 

partes  irascível  e  desiderativa  da  alma,  isto  é,  na  parte  inferior  da  alma.277 A  felicidade  está 

vinculada à parte mais elevada da alma.278 Logo, um dos motivos para a afirmação de que o prazer 

273 Cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5.
274 De acordo com Brandão (2013b, p. 96), a partir da leitura do trecho da En. V, 5, 8, 1-7, destaca-se a espontaneidade 
na relação do ser humano em relação a Uno. Não se deve buscar pelo Uno. Deve-se aguardar serenamente que o Uno 
apareça, tal como os olhos que aguardam o nascer do Sol ao amanhecer. Portanto, a purificação da alma possibilita que  
seja reduzida essa barreira entre o ser humano e o Uno. Embora tudo esteja contido no Uno, a percepção do Uno 
somente ocorre em condições específicas, sendo a purificação uma dessas condições.
275 Tradução:  Baracat  Júnior,  2006,  p.  296.  ’Αλλὰ πλείονα ἅτερος ἥσθη χρόνον.  ’Αλλὰ τοῦτο οὐκ ἂν ὀρθῶς ἔχοι  
ἀριθμεῖν εἰς τὸ εὐδαιμονεῖν. Εἰ δὲ τὴν ἡδονὴν λέγοι τις τὴν ἐνέργειαν τὴν ἀνεμπόδιστον, τὸ αὐτὸ τῷ ζητουμένῳ λέγει. 
Καὶ ἡ ἡδονὴ δὲ ἡ πλείων ἀεὶ τὸ παρὸν μόνον ἔχει, τὸ δὲ παρεληλυθὸς αὐτῆς οἴχεται.
276 As divisões da alma em Plotino e suas características, cf. Brandão, 2007, p. 483.
277 Cf. En. III, 6 [26], 4, 1-4 e 7-8. 
278 Conforme Brandão (2007, p. 483), a parte superior da alma permanece no plano inteligível, ela não desceu ao mundo 
sensível. 



92

por mais tempo é um cálculo incorreto da felicidade é devido ao fato de que diferentes partes da  

alma são mobilizadas.

Segundo  Plotino,  sobre  a  purificação  das  partes  afectivas,  “Mas  a  purificação  da  parte 

afectiva consiste em despertar de suas imagens absurdas e não olhar para elas” (En. III, 6 [26], 5, 

22-24).279 A  purificação  da  alma  possibilita  um  distanciamento  dos  efeitos  das  afecções, 

contribuindo para a impassibilidade do ser humano.280 No que diz respeito ao prazer e à felicidade, 

se o prazer é uma afecção e quanto mais purificada, mais feliz o vivente é, então, quanto mais feliz  

a  alma  for,  menos  ela  será  afetada  pelas  afecções,  como  o  prazer.  Portanto,  existem  grandes 

diferenças entre o conceito de prazer e felicidade em Plotino.

Existe uma outra explicação, a qual está implícita neste capítulo, sobre o motivo pelo qual 

Plotino discorda do entendimento de que ter prazer por mais tempo não é um cálculo correto para a  

felicidade. No capítulo 7 deste tratado, Plotino afirma que a felicidade deve ser computada pela 

eternidade, não pelo tempo.281 Portanto, para Plotino, é incorreta a proposição de que o outro teve 

prazer por mais tempo, não somente pelo motivo de que o prazer e a felicidade mobilizam partes 

diferentes da alma, mas também pelo motivo de que relacionar o cálculo da felicidade com o tempo  

é uma informação falsa.

Em Plotino, no capítulo 1 do tratado 5 [36] da Enéada I, é explicado que a felicidade está 

vinculada à disposição (διακεῖσθαί) e não deve ser reduzida somente a uma sensação agradável.282 

Destarte,  para  Plotino,  a  forma  correta  de  calcular  a  felicidade  é  por  meio  da  avaliação  da  

disposição, a qual está associada às virtudes. Ademais, a felicidade está relacionada à purificação da 

alma, já que é uma condição necessária para que o ser humano possa retornar ao Uno.283 É preciso 

que o vivente busque também se tornar divino, tornando-se semelhante àquilo que é divino.284

O prazer está relacionado a uma sensação agradável ou a uma sensação de satisfação. O 

prazer,  tal  como  a  felicidade,  proporciona  uma  percepção  de  algo  bom  para  o  ser  humano. 

Entretanto, o prazer, diferente da felicidade, não necessariamente está vinculado a virtudes. 

3.4.1 Felicidade, prazer e atividade desimpedida 

279 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 606. Τοῦ δὲ παθητικοῦ ἡ μὲν κάθαρσις ἡ ἔγερσις ἐκ τῶν ἀτόπων εἰ δώλων καὶ μὴ 
ὅρασις.
280 A alma voltada para si mesma, isto é, com a parte superior da alma mais dominante, realiza uma dominação em 
relação à parte inferior da alma, de modo que as afecções que chegam na parte sensível não cheguem à parte superior da 
alma. Cf. En. I, 1 [53], 9, 23-26.
281 Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22.
282 Cf. En. I, 5 [36], 1. 
283 Sobre felicidade e virtudes, cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5. Sobre a purificação da alma e virtudes, cf. En. I, 2 [19], 4, 4-9.
284 En. I, 2 [19], 1, 1-5.



93

O que é a atividade desimpedida (τὴν ἐνέργειαν τὴν ἀνεμπόδιστον) a que Plotino se refere? 

Por que o prazer é uma atividade desimpedida? Na Vida de Plotino, Porfírio explica que em vários 

momentos Plotino se refere a outros filósofos,  como os peripatéticos e estoicos,  sem se referir  

explicitamente a eles.285 Neste capítulo do tratado 5 [36], Plotino se refere à tese de outro filósofo 

(τις) sem mencionar quem ele é, concordando que o prazer é uma atividade desimpedida.286  De 

quem é essa tese? Ela se refere a Aristóteles e está presente no livro VII da Ética a Nicômaco.287 

Portanto, convém trazer essa tese de Aristóteles, de modo a elucidar como a tese de que o prazer é 

uma atividade desimpedida se relaciona com o conceito de felicidade em Plotino.

De acordo com Aristóteles,

Mas  se,  pelo  contrário,  houver  atividades  livres  de  impedimento  para  cada  estado 
disposicional e a felicidade for a atividade de todas as disposições (ou pelo menos de uma  
delas), uma tal atividade livre de impedimento será necessariamente a coisa mais querida 
que há. Ora uma atividade livre de impedimento é o prazer. Portanto, o supremo bem será 
uma certa  forma de  prazer,  ainda que haja  muitas  formas de  prazer  más,  podendo até 
acontecer que haja uma forma de prazer absolutamente má. É por este motivo que todos  
pensam que a vida feliz é uma vida doce e envolvem o prazer na felicidade, o que de resto  
faz todo o sentido, porquanto nenhuma atividade está completada se experimentar algum 
impedimento, e a felicidade é uma das atividades completas (EN VII, 13, 1153b).288

Aristóteles explica que o prazer é uma atividade livre de impedimento, isto é, uma atividade 

desimpedida. Isso significa dizer que a atividade do prazer não pode ser impedida, já que qualquer 

impedimento à atividade prazerosa obliteraria a sua fruição. O impedimento do prazer é sempre 

sentido como algo penoso (Aggio, 2011, p. 39). Logo, ao interromper o prazer, ocorre uma redução 

do prazer e aumento daquilo que é oposto, podendo ocasionar a dor.

Qual é a relação entre o prazer e a felicidade? Aristóteles explica que o supremo bem, isto é,  

a  felicidade,  é  uma  certa  forma  de  prazer,  livre  de  impedimento.289 Logo,  tal  como  Plotino, 

Aristóteles  distingue  o  conceito  de  felicidade  do  conceito  de  prazer.290 Se  a  felicidade  para 

Aristóteles  é  uma  certa  forma  de  prazer,  isso  significa  dizer  que  a  felicidade  é  também uma 

atividade livre de impedimentos, ou seja, qualquer obliteração na sua fruição é sentida como algo 

penoso.

285 Vp, 14.
286 En. I, 5 [36], 4, 2-4. Se alguém disser que o prazer é a atividade desimpedida, dirá o mesmo que o que procuramos  
(Εἰ δὲ τὴν ἡδονὴν λέγοι τις τὴν ἐνέργειαν τὴν ἀνεμπόδιστον, τὸ αὐτὸ τῷ ζητουμένῳ λέγει) (Baracat Júnior, 2006, p.  
296). 
287 Conforme a nota de rodapé de Baracat Júnior, a referência na Ética a Nicômaco é “VII 14. 1153b 10-12”  (Baracat 
Júnior, 2006, p. 296).
288 Tradução: Aristóteles, 2017, p. 155. ἴσως δὲ καὶ ἀναγκαῖον, εἴπερ ἑκάστης ἕξεώς εἰσιν ἐνέργειαι ἀνεμπόδιστοι, εἴθʼ ἡ  
πασῶν ἐνέργειά ἐστιν εὐδαιμονία εἴτε ἡ τινὸς αὐτῶν, ἂν ᾖ ἀνεμπόδιστος, αἱρετωτάτην εἶναι· τοῦτο δʼ ἐστὶν ἡδονή. 
ὥστε εἴη ἄν τις ἡδονὴ τὸ ἄριστον, τῶν πολλῶν ἡδονῶν φαύλων οὐσῶν, εἰ ἔτυχεν, ἁπλῶς. καὶ διὰ τοῦτο πάντες τὸν 
εὐδαίμονα ἡδὺν οἴονται βίον εἶναι, καὶ ἐμπλέκουσι τὴν ἡδονὴν εἰς τὴν εὐδαιμονίαν, εὐλόγως· οὐδεμία γὰρ ἐνέργεια 
τέλειος ἐμποδιζομένη, ἡ δʼ εὐδαιμονία τῶν τελείων·
289 Para Aristóteles, o bem supremo é a felicidade (EN I, 7, 1097a-1097b).
290 Cf. En. I, 5 [36], 4, 1-2.



94

De acordo com Aristóteles, a felicidade pode ser praticamente definida como uma forma de 

conduzir-se bem ou viver bem.291 O conduzir-se bem está em agir virtuosamente, distanciando-se 

das ações classificadas como vícios.292 Portanto, a felicidade é experienciada na medida em que o 

sujeito é virtuoso. Se ocorre uma obliteração na fruição da felicidade, isso implica dizer que ocorre 

também uma redução nas virtudes. Desse modo, os vícios morais atuam como obliteradores da 

felicidade.

De  acordo  com Plotino,  “o  prazer  maior  existe  sempre  e  apenas  no  presente,  o  prazer 

passado se desvanece” (En. I, 5 [36], 4, 4-5).293 Por qual motivo o prazer maior existe sempre e 

apenas no presente? No capítulo 7 deste tratado, Plotino explicará que a felicidade é medida no  

presente,  isto  é,  não  faz  sentido  utilizar-se  do  passado,  das  memórias,  para  contabilizar  a  

felicidade.294 Logo, é no presente que a felicidade se manifesta como uma atividade desimpedida. É 

no presente  que se  pode experimentar  o  maior  prazer,  já  que é  no presente  que se  computa a 

felicidade. O prazer relacionado a lembranças, por meio da memória, se esvai.295 Por esse motivo, o 

prazer maior é vivenciado no presente.

Souza (2023, p. 22) diz que, para Plotino, o prazer é resultado da vida feliz e o prazer não 

contribui para a felicidade. Convém diferenciar nessa explicação de Souza o entendimento de prazer 

como  causa  e  prazer  como  consequência.  O  prazer  não  é  causa  da  felicidade  e  a  felicidade 

possibilita que alguém usufrua do prazer.296

Ademais, para compreender outro motivo pelo qual o maior prazer é vivenciado no presente, 

convém investigar a relação do prazer, que é uma atividade desimpedida, e o Uno. Na medida em 

que o ser humano se torna mais virtuoso, ele se assemelha mais ao divino.297 Isso faz com que ele 

seja mais feliz.298 Esse prazer da felicidade é experimentado no presente.299 Dessa forma, parece que 

o prazer como atividade desimpedida é também um prazer da maior proximidade com o Uno, 

entendido como divino,300 já que o vivente se torna mais semelhante ao Uno. Portanto, a felicidade 

291 EN I, 8, 1098b.
292 Segundo Aristóteles, “a justiça não é parte da excelência moral [virtude], mas a excelência moral inteira, nem seu 
contrário,  a  injustiça,  é  uma parte da deficiência moral  [vício],  mas a deficiência moral  inteira” (αὕτη μὲν οὖν ἡ  
δικαιοσύνη οὐ μέρος ἀρετῆς ἀλλʼ ὅλη ἀρετή ἐστιν, οὐδʼ ἡ ἐναντία ἀδικία μέρος κακίας ἀλλʼ ὅλη κακία)(EN V, 1 
1130a). O termo ἀρετή foi traduzido por Mario da Gama Kury como excelência, mas também pode ser traduzido como 
virtude. O termo κακία foi traduzido por deficiência moral, mas também pode ser traduzido por vício.
293 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 296. Καὶ ἡ ἡδονὴ δὲ ἡ πλείων ἀεὶ τὸ παρὸν μόνον ἔχει, τὸ δὲ παρεληλυθὸς αὐτῆς  
οἴχεται.
294 Cf. En. I, 5 [36], 7, 1-13. 
295 En.  I,  5  [36],  8.  No capítulo  8,  Plotino  explica  sobre  a  impertinência  de  utilizar  a  memória  para  computar  a 
felicidade.
296 No capítulo 5 do tratado 4 [46], Plotino coloca diferentes questões sobre a felicidade, de modo a possibilitar o enten -
dimento do prazer como consequência da felicidade (Cf. En. I, 4 [46], 5).
297 Cf. En. I, 2 [19], 1, 1-5.
298 Tal como em Aristóteles, em Plotino as virtudes exercem um papel fundamental para a felicidade.
299 Cf. En. I, 5 [36], 7, 1-13.
300 En. I, 2 [19], 1, 1-5.



95

em Plotino parece ser um indicativo de que o vivente está usufruindo de um maior prazer, devido à  

maior afinidade com o Uno, menor afinidade com a matéria que é entendida como um mal. A 

afinidade com a matéria é aquilo que ocasiona impedimento no prazer do vivente em relação ao 

Uno.301

Marsola (2008, p. 71) comenta sobre a relação do prazer e a felicidade em Plotino. O prazer 

do sábio é a serenidade e esse prazer é estável. Souza (2023, p. 7) também afirma que, para Plotino, 

o prazer do sábio é a serenidade. 

Consoante Plotino, as virtudes não são necessárias quando alguém está em um estado de 

serenidade. Elas são necessárias somente quando existe o perigo de cair nos males.302 A partir do 

que foi  dito por Plotino e também com base em Marsola,  é  possível  afirmar que a serenidade 

(ἡσύχῳ)  é  um  prazer  e  uma  atividade  desimpedida.  Os  males  irão  afetar  negativamente  a 

serenidade. Quando isso ocorre, a virtude, que está enraizada na personalidade do sábio, atua como 

uma mola, impelindo o sábio a restaurar esse estado de serenidade. Portanto, para Plotino, quem 

busca  ser  feliz  deve  observar  o  seu  próprio  estado  de  serenidade.  Caso  as  agitações  estejam 

presentes no dia a dia da pessoa, o conhecimento e a prática das virtudes são necessários para 

impelir o ser humano a retomar e atingir esse estado.

3.5 CAPÍTULO 5

Conforme anteriormente explicado nesta dissertação, é preciso que o leitor tome cuidado, 

atentando-se ao significado dos conceitos dentro do sistema filosófico de Plotino. Como Plotino 

utiliza os conceitos sem explicações detalhadas neste capítulo, é preciso estar ciente sobre algumas 

definições, a saber: a felicidade não é durável e não pode ser entendida como alteração de humor; 

além de entender o tempo dentro da metafísica de Plotino, ciente de que existe uma relação do 

tempo com a  alma,  não sendo reduzido o  tempo como somente  uma duração temporal.  Neste 

capítulo, Plotino continua o seu raciocínio sobre a relação entre a felicidade e o tempo, comparando 

três pessoas em dois momentos: no início da vida e no fim da vida, em situações de felicidade  

distintas. Quem são as três pessoas que Plotino compara?

Quê, então? Se um foi feliz do princípio ao fim de sua vida, outro tardiamente e um outro 
gozou da felicidade antes e depois mudou, possuem eles a mesma quota de felicidade? É  
que a comparação aqui não se dá entre pessoas que estão todas elas felizes,  mas entre  
pessoas que não estão felizes, quando não estavam felizes, e um outro que está feliz. Então,  
se este tem algo a mais, ele tem o que uma pessoa que está feliz tem em comparação com 
pessoas que não estão felizes: isso significa que sua vantagem sobre os outros é algo no 
presente (En. I, 5 [36], 5).303

301 En. I, 8 [51], 4, 9-25.
302  Cf. En. II, 3 [52], 9, 18-19.



96

Plotino realiza a comparação de três pessoas com características distintas. Para realizar a 

comparação,  o  filósofo  caracteriza  a  felicidade  de  uma pessoa  em dois  momentos:  o  primeiro 

momento é no início da vida e o outro momento é no fim da vida. Portanto, no início da vida,  

alguém pode ter sido feliz ou não feliz e, no final da vida, alguém pode ter sido feliz ou não feliz. 

Ao combinar essas possibilidades, existem quatro possíveis situações: alguém que nunca foi feliz 

(Situação 1); alguém que não foi feliz no início da vida, mas foi feliz no fim da vida (Situação 2);  

alguém que foi feliz no início da vida, mas não foi feliz no final da vida (Situação 3) e alguém que  

foi feliz tanto no início quanto no fim da vida (Situação 4).  Logo, a explicação de Plotino descarta 

a Situação 1 e considera somente as Situações 2, 3 e 4.304 Na imagem abaixo, que é um gráfico, é 

possível observar uma representação da análise realizada por Plotino. O “Esquema 1”, juntamente 

com o “Esquema 2”, serão úteis para expor o que está implícito nas afirmações de Plotino.

Gráfico 4 – Representação da comparação realizada por Plotino no capítulo 5 do tratado 5

 [36], parte 1   

    Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

 Nesse gráfico, no eixo x ou eixo das abscissas, está o Tempo de vida de uma pessoa. Nesse 

eixo, existem duas marcações: Início da vida e Fim da vida. No eixo y ou eixo das ordenadas, é 

representado  por  Pessoas,  de  modo  a  diferenciar  as  quatro  situações  possíveis,  sendo  três 

303 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 296. Τί οὖν ; Εἰ ὁ μὲν ἐξ ἀρχῆς εὐδαιμόνησεν εἰς τέλος, ὁ δὲ τὸν ὕστερον χρόνον,  
ὁ δὲ πρότερον εὐδαιμονήσας μετέ βαλεν, ἔχουσι τὸ ἴσον ; ῍Η ἐνταῦθα ἡ παραβολὴ οὐκ εὐδαι μονούντων γεγένηται 
πάντων, ἀλλὰ μὴ εὐδαιμονούντων, ὅτε μὴ εὐδαιμόνουν, πρὸς εὐδαιμονοῦντα. Εἴ τι οὖν πλέον ἔχει, τοῦτο ἔχει, ὅσον ὁ 
εὐδαίμων πρὸς οὐκ εὐδαίμονας, ᾧ καὶ συμβαίνει πλεονεκτεῖν αὐτοὺς τῷ παρόντι.
304 Plotino está comparando pessoas felizes em algum momento. Portanto, ele não analisa a Situação 1, visto que essa  
pessoa nunca foi feliz.



97

explicitamente explicadas por Plotino (Situações 2, 3 e 4) e uma situação exposta por dedução 

(Situação 1). Optou-se por utilizar uma reta, de modo a expor que existe um tempo de vida para 

cada uma das quatro pessoas. É possível observar na imagem que, nas extremidades, existe uma 

pequena circunferência que pode estar na cor branca ou cor preta. A cor branca representa que a 

pessoa não foi feliz naquele momento específico – Início da vida ou Fim da vida –  e a cor preta 

representa que a pessoa foi feliz naquele momento específico – Início da vida ou Fim da vida –.

Na sequência, Plotino explica que a comparação não é entre pessoas que estão todas felizes,  

mas entre: (1) pessoas que não estão felizes, (2) pessoas que não estavam felizes e (3) pessoas que 

estão felizes.305 Pode-se realizar uma correspondência de (1), (2) e (3) com as Situações 2, 3 e 4. 

Assim, a Situação 3 corresponde a (1), a Situação 2 corresponde a (2) e a Situação 4 corresponde a 

(3). Na imagem abaixo, que é um esquema, é possível verificar essa correspondência.

Esquema 4 – Representação da comparação realizada por Plotino no capítulo 5 do tratado 5 

[36], parte 2.

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

Esse esquema visou unir em uma única representação o raciocínio de Plotino, comparando 

as três pessoas. Enquanto as Situações 2, 3 e 4 dizem respeito à primeira parte, em que ele enuncia 

305 Plotino faz referência a três pessoas. Todavia, não faz sentido afirmar que Plotino se refere a uma única pessoa 
existente na humanidade, quando ele se refere a uma pessoa. É plausível compreender que se trata de pessoas que  
podem ser agrupadas com determinadas características. Logo, a divisão em três conjuntos é uma divisão coerente.



98

as três pessoas,306 os números (1), (2) e (3) dizem respeito à segunda parte do raciocínio em que ele  

fornece informações sobre a comparação que está sendo realizada.307

Se Plotino considera a possibilidade de uma pessoa estar feliz no início da vida e não estar  

feliz  no  final  da  vida  (Situação  3),  isso  significa  que  existe  a  possibilidade  do  ser  humano 

desenvolver mais vícios, ao invés de virtudes, ao longo da vida. Como consequência, ao invés de  

purificar a alma, o ser humano estaria fazendo com que sua alma ficasse cada vez mais impura, 

dificultando a realização do objetivo das coisas em direção ao Uno. Por mais que exista a orientação 

de Plotino para o retorno ao Uno, a liberdade do ser humano pode fazer com que ele se distancie 

cada vez mais do retorno ao Uno.

A Situação 2 exemplifica  alguém que progrediu no cuidado com a sua própria  alma,  é 

alguém que cresceu em virtudes, purificou mais a sua alma. Como consequência, essa pessoa está 

mais feliz no fim da sua vida. Portanto, essa pessoa está na direção adequada em direção ao retorno 

ao Uno.308

A Situação 4 exemplifica alguém que foi  feliz do início ao fim da vida.  Com base nas 

explicações de Plotino, não é possível afirmar se houve alteração da felicidade dessa pessoa. Se é 

certamente bom que a pessoa está feliz no fim da sua vida e esteve feliz no início da vida, seria  

problemático  considerar  que  a  alma  não  continuou  sendo  purificada  ao  longo  da  vida.309 

Considerando que as coisas se esforçam em direção ao Uno, quanto maior a purificação da alma do 

vivente, melhor é para o próprio vivente.

Após a exposição dessas informações sobre essas três pessoas, Plotino afirma que se quem 

está feliz (εὐδαίμων) tem algo a mais (Situação 4), é em comparação com pessoas que não estão  

felizes (οὐκ εὐδαίμονας). Esse algo mais de quem está feliz ocorre no presente. Por qual razão 

Plotino afirma que a vantagem de quem está feliz em relação às pessoas que não estão felizes ocorre 

no presente? 

Se a vantagem de quem está feliz ocorre no presente, isso significa que o passado e o futuro 

não podem ser considerados vantagens, quando o que se mede é a felicidade. Em outras palavras,  

não importa se a pessoa esteve com a alma mais purificada no passado e no presente ela não está 

306 “Se um foi feliz do princípio ao fim de sua vida, outro tardiamente e um outro gozou da felicidade antes e depois  
mudou, possuem eles a mesma quota de felicidade?” (Baracat Júnior, 2006, p. 296).
307 “É que a comparação aqui não se dá entre pessoas que estão todas elas felizes, mas entre pessoas que não estão  
felizes, quando não estavam felizes, e um outro que está feliz” (Baracat Júnior, 2006, p. 296).
308 O Uno é o fim de todas as coisas, cf. En. III, 8 [30], 7, 17-18.
309 No Gráfico 2 desta dissertação, a qual contém explicações referentes ao capítulo 3 deste tratado, o gráfico possibilita 
entender se o tempo, no sentido de duração, foi utilizado adequadamente por uma pessoa. Segundo Plotino, se uma 
pessoa durante a vida não conseguiu ver com maior precisão as formas inteligíveis, então, esse tempo não foi bem 
aproveitado, em comparação com uma pessoa que viu com maior precisão as formas inteligíveis. Nesse sentido, se uma  
pessoa tenha sido feliz no início da vida e no fim da vida, mas sem conseguir ver com maior precisão as formas 
inteligíveis, isso significa que esse tempo cronológico não foi bem aproveitado por ela.



99

mais com a alma tão purificada, ou se no passado ela tinha uma disposição a qual contribui para a  

felicidade e no presente não tem mais (Situação 3).310 

Para Plotino, a comparação das três pessoas, no que se refere à felicidade, precisa ocorrer no 

presente.  Não é válido comparar a felicidade de alguém no início da vida com a felicidade de  

alguém no fim da vida. O recorte comparativo precisa ocorrer na mesma marcação do tempo. 

3.5.1 Possíveis interpretações para o significado do termo presente (παρόντι)

Existem duas possíveis interpretações para o significado do termo presente (παρόντι) neste 

tratado.311 Seria o termo presente realizando uma referência a alguém que analisa no presente a 

felicidade de outras três pessoas também no presente, ou seja, não é uma análise sobre um recorte  

no passado, é uma análise sobre algo que acontece naquele momento em que o sujeito observador 

compara as três pessoas? Ou seria o termo presente realizando uma referência a três pessoas em um 

mesmo momento no tempo, ou seja, supondo que a análise seria referente a uma mesma data ou  

mesmo  momento  histórico  para  analisar  as  três  pessoas?  Enquanto  a  primeira  interpretação 

considera a possibilidade da análise e comparação da felicidade entre as três pessoas somente no 

agora, a segunda interpretação considera ser possível analisar algo no passado, desde que estejam 

todos que estão sendo analisados no mesmo recorte temporal312.

Sobre a primeira interpretação de significado do termo presente, é possível afirmar sobre a 

impossibilidade de não remeter a algo do passado, mesmo que isso tenha duração de segundos. Na 

medida em que alguém observa, analisa e profere uma explicação sobre a análise feita, o tempo 

decorre. Logo, a comparação realizada por Plotino em relação às três pessoas se refere a algum 

tempo no passado. 

A segunda interpretação do termo presente, quando é utilizado um mesmo recorte no tempo 

para as três pessoas que estão sendo analisadas, parece ser mais coerente, visto que toda análise se  

refere a alguma informação que ocorreu no passado. Se as três pessoas estão sendo analisadas, 

convém que se escolha o mesmo recorte no tempo, não dois ou três recortes distintos.

Se a segunda interpretação é coerente, decorre, então, um problema na afirmação de Plotino.  

Por qual motivo Plotino afirma que quem está na Situação 4 está feliz e nas outras duas situações as 

pessoas estão infelizes? Se o recorte temporal for ao fim da vida, as Situações 2 e 4 mostram que 

310 Sobre a relação da disposição e felicidade, cf. En I, 5 [36], 1, 2-4. Sobre a alma purificada, cf. En I, 2 [19], 4, 4-9.
311 Então, se este tem algo a mais, ele tem o que uma pessoa que está feliz tem em comparação com pessoas que não  
estão felizes: isso significa que sua vantagem sobre os outros é algo no presente (Baracat Júnior, 2006, p. 296). Εἴ τι οὖν  
πλέον ἔχει, τοῦτο ἔχει, ὅσον ὁ εὐδαίμων πρὸς οὐκ εὐδαίμονας, ᾧ καὶ συμβαίνει πλεονεκτεῖν αὐτοὺς τῷ παρόντι. (En. I 5 
[36], 5).
312 Recorte temporal utilizado por Plotino neste capítulo foi o início da vida e o fim da vida.



100

essas pessoas estão felizes no fim da vida.313 Dessa forma, a comparação seria entre uma pessoa que 

está feliz, outra pessoa que também está feliz e outra que está infeliz. Isso contradiz a afirmação de 

que Plotino que a comparação no presente é em relação a uma pessoa que está feliz (εὐδαίμων) e 

outras que estão infelizes (οὐκ εὐδαιμόνως).314 Uma possível solução para esse problema é supor 

que está implícito na afirmação de Plotino que a referência é em relação não ao fim da vida, e 

também não na marcação do início da vida, mas em outro recorte temporal entre o início e o fim da  

vida dessas três pessoas, de modo que somente quem está na Situação 4 é feliz.

Por que é razoável comparar a felicidade das três pessoas em um mesmo recorte temporal, a 

partir da explicação de Plotino? Conforme as explicações sobre a felicidade em Plotino, a felicidade 

não é um momento de alegria, ela está vinculada a uma disposição (διακεῖσθαί)315 do ser humano a 

qual não se altera bruscamente, tal como oscilações de humor. Analisar as três pessoas em um 

mesmo recorte temporal  implica em analisar,  como um dos fatores,  a disposição delas naquele 

recorte temporal, de modo a compreender que essa disposição está a favor da busca do ser humano 

em tornar-se semelhante ao divino para fugir daqui.316 Desse modo, parece que, por meio de uma 

análise cuidadosa sobre elementos que interferem na felicidade, como a disposição, em relação a 

essas três pessoas, torna-se possível realizar uma comparação entre a felicidade delas.317 

313 Cf. o esquema 1 desta dissertação.
314 Então, se este tem algo a mais, ele tem o que uma pessoa que está feliz tem em comparação com pessoas que não  
estão felizes: isso significa que sua vantagem sobre os outros é algo no presente (Baracat Júnior, 2006, p. 296). Εἴ τι οὖν  
πλέον ἔχει, τοῦτο ἔχει, ὅσον ὁ εὐδαίμων πρὸς οὐκ εὐδαίμονας, ᾧ καὶ συμβαίνει πλεονεκτεῖν αὐτοὺς τῷ παρόντι (En. I, 5 
[36], 5).
315 Cf. En. I, 5 [36], 1, 2-4.
316 En. I, 2 [19], 1, 1-5.
317 O desafio para essa análise seria estabelecer parâmetros mais precisos sobre a disposição, além da coleta suficiente 
de informações entre essas três pessoas.



101

4 A FELICIDADE NO TRATADO 5 [36] DA ENÉADA I – CAPÍTULOS 6 A 10

O terceiro capítulo desta dissertação se dedica ao estudo e comentário dos capítulos seis a  

dez do tratado 5 [36]. Como característica observável neste tratado, cada capítulo, tal como os cinco 

primeiros,  aborda  a  felicidade,  o  tempo  e  um  terceiro  elemento.  São  elementos  abordados:  a  

infelicidade no capítulo seis, a eternidade no capítulo sete, a memória no capítulo oito, a beleza no 

capítulo 9 e as ações no capítulo 10.

4.1 CAPÍTULO 6

Dos dez capítulos do tratado 5 [36], este capítulo é o único em que Plotino se dedica com 

mais  profundidade  à  análise  da  infelicidade  e  à  sua  relação  com  o  tempo.  Para  analisar  a 

infelicidade (κακοδαίμων), Plotino refere-se aos infortúnios (συμϕορὰν) e busca compreender em 

que circunstâncias a infelicidade aumenta com os infortúnios. 

Segundo Plotino,

E o infeliz? Não será ele infeliz com maior intensidade num tempo maior? E as outras  
dificuldades  também não  aumentam os  infortúnios  na  proporção  em que  persistem no 
tempo, como as macróbias dores, tristezas e coisas do tipo? Mas, se essas coisas aumentam 
o mal com a passagem do tempo, por que as opostas não aumentam a felicidade do mesmo 
modo? É que, no caso das tristezas e dores, o tempo causa um aumento, por exemplo, numa 
doença crônica, pois se torna um estado e o corpo se injuria mais com o tempo. Uma vez  
que ele permaneça o mesmo e o dano não seja maior, então também nesse caso o presente 
será  sempre  o  que  é  doloroso,  desde  que  não  somemos  o  passado  ao  considerar  o 
surgimento e a permanência do mal; quando se trata do estado de infelicidade, ele aumenta 
conforme o mal se estende por um tempo maior e a desgraça se torna permanente. Portanto, 
a infelicidade se torna maior pela adição de mais infortúnio, não pela persistência num 
tempo maior do mesmo estado. O que persiste no mesmo estado por um tempo maior não 
se apresenta todo ele de uma vez e, devemos dizer, não faz sentido adicionar o que não 
existe mais ao que existe. Mas a felicidade tem horizonte e limite e é sempre a mesma.  
Entretanto, se alguém disser que também aqui há um acréscimo paralelo ao período de 
tempo maior, de modo a ser maior a felicidade porque aumenta o progresso das virtudes,  
ele não estará louvando a felicidade ao computar seus muitos anos, mas que ela se tornou 
maior quando é mais intensa (En. I, 5 [36], 6).318

318 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 297-298. Τί οὖν ὁ κακοδαίμων; Οὐ μᾶλλον κακοδαίμων τῷ πλείονι ; Καὶ τὰ ἄλλα 
δὲ ὅσα δυσχερῆ οὐκ ἐν τῷ πλείονι χρόνῳ πλείω τὴν συμϕορὰν δίδωσιν, οἷον ὀδύναι πολυ χρόνιοι καὶ λῦπαι καὶ πάντα  
τὰ τούτου τοῦ τύπου ; ’Αλλ’ εἰ ταῦτα οὕτω τῷ χρόνῳ τὸ κακὸν ἐπαύξει, διὰ τί οὐ καὶ τὰ ἐναντία καὶ τὸ εὐδαιμονεῖν  
ὡσαύτως ; ῍Η ἐπὶ μὲν τῶν λυπῶν καὶ ὀδυνῶν ἔχοι ἄν τις λέγειν, ὡς προσθήκην ὁ χρόνος δίδωσιν, οἷον τὸ ἐπιμένειν τὴν  
νόσον· ἕξις γὰρ γίνεται, καὶ κακοῦται μᾶλλον τῷ χρόνῳ τὸ σῶμα. ’Επεί, εἴ γε τὸ αὐτὸ μένοι καὶ μὴ μείζων ἡ βλάβη, καὶ  
ἐνταῦθα τὸ παρὸν ἀεὶ τὸ λυπηρὸν ἔσται, εἰ μὴ τὸ παρεληλυθὸς προσ αριθμοῖ ἀϕορῶν εἰς τὸ γενόμενον καὶ μένον· ἐπί τε 
τῆς κακοδαίμονος ἕξεως τὸ κακὸν εἰς τὸν πλείονα χρόνον ἐπιτείνεσθαι αὐξανομένης καὶ τῆς κακίας τῷ ἐμμόνῳ. Τῇ  
γοῦν προσθήκῃ τοῦ μᾶλλον, οὐ τῷ πλείονι ἴσῳ τὸ μᾶλλον κακοδαιμονεῖν γίνεται. Τὸ δὲ πλεῖον ἴσον οὐχ ἅμα ἐστὶν οὐδὲ 
δὴ πλεῖον ὅλως λεκτέον τὸ μηκέτι ὂν τῷ ὄντι συν αριθμοῦντα. Τὸ δὲ τῆς εὐδαιμονίας ὅρον τε καὶ πέρας ἔχει καὶ ταὐτὸν  
ἀεί. Εἰ δέ τις καὶ ἐνταῦθα ἐπίδοσις παρὰ τὸν πλείονα χρόνον, ὥστε μᾶλλον εὐδαιμονεῖν εἰς ἀρετὴν ἐπιδιδόντα μείζονα,  
οὐ τὴν πολυετῆ εὐδαιμονίαν ἀριθμῶν ἐπαινεῖ, ἀλλὰ τὴν μᾶλλον γενομένην τότε, ὅτε μᾶλλόν ἐστιν.



102

Para Plotino, a felicidade não é medida pela memória, ou seja, o passado e o futuro não 

devem ser computados para a felicidade.319 De modo semelhante, Plotino realiza uma análise da 

infelicidade (κακοδαίμων) buscando excluir o passado. Ao realizar essa análise, ele observa que 

existem dois tipos de entendimentos: infortúnios (συμϕορὰν) sem o tempo e infortúnios com o 

tempo.  Os  infortúnios  são  exemplificados  pelo  filósofo  como macróbias  dores,  isto  é,  aflições  

duradouras, além de tristezas e coisas do tipo. Plotino busca desconstruir o entendimento de que o 

aumento da infelicidade ocorre pelo motivo de os infortúnios serem vivenciados ao longo do tempo, 

isto é, somente por causa de um mesmo infortúnio com uma mesma intensidade se perpetuar no 

tempo, isso ocasiona o aumento da infelicidade. Para ele, esse argumento não faz sentido, pelo 

motivo de mensuração da infelicidade ocorrer no presente, tal como a felicidade.

Quando existe um infortúnio e o corpo se injuria mais com a passagem do tempo por causa 

de, por exemplo, uma doença crônica, não é por causa do tempo vivenciando essa dor que a pessoa 

está mais infeliz, mas é por causa do aumento do dano ao corpo no presente. Isso significa que a 

contagem da infelicidade é em relação ao presente, não considerando a memória.

Para a felicidade, com raciocínio análogo ao para a infelicidade (κακοδαίμων) e infortúnios 

(συμϕορὰν), existe o par de felicidade (εὐδαιμονεῖν) e virtudes (ἀρετὴν). A felicidade não deve ser 

computada pelo motivo de alguém a ter vivenciado por longos anos. Nem a felicidade deve ser 

computada pelo motivo de alguém ter  vivenciado as  virtudes por  longos anos.  Para  Plotino,  a 

felicidade ocorre devido à intensidade da virtude que ocorre no presente.

É preciso distinguir que, para Plotino, uma pessoa pode ser feliz e ter dores.320 Em uma 

passagem do tratado 4 [46], Plotino explica que:

Contudo, se a razão conceder que a felicidade consista em não ter dor, nem doença, nem 
infortúnios  e  não  cair  em grandes  desgraças,  nenhuma pessoa  poderia  ser  feliz  se  lhe 
estiverem presentes adversidades; mas, se a felicidade reside na obtenção do verdadeiro 
bem, por que, prescindindo deste e de olhar para ele como critério de vida feliz, havemos de 
procurar outros bens, que não se somam à felicidade? (En. I, 4 [46], 6, 1-7).321

É um falso entendimento que a felicidade consiste em não ter dor, doença, infortúnios ou 

desgraças.  O filósofo explica que a felicidade reside na obtenção do verdadeiro bem. Isso está  

relacionado com a parte superior da alma mais dominante, que exerce uma dominação em relação à 

319 A informação de que a felicidade não é medida pela memória foi afirmada por Plotino no primeiro capítulo desse  
tratado (Cf.  En.  I,  5 [36],  1).  No próximo capítulo,  que é o capítulo 7,  Plotino explica que a felicidade deve ser  
computada em relação a eternidade, não pelo tempo (En. I, 5 [36], 7, 20-22).
320 Alguns estudiosos sustentam que as afirmações de Plotino sobre o fato de que a doença não desempenha nenhuma  
função na felicidade refletem a própria saúde de Plotino e deterioração (Tuominem, 2022, p. 377).
321 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 280. ’Αλλ’ εἰ μὲν τὸ εὐδαιμονεῖν ἐν τῷ μὴ ἀλγεῖν μηδὲ νοσεῖν μηδὲ δυστυχεῖν  
μηδὲ συμϕοραῖς μεγάλαις περιπίπτειν ἐδίδου ὁ λόγος, οὐκ ἦν τῶν ἐναντίων παρόντων εἶναι ὁντινοῦν εὐδαίμονα· εἰ δ’ 
ἐν τῇ τοῦ ἀληθινοῦ ἀγαθοῦ κτήσει τοῦτό ἐστι κείμενον, τί δεῖ παρέντας τοῦτο καὶ τὸ πρὸς τοῦτο βλέποντας κρίνειν τὸν  
εὐδαίμονα τὰ ἄλλα ζητεῖν, ἃ μὴ ἐν τῷ εὐδαιμονεῖν ἠρίθμηται;



103

parte sensível da alma.322 Desse modo, é possível coexistir a felicidade de uma pessoa que passa por 

adversidades. Enquanto as afecções (παθημάτων) atingem a parte sensível da alma, a felicidade está 

na parte superior da alma.323 

A dor, doença, infortúnio ou desgraça somente irão reduzir a felicidade se houver prejuízos 

na obtenção do verdadeiro bem, que está relacionado ao esforço das coisas, inclusive o ser humano,  

em direção ao Uno. Se a parte superior da alma enfraquecer, contribuindo para que a parte sensível 

da alma se torne mais dominante, isso fará com que a pessoa seja mais infeliz. A felicidade de uma 

pessoa em Plotino não é afetada por calamidades, dores, desastres ou outra coisa externa (Zamora 

Calvo, 2008, p. 13). 

4.2 CAPÍTULO 7

O estudo do texto deste capítulo foi dividido em duas partes. Segundo Plotino, como se deve 

calcular a felicidade? Em relação a quê? Quais são as características do tempo e da eternidade? 

Neste capítulo, Plotino explica a relação da felicidade com o tempo e com a eternidade. 

4.2.1 A felicidade como um fenômeno sempre presente

Para Plotino, a felicidade é um fenômeno que ocorre no presente, portanto, ela deve ser 

calculada no presente. Quais são as razões para Plotino defender essa tese?

Todavia, se devemos considerar apenas o presente e não contá-lo com o que já foi, por que  
não fazemos o mesmo com o tempo, em vez de somar o passado e o presente e dizer que o  
total é maior? Por que, então, não dizemos que a felicidade é igual em quantidade ao tempo 
que ela dura? E poderíamos dividir a felicidade de acordo com as divisões do tempo; ou,  
inversamente, medindo-a pelo presente, a faremos indivisível.  Não é absurdo calcular o 
tempo, mesmo que ele já não exista, visto que poderíamos calcular as coisas que existiam 
antes e já não existem mais, como os mortos, por exemplo; mas é absurdo dizer que a 
felicidade que já não está presente seja maior do que a que está presente. Pois, por um lado, 
a felicidade exige estar acontecendo, mas, por outro, o tempo além do presente exige não 
existir mais (En. I, 5 [36], 7, 1-13).324

322 Sobre quando a parte inteligível da alma é mais dominante, cf. En. IV, 4 [28], 25, 1-8.
323 Sobre as afecções, cf. En. I, 1 [53], 9, 23-26.
324 Tradução:  Baracat  Júnior,  2006,  p.  298.  Αλλὰ διὰ  τί,  εἰ  τὸ  παρὸν  θεωρεῖν  δεῖ  μόνον  καὶ  μὴ  συναριθμεῖν  τῷ  
γενομένῳ, οὐ κἀπὶ τοῦ χρόνου τὸ αὐτὸ ποιοῦμεν,  ἀλλὰ καὶ  τὸν παρεληλυθότα τῷ παρόντι  συναριθμοῦντες πλείω 
λέγομεν ; Διὰ τί οὖν οὐχ, ὅσος ὁ χρόνος, τοσαύτην καὶ τὴν εὐδαιμονίαν ἐροῦμεν ; Καὶ διαιροῖμεν ἂν κατὰ τὰς τοῦ  
χρόνου διαιρέσεις καὶ τὴν εὐδαιμονίαν· καὶ γὰρ αὖ τῷ παρόντι μετροῦντες ἀδιαίρετον αὐτὴν ποιήσομεν.῍Η τὸν μὲν  
χρόνον  ἀριθμεῖν  καὶ  μηκέτι  ὄντα  οὐκ  ἄτοπον,  ἐπείπερ  καὶ  τῶν  γενομένων  μέν,  μηκέτι  δὲ  ὄντων,  ἀριθμὸν  ἂν  
ποιησαίμεθα, οἷον τῶν τετελευτηκότων· εὐδαιμονίαν δὲ μηδέτι οὖσαν [παρεῖναι] λέγειν τῆς παρούσης πλείονα ἄτοπον. 
Τὸ μὲν γὰρ εὐδαιμονεῖν συμμεμενηκέναι ἀξιοῖ, ὁ δὲ χρόνος ὁ πλείων παρὰ τὸν παρόντα τὸ μηκέτι εἶναι.



104

Para  compreender  o  primeiro  questionamento de  Plotino em relação à  contagem do tempo, 

chama-se de tempo 1 (𝑡1), a contagem do tempo somente no presente, e tempo dois (𝑡2), a contagem do 

presente somado ao passado. Assim, 𝑡2 > 𝑡1. 

Além do primeiro questionamento, Plotino prossegue com outra pergunta: a felicidade é 

igual à quantidade de tempo que ela dura? O filósofo expõe duas possibilidades, a primeira é dividir 

a felicidade de acordo com as divisões do tempo, isto é, a divisão cronológica, a qual envolve o 

passado, o presente e o futuro. A segunda seria medir a felicidade somente pelo presente, o que 

implica em não poder dividir a felicidade, visto que se o cálculo excluir o passado, não há como 

medir a felicidade como uma duração cronológica.

Segundo Plotino, existe uma felicidade que está presente e existe uma felicidade que não 

está presente, já que ele afirma que é um absurdo a felicidade que não está presente ser maior do 

que a felicidade que está presente. Portanto, a maior felicidade é sempre aquela que está presente, 

acontecendo (συμμεμενηκέναι325).326

A explicação de que a felicidade está acontecendo parece se referir ao fato de que a felicida-

de está sempre presente. Para explicar esse fato, chamaremos de 𝑡3 , 𝑡4 , 𝑡5; sendo  uma marcação𝑡  

em uma linha do tempo, em que existe o ser humano o qual está presente naquele instante, e 𝑡5 > 𝑡4 

> 𝑡3. Em um primeiro momento, o ser humano e a felicidade estão em 𝑡3. O tempo transcorre e o ser 

humano e a felicidade estão 𝑡4. Quando o ser humano e a felicidade passam a estar em 𝑡4, eles dei-

xam de existir em 𝑡3. Isso significa que a felicidade está sempre presente, existindo no presente e 

deixando de existir em relação ao tempo que passou. Tal explicação é válida para quando a felicida-

de estiver em 𝑡5. 

Plotino explica que o tempo além do presente não existe mais. Portanto, o tempo existe 

somente no presente. O filósofo não nega a existência do passado. Com base nesse raciocínio, o 

passado não existe no tempo passado, o passado existe no presente, já que somente o tempo no 

presente  é  que  existe.  Logo,  há  algo  que  ocorre  no  tempo  e  no  presente  que  possibilita  uma 

referência ao passado. Se uma memória é algo que se refere a algo no passado, essa memória existe 

no presente para se referir a algo do passado. 

325 Na tradução de Maia Júnior (2021a, p. 104), em nota de rodapé, ele explica que na “edição Les Belles Lettres há uma 
negação neste ponto, cujo sentido é “não valeria ter acontecido [συμβεβηκέναι] o ser feliz, porque o tempo a mais em 
relação ao presente ainda não seria”. Observa-se que, mesmo com a variação da tradução, reforça-se a relação da felici-
dade com o presente.
326 Ao  realizar  um  comentário  do  capítulo  7  do  tratado  5  [36],  Dillon  (2017,  p.  379)  afirma  que  o  homem 
verdadeiramente feliz (eudaimôn) faz mais uso do puro Intelecto no mundo inteligível do que da memória. Como o 
vivente, que é um composto de corpo e de alma, possui uma parte da alma ligada ao mundo sensível e outra parte da 
alma no mundo inteligível, aquele que é verdadeiramente feliz possui a parte inteligível mais dominante do que a parte  
sensível da alma. Dessa forma, pode-se afirmar que o homem verdadeiramente feliz faz mais uso do Intelecto (νοῦς) do 
que da memória em relação ao homem menos feliz.



105

Destarte, diante do questionamento realizado por Plotino, se a felicidade não é igual o tempo 

que ela dura, é possível compreender que, para esse filósofo, a felicidade não é igual à quantidade 

de tempo que ela  dura cronologicamente.  Se não existe  o  tempo passado,  o  que existe  é  uma 

memória no presente em relação ao tempo passado; então, a felicidade deve se sempre medida no 

presente, sem contabilizar a memória.327 

A contagem da felicidade para  Plotino sempre  será  𝑡1,  somente  no presente,  não sendo 

possível utilizar 𝑡2 para a contagem da felicidade o passado somado ao presente. Dessa forma, para 

Plotino, não se mede a felicidade pela duração cronológica; mede-se por meio de outras variáveis, 

como a  disposição,  as  virtudes  ou  a  purificação  da  alma.328 Cronologicamente,  a  felicidade  é 

indivisível, uma vez que ela sempre está no presente, e ela avalia a disposição, as virtudes ou a 

purificação da alma. Porém, isso não significa que não se possa realizar divisões da felicidade em 

outra  métrica,  para  comparar  a  felicidade.  Assim,  a  felicidade  é  divisível,  já  que  é  possível  

comparar, por exemplo, a disposição, as virtudes ou a purificação da alma nas pessoas e avaliar se é 

maior ou menor.

4.2.2 A felicidade e a eternidade

Na segunda parte do estudo deste capítulo, é possível observar que Plotino entende o tempo 

a mais, isto é, uma duração maior de tempo, como uma fragmentação da alma. Além disso, ele  

compreende que o cálculo correto da felicidade é em relação à eternidade. 

De modo geral, significa que o tempo a mais é a fragmentação de uma única existência no  
presente. Por isso se diz acertadamente que ele é uma “imagem da eternidade” que deseja 
obliterar em sua própria fragmentação o permanente daquela.  Daí que, se essa imagem 
toma da  eternidade  aquilo  que  nela  permanece  e  o  faz  seu,  ela  o  destrói,  salvando-se  
enquanto  estiver  de  algum  modo  na  eternidade,  mas  destruindo-se  se  estiver  todo  na 
imagem. Então, se a felicidade depende de uma vida boa, evidentemente devemos afirmar 
que essa é a vida do ente, pois ela é a mais excelsa. Ela não deve ser computada pelo 
tempo, mas pela eternidade: e a eternidade não deve ser nem maior, nem menor, nem de 
extensão alguma, mas ser isso mesmo que é inextenso e não temporal. Portanto, não se 
deve unir o ente ao não-ente, nem o tempo e a perpetuidade temporal (tò chronikòn aeí) à 
eternidade, e não se deve distender o que não tem distensão, mas sim considerá-lo urna 
totalidade completa – se é que queres apreender a eternidade –, tomando-o não como a 
indivisibilidade do tempo, mas como a vida da eternidade, que não é composta por muitos 
tempos, mas é toda ela completamente fora de todo tempo (En. I, 5 [36], 7, 14-30).329 

327 Conforme Plotino, a memória de ser feliz não afeta a felicidade, já que a felicidade consiste em estar disposto de  
certo modo (Cf. En. I, 5 [36], 1).
328 Sobre a disposição da alma e felicidade, cf. En I, 5 [36], 2-5. Sobre a virtude, a purificação da alma e a felicidade, cf.  
En I, 2 [19], 4, 1-9.
329 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 299. ῞Ολως δὲ τοῦ χρόνου τὸ πλέον σκέδασιν βούλεται ἑνός τινος ἐν τῷ παρόντι  
ὄντος. Διὸ καὶ εἰκὼν αἰῶνος εἰκότως λέγεται ἀϕανίζειν βουλομένη ἐν τῷ σκιδναμένῳ αὐτῆς τὸ ἐκείνου μένον. ῞Οθεν  
κἂν ἀπὸ τοῦ αἰῶνος ἀϕέληται τὸ ἐν ἐκείνῳ μεῖναν ἂν καὶ αὐτῆς ποιήσηται, ἀπώλεσεν αὐτό, σῳζόμενον τέως ἐκείνῳ  
τρόπον τινά, ἀπολόμενο δέ, ἐν αὐτῇ εἰ πᾶν γένοιτο. Εἴπερ οὖν τὸ εὐδαιμονεῖν κατὰ ζωὴν ἀγαθήν, δηλονότι κατὰ τὴν 
τοῦ ὄντος αὐτὴν θετέον ζωήν· αὕτη γὰρ ἀρίστη. Οὐκ ἄρα ἀριθμητέα χρόνῳ, ἀλλ’ αἰῶνι· τοῦτο δὲ οὔτε πλέον οὔτε  



106

O que significa o tempo a mais na vida de uma pessoa? O ser humano, chamado de vivente,  

é formado por corpo e alma. Segundo Plotino, o tempo a mais é uma fragmentação desta existência  

no presente. Se o corpo não é fragmentado, essa fragmentação concerne, pois, à alma. Se existe o  

passado ou o futuro, parece que isso é uma consequência da fragmentação da alma do vivente.  

Dessa forma, todas as divisões relativas ao passado ou ao futuro concernem às fragmentações da 

alma do vivente no presente.

No  sistema  filosófico  de  Plotino,  o  tempo  é  uma  imagem  da  eternidade.330 Conforme 

Plotino, a eternidade é antes do tempo e não deve ser confundida como se fosse a indivisibilidade 

do tempo. A eternidade é indivisível e sem extensão alguma, enquanto o tempo é divisível e capaz 

de distender, o tempo é fragmentável. Consoante Brisson, a eternidade reside somente no presente 

(2006, p. 376; cf. Plotin).

Por qual motivo é relevante discernir a eternidade do tempo para compreender o que é a 

felicidade? Para Plotino, a felicidade não deve ser computada pelo tempo, mas pela eternidade, ou  

seja, a verdadeira vida no Intelecto (νοῦς).331 Quem realizar medidas da felicidade tomando como 

referência o tempo, por exemplo, quando se utiliza a memória para computar a felicidade ou o  

tempo cronológico, está fazendo uma medida equivocada, de acordo com o conceito de felicidade 

plotiniano.332

Sendo a eternidade um atributo do Intelecto,333 o vivente que se aproxima do Intelecto se 

aproxima  da  eternidade.  A  vida  da  eternidade  é  a  vida  que  aproxima  o  vivente  do  Intelecto. 

Conforme Brisson, o homem feliz é aquele que vive a vida do Intelecto (Plotin, 2006, p. 377). Em 

Plotino, é um argumento plausível afirmar que a felicidade deve ser computada pela eternidade, já 

que o Intelecto, onde está a eternidade, é a hipóstase mais próxima do Uno do que a hipóstase da 

alma334. 335

4.3 CAPÍTULO 8

ἔλαττον οὔτε μήκει τινί, ἀλλὰ τὸ τοῦτο καὶ τὸ ἀδιάστατον καὶ τὸ οὐ χρονικὸν εἶναι. Οὐ συναπτέον τοίνυν τὸ ὂν τῷ μὴ 
ὄντι οὐδὲ [τῷ αἰῶνι] τὸν χρόνον οὐδὲ τὸ χρονικὸν δὲ ἀεὶ τῷ αἰῶνι οὐδὲ παρεκτατέον τὸ ἀδιάστατον, ἀλλὰ πᾶν ὅλον  
ληπτέον, εἴ ποτε λαμβάνοις, λαμβάνων οὐ τοῦ χρόνου τὸ ἀδιαίρετον, ἀλλὰ τοῦ αἰῶνος τὴν ζωὴν τὴν οὐκ ἐκ πολλῶν  
χρόνων, ἀλλὰ τὴν ἐκ παντὸς χρόνου πᾶσαν ὁμοῦ. 
330 Cf. En. III, 7 [45], 1, 16-20.
331 Zamora Calvo (2020, p. 55) explica que a verdadeira felicidade consiste na vida do Intelecto.
332 Conforme Plotino, a felicidade não está na memória. Cf. En. I, 5 [36], 1, 2-3.
333 Cf.  En. III, 7 [45], 5, 18-19. ῞Οθεν σεμνὸν ὁ αἰών, καὶ ταὐτὸν τῷ θεῷ ἡ ἔννοια λέγει· λέγει δὲ τούτῳ τῷ θεῷ.  
Tradução: “Por isso a eternidade é algo majestoso e o pensamento a declara idêntica ao deus: declara-a idêntica a esse  
deus”  (Baracat Júnior, 2006, p. 645). Na tradução realizada por Baracat Júnior, nesta mesma página, ele explica que 
deus se refere ao Intelecto.
334 A hipóstase da alma.
335 De acordo com Brisson (2006, p. 376; cf. Plotin), a felicidade reside no Intelecto e no inteligível: “ le bonheur réside 
dans l’Intellect et dans l’intelligible”.



107

Quando a sabedoria (ϕρονήσεως) contribui para a felicidade? Neste capítulo, as explicações 

de Plotino possibilitam compreender que a memória da sabedoria (ϕρονήσεως μνήμη) é diferente da 

sabedoria (ϕρονήσεως) propriamente dita que ocorre no presente. Além disso, é possível observar 

também que, diferente de todos os outros capítulos do tratado 5 [36], neste capítulo não existem 

somente  as  explicações  de  Plotino  buscando  explicar  a  sua  compreensão  sobre  a  relação  da 

felicidade com a memória. Há também uma ridicularização, observada nas últimas frases, da tese da 

associação da felicidade com a memória, enfatizando a rejeição do filósofo em relação a essa tese.

Se alguém disser  que a  memória  do que passou,  perseverando no presente,  aumenta  a 
felicidade  daquele  que  esteve  nesse  estado  por  mais  tempo,  de  que  memória  estaria 
falando? Pois, ou seria a memória da sabedoria que ele teve antes, ao que responder-se-ia 
que é mais sábio agora e essa tese não se sustentaria, ou seria a memória do prazer, como se 
a pessoa que está feliz precisasse de ainda mais júbilo e não bastasse a presente. Ora, que 
prazer haveria na memória do prazer? Como se alguém se lembrasse de que ontem foi  
agradado por uma iguaria! Mais ridículo ainda seria a de dez anos atrás! E a sabedoria do 
ano passado?! (En. I, 5 [36], 8).336

Diante do questionamento feito por Plotino sobre a relação da memória do que passou e o 

aumento  da  felicidade,  o  filósofo  analisa  duas  hipóteses:  a  primeira  relaciona  a  memória  da 

sabedoria no passado de alguém com a sabedoria no presente e a segunda relaciona a memória do  

prazer no passado com a felicidade.

No  que  concerne  à  primeira  hipótese,  Plotino  explica  que  a  memória  da  sabedoria  no 

passado  não  afeta  a  felicidade  no  presente.  Se  a  sabedoria  está  relacionada  às  virtudes,  a 

manifestação da sabedoria afeta a relação do ser humano com o tempo.337 Pode até existir  um 

contentamento em relação ao progresso da sabedoria, comparando um momento no passado em que 

essa pessoa era menos sábia e no presente, percebendo que a sabedoria aumentou. Entretanto, não 

se deve confundir esse contentamento do progresso em virtudes com a felicidade propriamente dita. 

Conforme Plotino,  a  felicidade  deve  ser  medida  pela  disposição,  que  ocorre  no  presente.338 A 

336 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 299. Εἰ δέ τις λέγοι τὴν μνήμην τῶν παρεληλυθότων ἐν τῷ ἐνεστηκότι μένουσαν 
παρέχεσθαι τὸ πλέον τῷ πλείονα χρόνον ἐν τῷ εὐδαιμονεῖν γεγενημένῳ, τί ἂν τὸ τῆς μνήμης λέγοι; ῍Η γὰρ ϕρονήσεως 
μνήμη τῆς πρόσθεν γεγενημένης, ὥστε ϕρονιμώτερον ἂν λέγοι καὶ οὐκ ἂν τηροῖ τὴν ὑπόθεσιν· ἢ τῆς ἡδονῆς τὴν  
μνήμην, ὥσπερ πολλῆς περιχαρίας δεομένου τοῦ εὐδαίμονος καὶ οὐκ ἀρκουμένου τῇ παρούσῃ. Καίτοι τί ἂν ἡδὺ ἡ 
μνήμη τοῦ ἡδέος ἔχοι; ῞Ωσπερ ἄν, εἰ μνημονεύοι τις ὅτι ἐχθὲς ἐπὶ ὄψῳ ἥσθη· ἢ εἰς δέκατον ἔτος ἔτι ἂν εἴη γελοιότερος·  
τὸ δὲ τῆς ϕρονήσεως, ὅτι πέρυσιν ἐϕρόνουν.
337 Quanto menos sábio for o ser humano, mais intranquila estará a alma e menor será a capacidade do ser humano de  
perceber a beleza no presente. Quanto mais sábio for o ser humano, mais tranquila será a alma e maior a capacidade do  
ser humano de perceber a beleza no presente. Logo, existe uma relação direta entre a sabedoria e a experiência do ser  
humano com o tempo. É possível afirmar que a felicidade está com o sábio, que com sua alma mais bela, consegue estar  
com tranquilidade no presente, no seu dia a dia. Por outro lado, a pessoa cheia de vícios, com sua alma mais feia, fica  
com a alma mais intranquila; a sua relação com o tempo revela o sofrimento, buscando a beleza na memória pela  
incapacidade de apreciar a beleza da sua própria alma. Sobre a relação entre a beleza, a memória e o tempo (Cf. En. I, 5 
[36], 9).
338 Cf. En. I, 5 [36], 2-5.



108

felicidade deve ser computada pela eternidade, não pelo tempo.339 Portanto, Plotino refuta a tese de 

que a percepção do progresso da sabedoria de alguém no decorrer do tempo aumenta a felicidade. 

Somente a sabedoria no presente é que deve ser computada para a felicidade.

Considerando  o  tratado  5  [36]  da  Enéada I,  como  um  todo,  a  explicação  de  Plotino 

diferenciando a sabedoria da memória da sabedoria em si auxilia para compreender com maior 

precisão o que é o sábio e como deve ser mensurada a felicidade. Se, por um lado, o progresso em 

virtudes é algo relevante, diante do objetivo das coisas em direção ao Uno, por outro lado, não se  

deve confundir o aspecto relevante do progresso em virtudes com a felicidade.340

Sobre  a  segunda  hipótese,  se  a  memória  de  algo  prazeroso  contribui  para  a  felicidade, 

também é destacada por Plotino. O movimento argumentativo de Plotino, ao avaliar a segunda 

hipótese, parece expor uma incredulidade desse filósofo. Diferentemente de outras explicações no 

tratado 5 [36] da Enéada I, neste capítulo observa-se que Plotino enfatiza o absurdo da associação 

da  memória  com a  felicidade.  Mais  do  que  a  explicação racional  sobre  o  motivo  pelo  qual  a 

memória não deve ser associada à felicidade, Plotino realça o seu posicionamento por meio de 

perguntas retóricas, como “E a sabedoria do ano passado?!” (En. I, 5 [36], 8, 11)341, expressando 

um teor de ridículo ao associar a memória com a felicidade. Conforme o filósofo, tanto a memória  

de ter sido agradado por uma iguaria342, a memória de algo prazeroso de dez anos atrás, quanto a 

memória da sabedoria do ano passado são descartadas por ele. Logo, Plotino afirma que a memória 

nunca deve ser utilizada para mensurar a felicidade de alguém. Ele rejeita a tese da felicidade 

associada à duração.

4.4 CAPÍTULO 9

No capítulo 9 do tratado 5 [36], Plotino continua o raciocínio, relacionando a memória com 

o tempo. Desta vez, o filósofo estabelece uma relação entre a memória das coisas belas e a beleza 

no presente. É preciso observar que, embora a noção de felicidade não esteja sendo mobilizada 

explicitamente,  a  curta  explicação  de  Plotino  possibilita  entender  a  relação  da  beleza  com  a  

felicidade. Neste capítulo, o menor do tratado 5 [36], pode ser considerado com uma densidade 

teórica  do  sistema  filosófico  de  Plotino  em  poucas  linhas,  o  que  demanda  uma  cautela  na 

interpretação dos conceitos como beleza, presente, memória e felicidade.

339 En. I, 5 [36], 7, 20-22.
340 Sobre o objetivo de vida para Plotino, cf. En. III, 8 [30], 7, 17-18.
341 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 299.  τὸ δὲ τῆς ϕρονήσεως, ὅτι πέρυσιν ἐϕρόνουν.
342 Iguaria é uma comida saborosa.



109

Se for a memória de coisas belas, como negar nesse caso que significa algo? É o caso de 
alguém a quem falta a beleza no presente e, por não tê-la agora, busca a memória do que já 
se foi (En. I, 5 [36], 9).343

Para Plotino, aquele a quem falta a beleza no presente busca a memória das coisas belas no 

passado.  Dessa forma,  se  essa  pessoa tivesse beleza no presente,  ela  não buscaria  a  beleza na 

memória. O significado de buscar a beleza na memória parece ser um sinal de fuga do presente.  

Ora, pela dificuldade de apreciar a beleza no presente e por uma necessidade fundamental que 

parece existir no ser humano de buscar a beleza, a pessoa passa a buscar a beleza de outra forma 

possível, que é por meio das memórias das coisas belas. Por qual motivo alguém estaria escasso de 

beleza no presente? Em outras palavras, o que faz com que a feiura esteja com maior intensidade no 

presente?

Consoante Plotino, no tratado 6 [1] – Sobre o Belo – da Enéada I,

E falaríamos corretamente, se disséssemos que a alma é feia pela mescla, pela fusão e por 
sua inclinação para o corpo e para a matéria. E essa é a fealdade da alma, não estar pura  
nem imaculada,  assim como a  do  ouro,  mas  estar  contagiada  por  terra,  que,  uma vez 
retirada, resta o ouro, e ele é belo quando está isolado de tudo mais e permanece sozinho  
consigo. Do mesmo modo, a alma, quando isolada das concupiscências que adquire através 
do corpo, com quem se associa completamente, libertada das outras afecções e purificada 
daquilo que a tem estando incorporada, ao permanecer sozinha, ela depõe toda a feiúra 
provinda da outra natureza (En. I, 6 [1], 5, 48-58).344

Em Plotino, o ser humano é composto de corpo e alma.345 Essa fusão da alma com o corpo 

faz  com que a  alma se  torne  feia.  São características  da  feiura  dessa  alma as  concupiscências 

(ἐπιθυμιῶν)346 e as afecções (παθῶν) dessa alma, ou seja, os vícios da alma a caracterizam com a 

feiura. Como consequência, isso faz com que o ser humano, pela necessidade de beleza, busque na 

memória as coisas belas pela incapacidade de conseguir buscar a beleza no presente.

343 Tradução:  Baracat Júnior, 2006, p. 300. Εἰ δὲ τῶν καλῶν εἴη ἡ μνήμη, πῶς οὐκ ἐνταῦθα λέγοιτο ἄν τι ; ’Αλλὰ 
ἀνθρώπου  ἐστὶ  τοῦτο  ἐλλείποντος  τοῖς  καλοῖς  ἐν  τῷ  παρόντι  καὶ  τῷ  μὴ  ἔχειν  νυνὶ  ζητοῦντος  τὴν  μνήμην  τῶν  
γεγενημένων.
344 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 312. Αἰσχρὰν δὴ ψυχὴν λέγοντες μίξει καὶ, κράσει καὶ νεύσει τῇ πρὸς τὸ σῶμα 
καὶ ὕλην ὀρθῶς ἂν λέγοιμεν. Καὶ ἔστι τοῦτο αἶσχος ψυχῇ μὴ καθαρᾷ μηδὲ εἰλικρινεῖ εἶναι ὥσπερ χρυσῷ, ἀναπεπλῆσθαι 
δὲ τοῦ γεώδους, ὃ εἴ τις ἀϕέλοι, καταλέλειπται χρυσὸς καὶ ἔστι καλός, μονούμενος μὲν τῶν ἄλλων, αὑτῷ δὲ συνὼν  
μόνῳ.  Τὸν  αὐτὸν  δὴ  τρόπον  καὶ  ψυχή,  μονωθεῖσα  μὲν  ἐπιθυμιῶν,  ἃς  διὰ  τὸ  σῶμα  ἔχει,  ᾧ  ἄγαν  προσωμίλει,  
ἀπαλλαγεῖσα δὲ τῶν ἄλλων παθῶν καὶ καθαρθεῖσα ἃ ἔχει σωματωθεῖσα, μείνασα μόνη τὸ αἰσχρὸν τὸ παρὰ τῆς ἑτέρας  
ϕύσεως ἅπαν ἀπεθήκατο.
345 Cf. En. I, 1 [53], 3, 1-3.
346 ἐπιθυμιῶν se refere ao desejo por alguém ou por algo. No contexto da explicação de Plotino, ἐπιθυμιῶν assume o 
sentido negativo, entendido como um problema que ocorre devido ao contato da alma com o corpo. A tradução de 
ἐπιθυμιῶν por concupiscências, que significa um desejo desmedido, ilustra quando o desejo se torna um problema, já 
que é o que contribui para a felicidade é desejar o presente e conseguir estar presente. Desejar um objeto acima do 
desejo do presente afasta o ser humano da felicidade, uma vez que faz o ser humano se inclinar mais para o sensível do 
que para o inteligível. Sobre a eternidade e o presente, cf. En. III, 7 [45], 11, 11-20.



110

A busca da beleza na memória é um sinal não somente da feiura da alma, mas também da 

sua infelicidade, já que a fuga do presente está relacionada com a intranquilidade da alma.347 Além 

disso, a busca da beleza na memória revela um conflito entre o objetivo da vida humana em Plotino  

e a realidade da alma feia. Se, por um lado, esse objetivo é retornar ao Uno,348 por outro lado, a 

feiura da alma revela a dificuldade da alma em contemplar a beleza da sua purificação, buscando na 

memória da beleza, isto é, na imagem daquilo que é eterno, o que ela não consegue no presente.349

Em Plotino, a beleza da alma pode ser comparada com o ouro e a feiura pode ser comparada 

com a terra que envolve o ouro. O ser humano, na junção da alma com o corpo, fica sujeito às 

concupiscências (ἐπιθυμιῶν) e às afecções dessa alma. À medida que a alma se purifica cada vez  

mais, libertando-se desses vícios, é como se ela estivesse eliminando a terra que envolve o ouro,  

permitindo que o ouro possa ser visto. Quanto mais isolada das concupiscências, mais ela se torna 

bela e depõe a sua feiura.350 À medida que a alma se torna bela, menos ela terá a necessidade de 

buscar a beleza na memória, ela conseguirá buscar a beleza no presente. 

Existe uma relação da memória com o transcendente. Qual é a relação dela com o Uno? 

Mortley explica que a memória está ligada ao desejo de ser outro e também à individualidade. Esse 

outro  não é  a  unidade transcendental.  Portanto,  a  memória  exerce  uma função de  separação e 

fragmentação do Uno (Mortley,  2013,  p.  29).351 Plotino explica  que  “é  preciso  que esta  tenha 

prazerosamente esquecimento das coisas da parte da pior” (En. IV, 3 [27], 32, 10-11).352 Morley 

comenta essa passagem (2013, p. 31) e diz que esse esquecimento se refere ao abandono do tempo, 

da história, das preocupações da carne e da multiplicidade. Existe uma celebração do esquecimento, 

já que ele nos aproxima da unidade. Considerando a afirmação de Mortley e de Plotino, tanto essa 

passagem quanto o capítulo 9 do tratado 5 [36], pode-se inferir que a busca pela beleza na memória 

347 Para apreender o Uno, é necessário a tranquilidade da alma. Isso significa que a intranquilidade da alma dificulta a  
apreensão  do  Uno.  Por  que  isso  ocorre?  A apreensão  do  Uno  ocorre  por  meio  de  um movimento  em direção  à 
interioridade (Cf.  En. V, 1 [10], 12, 12-20). Por assim dizer, se o interior está feio, isso ocasionará uma repulsa da  
atenção, isto é, existe uma resistência, menor ou maior de acordo com a intensidade dos vícios, para a apreensão da  
realidade inteligível. Diante dessa dificuldade, o vivente irá procurar a beleza na memória. Por outro lado, com a alma 
mais bela, há maior facilidade nesse movimento em direção à interioridade e para a apreensão da realidade inteligível.  
Consequentemente, com a alma mais bela, há maior facilidade para a apreensão do Uno.
348 Cf. En. III, 8 [30], 7, 17-18.
349 Em Plotino, o tempo é a imagem da eternidade (Cf. En. III, 7 [45], 1, 16-20). Se alguém busca a beleza na memória e 
a memória é uma expressão do tempo, então, essa pessoa busca a beleza na imagem da eternidade.
350 É possível perceber que, para Plotino, não basta perceber a fealdade, é preciso investigar os meios para eliminar essa 
fealdade da alma, para entender como deixar a alma mais bela (Cf.  En. III, 6 [26], 2, 1-5). Portanto, entendendo a 
palavra terapia como um conjunto de técnicas que visam tratar um problema, é possível afirmar que, nesse sentido, 
existe uma terapia da beleza da alma em Plotino, visto que não faz sentido buscar compreender a feiura da alma, que é 
um problema, e não conseguir detectar meios de tratá-la.
351 “Tendo saído de lá e não mantendo a unidade, por ser a que se alegra consigo mesma e a que deseja o diferente e tal  
que se tendo inclinado, como parece, toma em seguida memória”. Tradução: Maia Jr. (2022a, p. 106). ’Εξελθοῦσα δὲ 
ἐκεῖθεν καὶ οὐκ ἀνασχομένη τὸ ἕν, τὸδὲ αὐτῆς ἀσπασαμένη καὶ ἕτερον ἐθελήσασα εἶναι καὶ οἷον προκύψασα, μνήμην, 
ὡς ἔοικεν, ἐϕεξῆς λαμβάνει (En. IV, 4 [28], 3, 1-3).
352 Tradução: Maia Jr. (2022a, p. 92). Τὴν δὲ δεῖ ἀσμένως λήθην ἔχειν τῶν παρὰ τῆς χείρονος.



111

atua como um apreço à fragmentação do Uno. Por esse motivo, a beleza que deve ser apreciada é a 

beleza da alma, não a beleza da memória. Ao falar de esquecimento e sua contribuição para o Uno, 

é preciso entender o significado de esquecimento de modo preciso. Não se trata de todo e qualquer 

esquecimento como algo benéfico, como se as pessoas devessem esquecer as coisas no dia a dia e 

isso fosse benéfico. Isso seria um absurdo. O esquecimento, que é deixar a memória de lado, precisa 

ser compreendido articulado com o fortalecimento da parte superior da alma, acompanhada de um 

crescimento  no  estado  de  tranquilidade  ou  serenidade.  No  sistema  filosófico  de  Plotino,  o 

esquecimento sem a serenidade é problemático e não desejável.

Destarte, quanto mais bela for a alma, mais feliz ela será, já que será maior a sua capacidade 

de estar no presente, mais ela vivencia a tranquilidade. A alma deixa de buscar a beleza na memória  

das coisas belas, ou seja, recorrer ao passado, aquilo que ele deve conseguir buscar no presente para 

ser feliz. Para elucidar o pensamento de Plotino sobre a beleza da alma e sua capacidade de apreciar  

o presente, foi utilizado o gráfico abaixo, destacando duas situações: Situação A e Situação B.

Gráfico 5 – A beleza e a capacidade de estar presente da alma no vivente no capítulo 9 do 

tratado 5 [36]

     Fonte: Elaborado pelo autor (2025).

A relevância desse gráfico está em tornar mais perceptível a relação entre o tempo e a beleza  

da alma. A Situação A representa quando a alma está mais feia, em comparação com a Situação B.  

Quando o ser humano está na situação A, ele busca mais a beleza na memória (καλῶν εἴη ἡ μνήμη).  



112

Na  situação,  indica  que  a  parte  sensível  da  alma  é  mais  dominante  (κρατοῖ)  do  que  a  parte 

inteligível.353 A Situação B é a situação quando a beleza da alma é maior, assim, ela tem maior 

capacidade de apreciar a beleza do presente (καλοῖς ἐν τῷ παρόντι). Essa situação, em comparação 

com a situação, indica que a parte inteligível da alma está mais dominante do que a parte sensível. 

Em relação à felicidade, a Situação B revela que a alma está mais purificada do que na Situação A. 

Estando mais purificada, a alma é mais feliz. Na construção desse gráfico, optou-se por discriminar 

somente duas situações, a Situação A e Situação B, não sendo possível afirmar com solidez se a  

passagem  da  Situação  A  para  Situação  B  é  uma  passagem  linear,  exponencial  ou  outra 

possibilidade.  A reta cumpre,  pois,  somente uma ilustração,  não devendo ser  encarada como a 

melhor  possibilidade.  A  reta  visa  realçar  que  quanto  maior  for  a  beleza  da  alma,  maior  é  a  

capacidade do ser humano de desejar o presente e conseguir estar presente. 

4.4.1 Fluxo e predominância da atenção

De acordo com Plotino, “É o caso de alguém a quem falta a beleza no presente e, por não tê-

la agora, busca a memória do que já se foi” (En. I, 5 [36], 9, 2-4).354 É possível observar nesta 

passagem a noção de atenção355, que está implícita nesse trecho. Existe o sujeito que busca a beleza 

do presente (καλοῖς ἐν τῷ παρόντι) e o sujeito que busca a beleza na memória (καλῶν εἴη ἡ μνήμη). 

Se falta a beleza do presente, o sujeito busca a beleza na memória, ou seja, a atenção dessa pessoa 

se direciona para a memória, por faltar a beleza do presente. Se houvesse beleza no presente, a  

atenção dessa pessoa poderia se voltar para o presente. Logo, a beleza da alma parece atuar como 

uma força, possibilitando a atenção do sujeito em relação ao presente.

A imagem a seguir, que é um esquema, foi elaborada a partir da interpretação do capítulo 9  

do tratado 5 [36], e busca representar o fluxo da atenção da alma em relação ao interior ou ao 

exterior.

353 Sobre quando a parte sensível da alma é mais dominante, cf. En. IV, 8 [6], 8, 1-6.
354 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 300. ’Αλλὰ ἀνθρώπου ἐστὶ τοῦτο ἐλλείποντος τοῖς καλοῖς ἐν τῷ παρόντι καὶ τῷ 
μὴ ἔχειν νυνὶ ζητοῦντος τὴν μνήμην τῶν γεγενημένων.
355 A explicação neste tratado ocorre a partir de uma dedução do tratado 5 [36] da Enéada I de Plotino. Para um maior 
aprofundamento sobre o conceito de atenção em Plotino, conferir  o artigo  O Treinamento da atenção em prol da 
consciência do Bem em Plotino (2023).



113

Esquema 5 – Fluxo e predominância da atenção em função da beleza da alma.

      Fonte:  Elaborado pelo autor (2025). 

No centro da imagem contém uma circunferência356, que representa uma divisão do que se 

pode  chamar  de  parte  interior  do  ser  humano  e  parte  exterior  do  ser  humano.  A  partir  das  

explicações de Plotino,  pela dificuldade de buscar a beleza do presente,  o ser humano busca a 

beleza na memória, pelo motivo da alma estar menos purificada. No esquema, a seta para dentro do 

círculo  representa  a  alma  mais  bela,  que  consegue  buscar  a  beleza  no  presente  e  está  mais 

purificada.  Opostamente,  existe  uma  seta  partindo  de  dentro  para  fora  da  circunferência, 

representando a circunstância em que a beleza da alma é menor, a alma está mais feia, fazendo com 

que o ser humano busque a beleza na memória. Para Plotino, a melhor situação é quando a alma  

está mais bela, em que o ser humano deixa de buscar o prazer na memória e consegue buscar a  

beleza no presente, um movimento para a interioridade.357

Brandão (2012, p. 76) explica que, na condição de uma alma encarnada em um corpo, a 

alma,  pelo  motivo  de  situar-se  entre  o  sensível  e  o  inteligível,  não  é  capaz  de  se  voltar  

completamente para os aspectos anteriores da realidade. Como o ser humano é composto por um 

corpo e uma alma, além do corpo, que é composto por matéria, sendo que a matéria é entendida  

como um mal, isso torna impossível que a alma se volte completamente para o inteligível. Dessa 

forma, a intensidade da beleza da alma parece atuar como um regulador que torna possível a alma 

356 A circunferência busca somente ilustrar a divisão, poderia ser um quadrado ou outra forma geométrica.
357 Cf. En. V, 1 [10], 12, 12-14.



114

se direcionar mais ou menos para o interior. Quanto mais bela a alma for, mais fácil será a alma se 

voltar para o interior; quanto mais feia a alma for, mais difícil será a alma se voltar para o interior.

4.5 CAPÍTULO 10

As ações (πράξεις) contribuem para a felicidade (εὐδαιμονεῖν)? É possível utilizar as ações 

para medir a felicidade? É possível alguém ser feliz sem praticar ações? Para compreender este 

capítulo do tratado 5 [36], é preciso levar em consideração a relação das virtudes com a felicidade. 

À medida em que o vivente atua no ambiente externo, ele modifica a si mesmo, ou seja, o  

modo como essa pessoa se relaciona com as situações ao seu redor fará com que essa pessoa 

desenvolva mais virtudes ou vícios. Se essa modificação favorece o desenvolvimento de virtudes, 

essa  pessoa  será  feliz.  Ademais,  neste  capítulo,  Plotino  expõe  um  exemplo  fundamental  para 

distinguir o sábio do homem ignóbil,  sendo o sábio alguém que é destacado pelas virtudes e o 

homem ignóbil aquele que é destacado pelos vícios morais. 

Segundo Plotino,

Todavia, muito tempo propicia muitas belas ações, nas quais não tem parte quem está feliz 
há pouco tempo, se é que devemos dizer que é feliz aquele que não o é por suas muitas  
belas ações. Contudo, quem diz que a felicidade provém da multiplicidade de tempos e de 
ações está compondo a felicidade com coisas que não existem mais, coisas passadas, e com 
uma coisa presente. Por isso situamos a felicidade no presente e, então, investigamos se há  
maior  felicidade  em  ter  sido  feliz  por  mais  tempo.  Isto,  portanto,  é  o  que  deve  ser 
investigado: se a felicidade de um longo tempo se torna maior devido a um maior número 
de ações. Pois bem, primeiro: também é possível para aquele que não exerce ação alguma 
ser feliz, e não menos, mas com mais intensidade que aquele que exerce; segundo: as ações 
não propiciam o bem por si mesmas, mas são as disposições que fazem as ações belas, e o  
sábio tira proveito do bem mesmo agindo, não porque age nem pelo que resulta disso, mas  
pelo que resulta do que ele possui. Pois até a salvação de um país pode dever-se a um 
homem ignóbil, e o sábio também terá prazer com a salvação de seu país, mesmo que o 
agente tenha sido outra pessoa. Não é isso, então, que causa o prazer do homem feliz, mas é 
o  estado  que  causa  não  só  a  felicidade  como  também  algo  prazeroso  que  possa  ser 
produzido através dela. Colocar a felicidade nas ações é colocá-la em algo exterior à virtude 
e à alma: a atividade da alma está no pensar e no agir desse modo em si mesma. E isso é a 
felicidade (En. I, 5 [36], 10).358

358 Tradução: Baracat Júnior, 2006, p. 300-301. ’Αλλ’ ὁ πολὺς χρόνος πολλὰς ποιεῖ καλὰς πράξεις, ὧν ἄμοιρος ὁ πρὸς 
ὀλίγον εὐδαίμων· εἰ δεῖ λέγειν ὅλως εὐδαίμονα τὸν οὐ διὰ πολλῶν τῶν καλῶν. ῍Η ὃς ἐκ πολλῶν τὸ εὐδαιμονεῖν καὶ 
χρόνων  καὶ  πράξεων  λέγει,  ἐκ  τῶν  μηκέτι  ὄντων  ἀλλ’  ἐκ  τῶν  παρεληλυθότων  καὶ  ἑνός  τινος  τοῦ  παρόντος  τὸ 
εὐδαιμονεῖν  συνίστησι.  Διὸ  κατὰ  τὸ  παρὸν  ἐθέμεθα  τὸ  εὐδαιμονεῖν,  εἶτα  ἐζητοῦμεν  εἰ  [μᾶλλον]  τὸ  ἐν  πλείονι 
εὐδαιμονῆσαι  μᾶλλόν  ἐστι.  Τοῦτο  οὖν  ζητητέον,  εἰ  ταῖς  πράξεσι  ταῖς  πλείοσι  πλεονεκτεῖ  τὸ  ἐν  πολλῷ  χρόνῳ 
εὐδαιμονεῖν.  Πρῶτον  μὲν  οὖν  ἔστι  καὶ  μὴ  ἐν  πράξεσι  γενόμενον  εὐδαιμονεῖν  καὶ  οὐκ  ἔλαττον  ἀλλὰ μᾶλλον  τοῦ 
πεπραγότος·  ἔπειτα  αἱ  πράξεις  οὐκ  ἐξ  αὐτῶν  τὸ  εὖ  διδόασιν,  ἀλλ’  αἱ  διαθέσεις  καὶ  τὰς  πράξεις  καλὰς  ποιοῦσι  
καρποῦταί τε ὁ ϕρόνιμος τὸ ἀγαθὸν καὶ πράττων, οὐχ ὅτι πράττει οὐδ’ ἐκ τῶν συμβαινόντων, ἀλλ’ ἐξ οὗ ἔχει. ’Επεὶ καὶ  
ἡ σωτηρία τῆς πατρίδος γένοιτο ἂν καὶ παρὰ ϕαύλου, καὶ τὸ ἐπὶ σωτηρίᾳ τῆς πατρίδος ἡδὺ καὶ ἄλλου πράξαντος 
γένοιτο ἂν αὐτῷ. Οὐ τοίνυν τοῦτό ἐστι τὸ ποιοῦν τὴν τοῦ εὐδαίμονος ἡδονήν, ἀλλ’ ἡ ἕξις καὶ τὴν εὐδαμονίαν καὶ εἴ τι 
ἡδὺ δι’ αὐτὴν ποιεῖ. Τὸ δὲ ἐν ταῖς πράξεσι τὸ εὐδαιμονεῖν τίθεσθαι ἐν τοῖς ἔξω τῆς ἀρετῆς καὶ τῆς ψυχῆς ἐστι τιθέντος·  
ἡ γὰρ ἐνέργεια τῆς ψυχῆς ἐν τῷ ϕρονῆσαι καὶ ἐν ἑαυτῇ ὡδὶ ἐνεργῆσαι. Καὶ τοῦτο τὸ εὐδαιμόνως.



115

O que seriam as belas ações (καλὰς πρᾶξεις) em Plotino? A partir da compreensão de que a 

beleza em Plotino está associada à purificação da alma, tal como a metáfora do ouro e a terra revela,  

as belas ações parecem ser aquelas que propiciem que a alma se torne bela.359 Assim, muito tempo, 

no sentido de um maior tempo cronológico, possibilita que o vivente possa efetuar muitas ações as 

quais possibilitem a sua purificação, visto que as virtudes emergem em relações sociais.  Como 

consequência, um maior intervalo de tempo oferece um maior potencial para que o vivente se torne 

mais feliz, se ele praticar belas ações.

Entretanto,  Plotino  ressalta  que  a  composição  da  felicidade  não  deve  ser  relacionada  à 

quantidade de ações belas, visto que as ações, depois de realizadas, passam a compor a memória  

dos eventos que já ocorreram. Conforme as explicações de Plotino no capítulo 8 do tratado 5 [36], 

não se deve mensurar a felicidade em relação à memória, mas em relação à eternidade.360 Ademais, 

de acordo com Brisson, somente a parte superior e intelectiva da alma alcança a felicidade (2006, p. 

378; cf. Plotin).

Logo, se por um lado, as ações belas contribuem para a felicidade, por outro lado, as ações 

belas não podem servir de métricas para a felicidade, já que, se isso fosse feito, seria utilizada a 

memória para identificar as ações belas, sendo que não se deve utilizar a memória para computar a  

felicidade. É preciso observar as virtudes no presente, não as observar no passado, para computar a 

felicidade.

Quando Plotino afirma que deve ser investigado se a felicidade de um longo tempo (ἐν 

πολλῷ χρόνῳ εὐδαιμονεῖν) passa a ser maior devido à maior quantidade de ações, é preciso tomar 

cuidado com a interpretação do significado do que ele chama de felicidade de um longo tempo. Ao 

relacionar a felicidade com um longo intervalo de tempo, Plotino não está se referindo à duração da  

felicidade, como se ela fosse possível de ser medida pelo tempo. Em Plotino, a felicidade deve ser  

computada com relação à eternidade, ela não deve ser medida pelo tempo.361 O que significa, então, 

a expressão “felicidade de um longo tempo”? Conforme o filósofo, a felicidade é sempre medida no 

presente.362 Se alguém está feliz por um longo tempo, isso significa que essa pessoa manteve um 

estado de felicidade, no sentido específico de que a felicidade é medida em relação à eternidade, por 

um longo tempo. Essa interpretação busca assegurar que a felicidade está sendo medida no presente, 

ela está sendo medida em relação à eternidade, considerando que existe uma faixa de tempo, sem 

afirmar que a felicidade é um fenômeno medido em um intervalo de tempo.

359 En. I, 6 [1], 5, 50-53. 
360 Cf. En. I, 5 [36], 7, 20-22.
361 En. I, 5 [36], 7, 20-22.
362 En. I, 5 [36], 10, 6-8.



116

Sobre a relação da felicidade (εὐδαιμονεῖν) com as ações, Plotino explica que quem não 

exerce ação alguma pode ser feliz até com mais intensidade do que quem não exerce alguma ação. 

Como é possível que quem não exerce ação alguma seja até mais feliz do que quem exerce alguma 

ação? Se a felicidade é computada em relação à eternidade, não podendo ser computada em relação 

ao tempo, e se as ações exprimem comportamentos do ser humano no tempo, então, a felicidade não 

pode ser computada pelas ações. O que se deve levar em consideração para medir a felicidade são 

as disposições363, as virtudes,364 observadas no presente. Uma vez que a felicidade é avaliada no 

presente, ela não depende da mensuração da quantidade de ações passadas, já que mensurar ações 

passadas é utilizar a memória. Por isso, Plotino afirma que quem não faz ação alguma pode ser feliz  

até  com mais  intensidade  do  que  quem realiza  alguma  ação,  devido  ao  fato  de  a  métrica  da  

felicidade ser no presente.365

Na  argumentação,  Plotino  continua  explicando,  em  seu  segundo  tópico,  que  são  as 

disposições que fazem as ações belas.  Por que as disposições fazem as ações belas? Se são as 

disposições  que  fazem as  ações  serem belas,  isso  significa  que  as  ações  não são  belas  por  si  

mesmas,  isto  é,  as  ações belas  somente são belas  por  causa da disposição.  Existe,  então,  uma  

relação de dependência  entre  as  ações  belas  e as  disposições.  Mesmo observando essa relação 

hierárquica entre elas, ainda é necessário indagar: o que existe nas disposições que fazem as ações 

serem belas? Se as ações chamadas belas não causarem uma alteração no ser humano, fazendo com 

que ele se torne mais virtuoso e contribuindo para que a parte superior da alma seja mais dominante, 

isso faz com que essas ações não possam ser chamadas de belas, por não atuarem nas disposições, 

seja reforçando virtudes ou reduzindo vícios.366 O que existe nas disposições que fazem as ações 

serem belas é essa relação de dependência, em que ao realizar ações que sejam belas, o ser humano  

terá algo modificado em si, no que refere às disposições.

4.5.1 A felicidade do sábio 

De acordo com Plotino, o sábio (ϕρόνιμος) possui as disposições, sendo elas entendidas 

como um bem para o sábio.367 Quando Plotino afirma que as ações não propiciam o bem por si 

363 Cf. En. I, 5 [36], 1, 2-5.
364 Cf. En I, 2 [19], 1, 1-5.
365 Com base nas explicações de Plotino, emerge a compreensão de que é possível investigar o passado para entender as 
causas que contribuem para a felicidade no presente. Entretanto, de forma alguma, para se mensurar a felicidade, deve-
se utilizar a memória. Dessa forma, é possível destacar que existe a investigação racional sobre as causas da felicidade,  
que mobiliza a memória; e a mensuração da felicidade, na qual se despreza a memória, observa-se as virtudes e a beleza  
no presente.
366 É preciso lembrar que as disposições estão relacionadas às virtudes, visto que elas estão vinculadas à felicidade.
367En. I, 5 [36], 10, 12-15. ἔπειτα αἱ πράξεις οὐκ ἐξ αὐτῶν τὸ εὖ διδόασιν, ἀλλ’ αἱ διαθέσεις καὶ τὰς πράξεις καλὰς  
ποιοῦσι καρποῦταί τε ὁ ϕρόνιμος τὸ ἀγαθὸν καὶ πράττων, οὐχ ὅτι πράττει οὐδ’ ἐκ τῶν συμβαινόντων, ἀλλ’ ἐξ οὗ ἔχει.  



117

mesmas, diante da felicidade, ele faz referência à característica da exterioridade das ações. Algo 

externo pode contribuir para a felicidade do sábio? Isso não é coerente para Plotino. Somente aquilo  

que afeta as disposições do sábio, favorecendo o aumento das virtudes dele e fortalecimento da 

parte superior da alma, é que pode proporcionar a felicidade. Se o sábio tira proveito do que ele 

possui, pode-se compreender que essa posse é um bem imaterial, sendo que esse bem imaterial 

relacionado às disposições ou virtudes proporciona a felicidade do sábio.

Ao  analisar  o  exemplo  utilizado  por  Plotino  sobre  a  salvação  de  um  país,  é  possível 

compreender o motivo pelo qual as ações não contribuem para a felicidade. Nesse exemplo, existem 

dois personagens: o sábio (ϕρόνιμος) e o homem ignóbil368 (ϕαύλου).369 O homem ignóbil pode 

salvar um país, ou seja, uma pessoa cujo comportamento moral é repugnante, não sendo apreciada  

pelas suas virtudes, mas reconhecida pelos vícios, pode realizar uma ação benéfica a qual impacte 

um país inteiro, com grande importância social. Se é uma ação que salva um país, é uma ação 

fundamental para a sociedade, visto que muitas pessoas são beneficiadas significativamente. 

Todavia, existe o conflito entre o comportamento moral repugnante e a grande ação benéfica 

para a sociedade. Se, por um lado, o comportamento moral repugnante revela que em tantas outras 

situações essa pessoa demonstra comportamento maléfico socialmente, por outro lado, a grande 

ação benéfica para salvar um país demonstra um grande benefício social. Logo, no interior dessa  

pessoa, não existe uma solidez de virtudes. Como consequência, a partir de Plotino, essa pessoa é 

feliz, visto que a felicidade está vinculada à disposição.370

Em contrapartida, o sábio, mesmo não realizando uma ação para beneficiar um país inteiro, 

tem o prazer pelo bem praticado pelo outro. Além disso, o sábio possui à disposição para praticar 

ações virtuosas, ou seja, em um conjunto amplo de situações sociais, existe uma maior consistência 

de ações benéficas. Diferente do homem ignóbil, o sábio é apreciado por suas qualidades morais.371 

Portanto, a partir da proposta de Plotino, neste capítulo, ao analisar a relação entre as ações e a 

felicidade, é possível afirmar que o que diferencia o sábio do homem ignóbil são as ações virtuosas.  

Enquanto o sábio apresenta uma consistência de ações virtuosas, o homem ignóbil pode até praticar 

ações virtuosas, porém, essas ações não apresentam uma consistência em outros contextos.

Tradução: “segundo: as ações não propiciam o bem por si mesmas, mas são as disposições que fazem as ações belas, e o 
sábio tira proveito do bem mesmo agindo, não porque age nem pelo que resulta disso, mas pelo que resulta do que ele 
possui” (Baracat Júnior, 2006, p. 300).
368 O homem ignóbil (ϕαῦλος) pode ser entendido como um homem malévolo, que faz maldade com outras pessoas, ou 
um homem leviano.
369 En. I, 5 [36], 10, 15-18. ’Επεὶ καὶ ἡ σωτηρία τῆς πατρίδος γένοιτο ἂν καὶ παρὰ ϕαύλου, καὶ τὸ ἐπὶ σωτηρίᾳ τῆς 
πατρίδος ἡδὺ καὶ ἄλλου πράξαντος γένοιτο ἂν αὐτῷ. “Pois até a salvação de um país pode dever-se a um homem 
ignóbil, e o sábio também terá prazer com a salvação de seu país, mesmo que o agente tenha sido outra pessoa” (Baracat 
Júnior, 2006, p. 300).
370 Sobre disposição e felicidade, cf. En I, 5 [36], 1, 2-4.
371 O homem ignóbil é entendido como alguém que realiza ações maléficas, sem constância de virtudes, enquanto o 
homem sábio, pelo contrário, apresenta as disposições para praticar o bem.



118

Uma vez que o sábio possui disposições e virtudes, apresenta sua alma mais purificada, sua 

alma é mais bela e ele se beneficia disso porque ele pode contemplar essa beleza imaterial que ele  

possui. Assim, ele é feliz. Por definição, quem é chamado de sábio (ϕρόνιμος) por Plotino é alguém 

necessariamente feliz.372

372 “Que ele seja sábio”, dizem: sem perceber-se nem agir conforme a virtude, como seria ele feliz?” (Tradução: Baracat  
Júnior, 2006, p. 285). ’Αλλ’ ἔστω σπουδαῖος, ϕασί· μὴ αἰσθανόμενος μηδ’ ἐνεργῶν κατ’ ἀρετήν, πῶς ἂν εὐδαίμων εἴη; 
(En. I, 4 [46], 9, 10-11).



119

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Essa  dissertação  investigou  como ser  feliz  de  acordo  com o  tratado  5  [36].  Para  essas 

considerações finais, opta-se por abordar primeiramente o primeiro capítulo desta dissertação, que 

tratou  de  diferentes  conceitos  do  sistema  filosófico  de  Plotino,  e  secundariamente  são  feitas 

considerações sobre o segundo e terceiro capítulo desta dissertação, que diz respeito ao tratado 5 

[36].

No primeiro capítulo, buscou não somente abordar conceitos como o Uno (ἓν), o Intelecto 

(νοῦς), a Alma (ψυχή), o homem, o vivente, as afecções, a matéria, o mal, a eternidade, o tempo, a 

virtude, o belo, o feio, a felicidade no tratado 4 [46] e o sábio, mas também articular as explicações  

desses conceitos com a felicidade em Plotino. A tarefa de abordar esses conceitos se mostrou útil e  

profícua para a compreensão da felicidade em Plotino e da felicidade no tratado 5 [36].

Ao longo do estudo desses conceitos de Plotino que foram abordados no primeiro capítulo, 

foi possível fazer um paralelo entre noções centrais do pensamento desse filósofo e a tese de Hadot 

sobre a filosofia como modo de vida. Hadot faz um contraste com a filosofia que começou na Idade 

Média e continua até a filosofia contemporânea, afirmando que ela se apresenta como uma filosofia 

puramente abstrata e teórica. Considerando que, para ele, a verdadeira filosofia antiga é um modo 

de  vida,  é  possível  endossar  essa  afirmação,  tratando-se  estritamente  desta  pesquisa  sobre  a 

felicidade em Plotino no tratado 5 [36]. Não é possível generalizar a afirmação de Hadot de que 

toda filosofia antiga é modo de vida, já que esse não foi o escopo deste trabalho. Além disso, a  

partir da tese sobre a filosofia como modo de vida de Hadot, e atendo-se ao fato de que este trabalho 

da dissertação foi realizado a partir de uma investigação textual, percebe-se que a vivacidade dos 

conhecimentos de Plotino não foi possível de ser apreendida, já que existem fatos sobre o modo de 

vida que extrapolam o texto. 

Uma vez que essa pergunta norteadora dessa dissertação é sobre como ser feliz, de acordo 

com o tratado 5 [36], pode-se afirmar que essa dissertação expõe os seus limites na resposta da  

pergunta sobre como ser feliz. Todo o trabalho esteve envolvido com textos, sem a possibilidade de 

ter contato com um verdadeiro mestre da filosofia antiga na sua relação com o discípulo, de acordo 

com as explicações de Hadot. 

Academicamente, diante da proposta da pesquisa em filosofia no mestrado, considera-se que 

essa dissertação atingiu o objetivo proposto de investigação do tratado 5 [36] e da pergunta sobre 

como ser feliz. Entretanto, como não é possível observar o fenômeno que ocorreu na escola de  

Plotino de modo similar na contemporaneidade, o filósofo engajado na realização de si e de se 

libertar das paixões, transmitindo os seus conhecimentos e a vivência desses conhecimentos para 



120

um discípulo, já que uma observação sobre esse fenômeno poderia proporcionar um entendimento 

mais preciso sobre a filosofia antiga, ressalta-se a limitação dessa investigação sobre como ser feliz 

em Plotino. 

Além das reflexões sobre as dificuldades de compreender a felicidade em Plotino por meio 

dos  estudos  de  textos,  foi  possível  observar  dificuldades  no  entendimento  de  conceitos  nesse 

filósofo. Os conceitos de homem, vivente, afecções, matéria, mal, eternidade, tempo, virtude, belo, 

feio,  felicidade e  sábio  assumem significados  precisos  dentro  do sistema filosófico de  Plotino. 

Todos eles possuem uma relação com o inteligível: Uno (ἓν), o Intelecto (νοῦς), a Alma (ψυχή). 

Outros conceitos não abordados nessa dissertação provavelmente devem seguir a mesma linha de 

raciocínio.  Como  consequência,  isso  demanda  uma  suspensão  de  juízo  na  leitura  do  texto  de 

Plotino, até que se possa compreender adequadamente a função de um conceito estudado dentro do 

sistema filosófico desse filósofo.

Foram utilizadas  imagens  na  dissertação.  No  que  se  refere  ao  primeiro  capítulo,  essas 

imagens, em especial o Gráfico 2 – A felicidade, a eternidade e o tempo – mostraram-se de grande  

utilidade para compreender melhor o tratado 5 [36]. Como essa imagem foi elaborada a partir de 

outros tratados, sem o tratado 5 [36], foi possível compreender como Plotino interpreta a relação da  

felicidade com o tempo e a eternidade. O entendimento de Hadot sobre a filosofia antiga ser um 

modo de vida auxiliou para entender, como uma hipótese de interpretação, sobre como Plotino foi 

capaz de afirmar coisas sobre a eternidade. Ao se estudar o tempo e a eternidade não somente como 

conceitos  abstratos  passíveis  de  proposições  que  os  expliquem,  mas  também como fenômenos 

observáveis,  ou  seja,  o  tempo proporciona  os  efeitos  do  tempo no ser  humano e  a  eternidade 

proporciona  os  efeitos  da  eternidade  no  ser  humano,  isso  contribuiu  para  assimilar  melhor  e 

entender como esses conceitos são percebidos no cotidiano. São características dos efeitos do tempo 

a inquietude ou muita atividade (πολυπράγμονος) ou o movimento (κίνησίν) e são características 

dos efeitos da eternidade o repouso (στάσιν) ou quietude (ἡσυχίαν).

Desse modo, como as coisas em Plotino se esforçam em direção ao Uno, e reconhecendo a 

relação entre eternidade e o Intelecto (νοῦς), pode-se dizer que o bem para o ser humano é aumentar  

os efeitos da eternidade e reduzir os efeitos do tempo. Quem busca a felicidade deve buscar, pois, 

esse estado de quietude (ἡσυχίαν). Ἡσυχίαν é um termo central para entender a pergunta proposta  

no primeiro capítulo do tratado 5 [36], se a felicidade aumenta com o tempo. Esse termo significa  

tranquilidade,  ausência  de  agitação,  silêncio,  quietude  ou  serenidade.  Diante  dos  riscos  de 

sobreposição das interpretações do leitor contemporâneo em relação aos significados de cada termo 

traduzido individualmente, parece plausível expor as cinco possíveis traduções do termo ἡσυχίαν 



121

para que, ao comparar esses termos, possa contribuir para que o leitor consiga compreender melhor 

o que é esse fenômeno.

O tratado 5 [36],  que é o objeto de estudo desse trabalho,  compôs os terceiro e  quarto 

capítulos  desta  dissertação.  Esse  tratado  é  composto  de  dez  capítulos  curtos,  sendo  alguns 

curtíssimos,  de  modo  que  Plotino  profere  afirmações  que  podem ser  muito  difíceis  de  serem 

interpretadas, sem o conhecimento prévio da função dos conceitos com o mundo inteligível.  O 

primeiro capítulo desta dissertação foi  essencial,  para que fosse possível  tornar explícito o que 

estava implícito no tratado 5 [36].

Prossegue-se, então, para as considerações finais referentes ao estudo do tratado 5 [36] da 

Enéada I. Na introdução dessa dissertação, na parte sobre o método de trabalho, foi citado Eco e o  

critério de interpretação. Se uma interpretação parecer plausível em uma parte do texto, ela somente 

poderá ser aceita e confirmada se pelo menos não for questionada em outro ponto do texto. Esse 

critério foi útil para o estudo do tratado 5 [36], visto que Plotino mobiliza conceitos explicados em 

outros tratados das Enéadas.

Para Plotino, a felicidade consiste em uma disposição virtuosa. Essa disposição deve ser 

entendida como uma característica enraizada no comportamento de uma pessoa em agir de uma 

determinada forma. Ademais, essa disposição precisa ser entendida como algo profundo, que não é 

facilmente alterada.  Como consequência,  uma vez que a disposição não se altera facilmente,  a 

felicidade também não é algo que oscila com facilidade. Isso contribui para distinguir a felicidade 

do prazer. O prazer é algo momentâneo, exceto pela felicidade, que é um tipo específico de prazer 

em Plotino. Ela é um prazer duradouro.

O ser humano em Plotino deseja vida, sendo que vida não pode ser entendida no significado 

comum da biologia, ou se está vivo ou se está morto. A vida para esse filósofo está vinculada ao 

Intelecto (νοῦς).  Isso significa  que desejar  vida é  desejar  também um maior  nível  de quietude 

(ἡσυχίαν). Não há como alguém desejar mais vida e mais agitação (πολυπράγμονος). 

A felicidade em Plotino ocorre no presente, no agora, ela está acontecendo. Além disso, ela 

é medida em relação à eternidade.  Não se contabiliza o passado ou o futuro para a felicidade. 

Portanto,  as  memórias  não  contribuem  para  a  felicidade.  Conforme  ele  explica,  a  disposição 

virtuosa,  que é  um fenômeno que se  manifesta  no presente,  é  que contribui  para  a  felicidade.  

Afirmar que a memória não contribui para a felicidade, para o leitor na contemporaneidade, pode 

soar  como  algo  de  difícil  entendimento  ou  até  um  absurdo.  Todavia,  é  preciso  levar  em 

consideração a complexa relação de conceitos em Plotino, de modo a compreender o sentido da 

afirmação de que a felicidade é medida em relação à eternidade. O Gráfico 2 desta dissertação visa  

facilitar, pelo menos um pouco, o entendimento sobre como alguns conceitos estão articulados.



122

É  possível  para  Plotino  a  felicidade  e  o  sofrimento  coexistirem  e  isso  pode  parecer 

contraditório. A felicidade está vinculada ao inteligível, à disposição virtuosa, à parte superior da 

alma. Uma pessoa será menos feliz se ela desenvolver vícios ou se a parte inferior da alma for a  

mais dominante. Se uma pessoa sofrer algum dano no corpo, como uma infecção ou doença, esse 

ser humano irá sofrer. Entretanto, ele somente será menos feliz se deixar de ter uma disposição 

virtuosa e for afetada pelas agitações do tempo. Nesse sentido, o ser humano pode ser feliz e ao 

mesmo tempo sentir dor. 

Uma pessoa feliz é também uma pessoa com a alma mais bela em Plotino. Visto que é 

possível perceber o inteligível em movimento na direção da interioridade do próprio ser humano, a 

beleza da alma atua como um facilitador da atenção ao inteligível. Quando a alma está feia, o ser 

humano pode até buscar o inteligível em seu interior, todavia, a feiura da alma irá repelir a atenção 

do ser humano, expulsando a atenção em direção ao tempo, ou seja, para pensamentos futuros ou 

para as memórias.

Por fim, no último capítulo, Plotino explica que a felicidade não está nas ações, e sim na  

disposição virtuosa. O exemplo que o filósofo fornece comparando o sábio e o homem ignóbil, que 

é uma pessoa moralmente desprezível, ilustra adequadamente a diferença entre a função da ação e a  

função da disposição para a felicidade. Enquanto o sábio usufrui de um contentamento pelo bem 

praticado por outra pessoa, o homem ignóbil, mesmo realizando uma ação grandiosa que é salvar 

um país, não apresenta uma disposição virtuosa, já que pode praticar ações desprezíveis em outros 

contextos sociais.  O sábio expressa um zelo pelo bem-estar de outras pessoas e usufrui  de um 

estado de serenidade, enquanto o homem ignóbil não possui essa característica, ou seja, enquanto o 

sábio tem uma disposição virtuosa, o que contribui para a sua felicidade, o homem ignóbil tem uma 

disposição de vícios, mesmo que chegue a realizar uma ação de grande benefício para as outras 

pessoas.



123

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

a) Textos de Plotino

BARACAT  JÚNIOR,  José  Carlos.  Plotino,  Eneadas  I,  II  e  III;  Porfirio,  Vida  de  Plotino: 
introdução, tradução e notas.  2006. 2v Tese (doutorado) -  Universidade Estadual de Campinas, 
Instituto  de  Estudos  da  Linguagem,  Campinas,  SP,  2006.  Disponível  em: 
https://hdl.handle.net/20.500.12733/1603281. Acesso em: 22 nov. 2022.

PLOTIN. Traités 30-37. Traduções sob a direção de Luc Brisson e Jean-François. Paris. 
Flammarion, 2006.

PLOTINO. Enéadas I e II. Introdução, tradução e notas: Juvino A. Maia Jr. João Pessoa: 
Universidade Federal da Paraíba, 2021a. Disponível em: 
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/23562. Acesso em: 11 jul. 2024.

PLOTINO. Enéada III. Introdução, tradução e notas: Juvino A. Maia Jr. João Pessoa: Universidade 
Federal da Paraíba, 2021b. Disponível em: 
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/23568. Acesso em: 11 jul. 2024.

PLOTINO. Enéada IV. Introdução, tradução e notas: Juvino A. Maia Jr. Dados eletrônicos. João 
Pessoa: Ideia, 2022a. Disponível em: https://www.ideiaeditora.com.br/produto/eneada-vi-livro-i-
introducao-traducao-e-notas-juvino-a-maia/. Acesso em: 11 jul. 2024.

PLOTINO. Enéada V. Introdução, tradução e notas: Juvino A. Maia Jr. João Pessoa: Ideia, 2022b. 
Disponível em: https://www.ideiaeditora.com.br/produto/plotino-eneada-v/. Acesso em: 11 jul. 
2024.

PLOTINO. Enéada VI: livro I. Introdução, tradução e notas: Juvino A. Maia. João Pessoa: Ideia, 
2022c. Disponível em: https://www.ideiaeditora.com.br/produto/eneada-vi-livro-i-introducao-
traducao-e-notas-juvino-a-maia/. Acesso em: 13 jul. 2025.

PLOTINO. Plotini opera. tom. Ed. P. Henry/H.-R. Schwyzer. Leiden, 1951. Disponível em:
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/graeca/Chronologia/S_post03/Plotinos/plo_enn0.html

PLOTINUS. Enneads. Vol. I. Tradução: A. H. Armstrong. Cambridge: Harvard University Press, 
1966.

SANTOPRETE, Luciana Gabriela Soares. Platonismes de l’Antiquité Tardive - Les Platonismes de 
l'Antiquité Tardive. Disponível em: https://platonismes.huma-num.fr/. Acesso em: 10 jul. 2024. 

b) Bibliografia

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Tradução: Ivone Castilho Benedetti, 6. ed. São Paulo: 
Editora WMF Martins Fontes, 2012. 

AGGIO, Juliana Ortegosa. Prazer e desejo em Aristóteles. 2011. Tese (Doutorado em Filosofia) - 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 
doi:10.11606/T.8.2012.tde-10082012-185037. Acesso em: 2024-06-27. 

https://hdl.handle.net/20.500.12733/1603281
https://www.ideiaeditora.com.br/produto/eneada-vi-livro-i-introducao-traducao-e-notas-juvino-a-maia/
https://www.ideiaeditora.com.br/produto/eneada-vi-livro-i-introducao-traducao-e-notas-juvino-a-maia/
https://www.ideiaeditora.com.br/produto/plotino-eneada-v/
https://www.ideiaeditora.com.br/produto/eneada-vi-livro-i-introducao-traducao-e-notas-juvino-a-maia/
https://www.ideiaeditora.com.br/produto/eneada-vi-livro-i-introducao-traducao-e-notas-juvino-a-maia/
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/23568
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/23562


124

ALMEIDA, João Carlos da Silva. A questão da felicidade na crítica de Plotino a Aristóteles – I.4 
[46]. Guarulhos, 2023. Orientador: Maurício Pagotto Marsola. Dissertação (Mestrado em Filosofia) 
– Universidade Federal de São Paulo, Escola de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Guarulhos, 
2023. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução, introdução, posfácio e notas: André Malta. Rio de 
Janeiro: Forense, 2024.

BAL,  Gabriela.  Silêncio  e  contemplação:  uma  introdução  a  Plotino.  São  Paulo:  Paulus,  2007. 
Originalmente  apresentada  como  dissertação  de  mestrado  intitulada  O  silêncio  em  Plotino, 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2003. 

BARRETO DA SILVA, R.  B..  A felicidade no tratado I.4  de  Plotino:  breve conceituação em 
diálogo com peripatéticos, estoicos e epicuristas. Polymatheia - Revista de Filosofia, [S. l.], v. 13, n. 
23,  2021.  Disponível  em:  https://revistas.uece.br/index.php/revistapolymatheia/article/view/5650. 
Acesso em: 7 abr. 2024. 

BEZERRA. C.C. Compreender Plotino e Proclo, Petropolis, RJ: Vozes, 2006.

BRANDAO,  Bernardo  Guadalupe  dos  Santos  Lins.  Ascensão  e  virtude  em  Plotino.  2012. 
Universidade  Federal  de  Minas  Gerais,  [s.  l.],  2012.  Disponível  em: 
http://hdl.handle.net/1843/BUOS-99GJDV. Acesso em: 30 set. 2024.

BRANDÃO, Bernardo G. S. L. A união da alma e do intelecto na filosofia de Plotino.  Kriterion: 
Revista  de  Filosofia,  v.  48,  n.  116,  p.  481-491,  dez.  2007.  Disponível  em: 
https://doi.org/10.1590/s0100-512x2007000200013. Acesso em: 5 jul. 2024. 

BRANDÃO, Bernardo Guadalupe dos Santos  Lins.  Experiência mística e  filosofia  em Plotino. 
2006.  Dissertação  (Mestrado  em  Filosofia)  –  Universidade  Federal  de  Minas  Gerais,  Belo 
Horizonte,  2006.  Disponível  em: http://hdl.handle.net/1843/ARBZ-7X4KH9. Acesso em: 08 jul. 
2024. 

BRANDÃO, Bernardo Lins. A Filosofia Como Modo de Vida no Platonismo da Era Imperial e em 
Plotino.  Mirabilia,  n.  17,  p.  523-544,  jul./dez.  2013a.  Disponível  em: 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5180473.pdf. Acesso em: 7 jul. 2024.

BRANDÃO, Bernardo. Filosofia como modo de vida em Plotino. Revista Diálogos Mediterrânicos, 
[S.  l.],  n.  4,  p.  89–96,  2013b.  DOI:  10.24858/71.  Disponível  em: 
https://www.dialogosmediterranicos.com.br/RevistaDM/article/view/71. Acesso em: 30 set. 2024.

BRANDÃO, Bernardo. Contra os dois mundos em Plotino: uma interpretação a partir do Platão de 
Marcelo Marques.  Classica - Revista Brasileira de Estudos Clássicos, [S. l.], v. 31, n. 1, p. 229–
235,  2018.  DOI:  10.24277/classica.v31i1.724.  Disponível  em: 
https://revista.classica.org.br/classica/article/view/724.. Acesso em: 5 jul. 2024. 

BRANDÃO, Bernardo. Plotino. In: LOSSO, Eduardo Guerreiro; BINGEMER, Maria Clara; 
PINHEIRO, Marcus Reis. A mística e os místicos. 1. ed. São Paulo: Vozes, 2022. E-book. 
Disponível em: https://plataforma.bvirtual.com.br. Acesso em: 28 mar. 2025.

BUSSANICH, John. A metafísica do Uno. In: GERSON, Lloyd P. (Org.). Plotino. 1. ed. São Paulo: 
Ideias & Letras, 2017. p. 55-86.

http://hdl.handle.net/1843/BUOS-99GJDV


125

CARNIELLI,  Walter;  EPSTEIN,  Richard.  Pensamento  Crítico:  o  poder  da  lógica  e  da 
argumentação. São Paulo, Rideel, 2023.

CHIARADONNA, R. Eternity and Time.  In: WILBERDING, James. GERSON, Lloyd P. (Org.). 
New Cambridge Companion to Plotinus. Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2022. 
p. 267-288.

CHIARADONNA, R.  Plotino. Tradução: Mauricio Pagotto Marsola. São Paulo: Edições Loyola, 
2023. 

COSTA DAS CHAGAS, DEYSIELLE. O Poder absoluto do Uno-bem e a eternidade do mal em 
Plotino.  ANÁLAGOS,  v.  18,  n.  1,  17  jul.  2018.  Disponível  em: 
https://doi.org/10.17771/pucrio.ana.34396. Acesso em: 12 jul. 2024.

DHAMMAPADA. Dhammapada: Os ensinamentos de Buda. Tradução. José Carlos Calazans. São Pau-
lo: Mantra, 2021.

DILLON, John M. Uma ética para o sábio da Antiguidade Tardia. In: GERSON, Lloyd P. (Org.). 
Plotino. 1. ed. São Paulo: Ideias & Letras, 2017. p. 365-387.

FOLSCHEID, Dominique; WUNENBURGER, Jean-Jacques.  Metodologia filosófica.  São Paulo: 
Martins Fontes, 2013. 

GERSON, L. P. Plotinus on Happiness. Journal of Ancient Philosophy, São Paulo, v. 6, n. 1, p. 1-
20,  2012.  DOI:  10.11606/issn.1981-9471.v6i1p1-20.  Disponível  em: 
https://www.revistas.usp.br/filosofiaantiga/article/view/43310. Acesso em: 20 out. 2022.

HADOT, Pierre.  Exercícios Espirituais e Filosofia Antiga. Tradução: Flavio Fontenelle Loque e 
Loraine Oliveira. São Paulo: É Realizações, 2014.

HADOT, Pierre. O Que é filosofia antiga? São Paulo: Loyola, 2010. 

HADOT, P. Plotino ou a simplicidade do olhar. Tradução: L. Oliveira, F. F. Loque São Paulo: É 
Realizações, 2019.

KILLINGSWORTH, M. A.; GILBERT, D. T. A Wandering Mind Is an Unhappy Mind.  Science, 
v. 330,  n. 6006,  p. 932,  11 nov.  2010.  Disponível  em:  https://doi.org/10.1126/science.1192439. 
Acesso em: 16 abr. 2025.

LEROUX, George. A liberdade humana no pensamento de Plotino. In: GERSON, Lloyd P. (Org.). 
Plotino. 1. ed. São Paulo: Ideias & Letras, 2017. p. 339-363.

LIMA, Danillo Costa.  Conhecimento de Si como caminho filosófico em Platão, Plotino e Proclo. 
2018.281f. Dissertação (Mestrado) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2018.  Disponível  em:  https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/21491.  Acesso  em:  13 jul. 
2025. 

MALHADAS,  Daisi;  DEZOTTI,  Maria  Celeste  Consolin;  NEVES,  Maria  Helena  de  Moura. 
Dicionário grego-português.  2.  ed. Cotia,  SP: Ateliê Editorial;  Araçoiaba da Serra,  SP: Editora 
Mnema, 2022.

https://doi.org/10.17771/pucrio.ana.34396


126

MARSOLA, Maurício. Plotino e a escolha de Héracles. Paixões, virtude e purificação. Hypnos, ano 
14, n. 20, p. 61-74, 2008. Disponível em: https://hypnos.org.br/index.php/hypnos/article/view/249. 
Acesso em: 10 jul. 2025.

MORTLEY, Raoul.  Plotino, self e o mundo. Tradução: Julio Cesar Moreira. São Paulo: Edições 
Loyola, 2018.

NARBONNE, Jean-Marc. A metafísica de Plotino. Tradução: Mauricio Pagotto Marsola. São Pau-
lo: Paulus, 2014.

O'BRIEN, Denis. Eternidade e tempo.  In: GERSON, Lloyd P. (Org.).  Plotino. 1. ed. São Paulo: 
Ideias & Letras, 2017. p. 205-230.

OLIVEIRA, Loraine. Conhecer o tempo, conhecer no tempo (considerações sobre o tempo, mito e 
razão em Plotino). Hypnos, n. 18, p. 78-89, 2007. Disponível 
em: https://hypnos.org.br/index.php/hypnos/article/view/438/486. Acesso em: 14 jul. 2025. 

OLIVEIRA,  L.;  SOARES  SANTOPRETE,  L.  G.;  FERNANDES,  M.  G.  Segundo  repertório 
bibliográfico  dos  estudos  em  língua  portuguesa  dedicados  a  Plotino  e  ao  Neoplatonismo  da 
Antiguidade Tardia. Classica - Revista Brasileira de Estudos Clássicos, [S. l.], v. 33, n. 2, p.  259–
285,  2020.  DOI:  10.24277/classica.v33i2.865.  Disponível  em: 
https://revista.classica.org.br/classica/article/view/865. Acesso em: 07 abr. 2024. 

OPSOMER,  J.  Matter  and  Evil.  In:  WILBERDING,  James.  GERSON,  Lloyd  P.  (Org.).  New 
Cambridge Companion to Plotinus. Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2022. p. 
341-362.

RAPPE,  Sara.  Autoconhecimento  e  subjetividade  nas  Enéadas.  In:  GERSON, Lloyd P.  (Org.). 
Plotino. 1. ed. São Paulo: Ideias & Letras, 2017. p. 291-317.

REALE, Giovanni. História da filosofia antiga. São Paulo: Loyola, 1994. v.4, p. 522. 

REIS, W. O treinamento da atenção em prol da consciência do bem em Plotino. Sapere Aude, v. 14, 
n. 28, p. 812-820, 26 dez. 2023

SANTOPRETE, L. G. S.; OLIVEIRA, L.; CALDAS, E. F. de. Primeiro repertório bibliográfico dos 
estudos em língua portuguesa dedicados ao Neoplatonismo da Antiguidade Tardia. Parte II: Elenco 
de  autores  e  títulos.  Revista  Archai,  [S.  l.],  n.  5,  p.  236–287,  2011.  Disponível  em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/archai/article/view/2946. Acesso em: 07 abr. 2024. 

SANTOS, Breno Ricardo Guimarães; MERLUSSI, Pedro. Virtue epistemology - Epistemologia da 
virtude. Intuitio,  v. 8,  n. 1,  p. 325,  31 jul.  2015.  Disponível  em: https://doi.org/10.15448/1983-
4012.2015.1.19738. Acesso em: 21 jul. 2025. 

SCHIOCHETT, Daniel;  O tempo na terceira  Enéada de Plotino,  PERI,  v.  01,  n.  01,  p.  11-20. 
Disponível em: https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/peri/article/view/811 Acesso em: 3 maio 2024. 

SEVERINO, Antonio Joaquim. Como se ler um texto de filosofia. São Paulo: Paulus, 2008. 

https://doi.org/10.15448/1983-4012.2015.1.19738
https://doi.org/10.15448/1983-4012.2015.1.19738
https://hypnos.org.br/index.php/hypnos/article/view/438/486


127

SILVA, Robert Brenner Barreto da. A pesquisa plotiniana na literatura brasileira. Heródoto: Revista 
do Grupo de Estudos e Pesquisas sobre a Antiguidade Clássica e suas Conexões Afro-asiáticas, v. 9, 
n. 2,  p. 134-161, 28 maio 2025. Disponível em: https://doi.org/10.34024/herodoto.2024.v9.20584. 
Acesso em: 28 jul. 2025. 

SMITH, Andrew. Eternidade e tempo.  In: GERSON, Lloyd P. (Org.).  Plotino. 1. ed. São Paulo: 
Ideias & Letras, 2017. p. 231-253.

SOUZA, Edvaldo Ribeiro. A felicidade no tratado 46 de Plotino. Revista Theoria, v. 9, 1 mar. 2024. 
Disponível em: https://doi.org/10.5281/zenodo.10735507. Acesso em: 20 jul. 2025. 

SOUZA,  Edvaldo  Ribeiro  de.  Virtude  e  felicidade  nos  tratados  19  e  46  de  Plotino.  2016. 
Dissertação (Mestrado) - Escola de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade Federal de 
São  Paulo  (UNIFESP),  Guarulhos,  2016.  Disponível  em: 
http://repositorio.unifesp.br/handle/11600/49064. Acesso em: 08 abr. 2024.

VORKAPIC, Camila. Bem-estar com neurociência. São Paulo: Edições 70, 2024.

TUOMINEN, M. Virtude and hapiness.  In:  WILBERDING, James. GERSON, Lloyd P. (Org.). 
New Cambridge Companion to Plotinus. Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2022. 
p. 363-385.

WILBERDING,  James;  GERSON,  Lloyd.  New  Cambridge  Companion  to  Plotinus.  [S.  l.]: 
Cambridge University Press, 2022.

ZAMORA CALVO, José María. Happiness and Homonymy of Life in Plotinus. Problemos, v. 98, 
p. 45-57, 23 out. 2020c. Disponível em: https://doi.org/10.15388/problemos.98.4. Acesso em: 20 
out. 2022.

ZAMORA CALVO, José Maria. A amizade do sábio em Plotino. Journal of Ancient Philosophy, v. 
2, n. 1, 1 jun. 2008. Disponível em: https://doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v2i1p1-24. Acesso em: 
23 nov. 2022.

https://doi.org/10.5281/zenodo.10735507

