
 

i 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA 

FACULDADE DE LETRAS 

PROGRAMAS DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS: ESTUDOS LITERÁRIOS 

 

 

 

Delphin Manga 

 

 

 

 

 

As manifestações culturais e religiosas na sociedade cabo-verdiana na obra A Ilha 

Fantástica de Germano Almeida 

 

 

 

 

 

 

 

Juiz de Fora 

2025 



 

ii 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA 

FACULDADE DE LETRAS 

PROGRAMAS DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS: ESTUDOS LITERÁRIOS 

 

Delphin Manga 

 

 

 

As manifestações culturais e religiosas na sociedade cabo-verdiana na obra A Ilha 

Fantástica de Germano Almeida. 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras: Estudos Literários, área 

de concentração em Literatura, Crítica e 

Cultura, da Faculdade de Letras da 

Universidade Federal de Juiz de Fora como 

requisito parcial para obtenção do título de 

Mestre em Letras. 

Professor orientador: Dr. Anderson Bastos 

Martins 

Linha de Pesquisa (1): Literatura, Crítica e 

Cultura. 

 

 

Juiz de Fora 

2025 



 

iii 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 
 

 



 

v 
 

 

 



 

vi 
 

É com humildade e orgulho que dedico esta dissertação a todos 

os filhos e filhas da Costa da Guiné - os que ficaram e os que 

foram levados. Que a palavra escrita nos ajude a reconstruir 

pontes, a curar feridas e a honrar a memória dos que vieram 

antes de nós. 

            



 

vii 
 

AGRADECIMENTOS 

Antes de tudo, gostaria de expressar minha profunda gratidão à linhagem de meus 

ancestrais maternos e paternos, por meio dos quais vim ao mundo. É através de sua luz, 

sabedoria, proteção e inspiração que sigo meu caminho na vida, como continuidade humilde 

de sua existência. Que este trabalho seja uma expressão da minha eterna gratidão. 

Rendo homenagem, In memoriam, aos meus avôs Thomas Manga e Alkeita Bassène, 

que abriram as primeiras portas para a minha educação. Sua visão e seus sacrifícios traçaram 

o caminho que sigo hoje. 

Agradeço de coração aos meus pais, Brisily e Angèle Bassène pelo apoio 

incondicional ao longo de toda a minha trajetória escolar. Seu amor constante e presença 

firme foram os pilares da minha realização. 

Meus sinceros agradecimentos também ao meu orientador, professor Anderson 

Bastos Martins, por me oferecer a preciosa oportunidade de continuar minhas pesquisas no 

Brasil. Sua orientação científica, seus conselhos sábios e sua generosidade enriqueceram 

imensamente este trabalho. 

Não posso deixar de mencionar o professor Eugène Dama, meu primeiro professor 

de português, que despertou em mim, ainda no colégio, um profundo interesse por esta bela 

língua. Sua paixão contagiante marcou meus primeiros passos nesta área, igualmente ao meu 

orientador professor José Horta, do mestrado na Universidade Cheikh Anta Diop de Dakar, 

por suas contribuições valiosas durante minha formação. 

Agradeço sinceramente à Universidade Federal de Juiz de Fora por ter me acolhido 

e por me oferecer esta oportunidade única de aprender e construir pontes de saber entre os 

países do Sul global. Como africano, sinto-me honrado por ter podido fazer parte deste 

espaço de intercâmbio acadêmico e humano. 

Agradeço ainda ao senhor Pierre Apakénaw Sagna, sua esposa Espérance Manga 

pela ajuda valiosa, e à minha tia Justine Manga, cujo apoio financeiro e afetivo foi 

fundamental nos momentos decisivos. 

Aos meus irmãos e minha irmã - Milaire, Vélange Attingo e Héléonor Manga - 

agradeço pelo apoio moral nos momentos de distância e saudade da família. 



 

viii 
 

Não posso deixar de agradecer aos meus tios Dieudonné, Noël e Vladmir, Alphonse 

que estiveram presentes com apoio e incentivo. 

A todas as pessoas que, de alguma forma, contribuíram para esta caminhada: recebam 

aqui a expressão da minha mais sincera gratidão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                          

 



 

ix 
 

A Voz do Povo 

A literatura africana é hoje um dos instrumentos mais ricos 

para revelar e recuperar a verdadeira identidade da cultura 

africana com seus mitos, ritos e costumes. Através da literatura 

será possível retomar num tempo novo as raízes autenticas da 

África, a partir de uma visão própria do seu povo, representado 

pelos autores africanos 

Fernando Augusta Albuquerque Mourão    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

x 
 

SUMÁRIO 

Esta dissertação propõe analisar as manifestações culturais e religiosas da sociedade 

cabo-verdiana por meio da obra A Ilha Fantástica, de Germano Almeida. O estudo evidencia 

o impacto histórico da colonização portuguesa em Cabo Verde, especialmente por meio de 

eventos marcantes como a abolição da escravidão em 1869, e traça a evolução da literatura 

cabo-verdiana desde suas origens no século XV até o surgimento de autores 

contemporâneos, entre os quais se destaca Germano Almeida. A partir da análise dessa obra, 

a pesquisa explora a representação de elementos culturais como a língua crioula, a música, 

a dança, o casamento e a gastronomia, entendidos como vetores de expressão da identidade 

cabo-verdiana. Examina também as tradições religiosas, crenças populares, expressões 

artísticas e rituais relacionados à morte, revelando a riqueza simbólica e espiritual do 

arquipélago. Por meio de uma leitura literária, o trabalho destaca o papel da ficção na 

preservação e valorização do patrimônio cultural cabo-verdiano. 

Palavras-chave: Manifestações, Cultura, Religião, Sociedade, Cabo Verde, A Ilha 

Fantástica, Germano Almeida 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 
 

 

RÉSUMÉ 

Cette dissertation se propose d’analyser les manifestations culturelles et religieuses 

de la société cap-verdienne à travers l’œuvre L’Île Fantastique de Germano Almeida. 

L’étude met en lumière l’impact historique de la colonisation portugaise sur le Cap-Vert, 

notamment à travers des événements majeurs tels que l’abolition de l’esclavage en 1869, et 

retrace l’évolution de la littérature cap-verdienne, depuis ses origines au XVe siècle jusqu’à 

l’émergence d’auteurs contemporains dont Germano Almeida. À partir de l’analyse de cette 

œuvre, le travail explore la représentation d’éléments culturels tels que la langue créole, la 

musique, la danse, le mariage et la gastronomie, en tant que vecteurs d’expression de 

l’identité cap-verdienne. Il examine également les traditions religieuses, les croyances 

populaires, les expressions artistiques et les rituels liés à la mort, révélant la richesse 

symbolique et spirituelle de l’archipel. À travers une lecture littéraire, cette recherche met 

en évidence le rôle de la fiction dans la préservation et la valorisation du patrimoine culturel 

cap-verdien. 

Mots-clés : Manifestations, Culture, Religion, Société, Cap-Vert, L’Île Fantastique 

Germano Almeida 

 



 

1 
 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................2 

CAPÍTULO I - História de Cabo Verde até a Descolonização ........................................12 

Descolonização ....................................................................................................................20 

CAPÍTULO II. História da Literatura até Germano Almeida ......................................24 

1. Nascimento da literatura cabo-verdiana contexto histórico do Século XVI. – Dois autores 

cabo-verdianos do século VXI .............................................................................................24 

2. Nascimento da literatura cabo-verdiana: contexto histórico do Século XIX. – Abolição da 

escravatura 1869 ..................................................................................................................24 

CAPITULO II -  A Ilha Fantástica: língua, música e dança, Casamento, culinária......32 

1. Língua crioula em A Ilha Fantástica..................................................................................40 

2. Música e Dança: os bailes de ca nha Dalina.......................................................................47 

3. Culinária, « tempo da água »: o milho, o feijão e batata em abundante nos pés-de-

banco....................................................................................................................................52 

4. Casamento: a questão da virgindade da noiva...................................................................55 

CAPÍTULO III – Tradição, Religião, Crenças e Artes, os rituais da Morte...................68 

1. Tradição com a estratégia de abordagem de namoro.........................................................68 

2. Religião: padre Higgino - sacerdote alegre e popular e Padre Porfírio – sacerdote e 

representante da igreja católica na ilha de Boa Vista.............................................................72 

3. As Crenças e Artes............................................................................................................79 

4. Rituais da Morte................................................................................................................93 

Considerações finais ......................................................................................................... 104 

Referencias bibliográficos .................................................................................................107 

     

 

 

 

 

 



 

2 
 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

A presente pesquisa justifica-se pela relevância histórica, cultural e simbólica que o 

estudo da literatura africana de língua portuguesa em particular o de Cabo Verde possui, 

especialmente no contexto pós-colonial. Dessa forma, esta pesquisa tem como objetivo geral 

analisar as manifestações culturais e religiosas da sociedade cabo-verdiana presentes na obra 

A Ilha Fantástica, compreendendo-as como expressões de uma memória ancestral que 

resiste à homogeneização colonial e reafirma a identidade africana no espaço atlântico. Os 

objetivos específicos incluem a investigação das tradições populares representadas no 

romance bem como a identificação de elementos de sincretismo religioso. A obra A Ilha 

Fantástica, de Germano Almeida, oferece um retrato profundo e multifacetado da sociedade 

cabo-verdiana, com destaque para suas manifestações culturais e religiosas, herdeiras de um 

passado marcado pela colonização, escravização e pela mestiçagem forçada.  

 Partindo do ponto de vista de um pesquisador senegalês, descendente dos povos da 

Costa da Guiné, região historicamente submetida à violência do Tráfico Atlântico de 

escravizados desde o século XV, minha trajetória pessoal e acadêmica confere à pesquisa 

um significado particular. Este trabalho busca também ser um gesto de reconexão com uma 

memória ancestral compartilhada entre Cabo Verde e o continente africano, que a literatura 

de Almeida ajuda a preservar, valorizar e reinterpretar nos diferentes espaços linguísticos do 

continente, especialmente em Boa Vista. É nesse horizonte que se insere a presente pesquisa, 

cujo foco recai sobre as manifestações culturais e religiosas da sociedade cabo-verdiana na 

obra A Ilha Fantástica, do renomado escritor Germano Almeida. 

Sendo originário do Senegal, país de tradição francófona, minha trajetória acadêmica 

foi marcada por uma aproximação progressiva com a língua portuguesa, iniciada ainda no 

colégio, passando pelo liceu e aprofundada na Universidade Cheikh Anta Diop de Dakar 

(UCAD). Este percurso de aprendizagem não se limitou ao domínio linguístico, mas evoluiu 

para um genuíno interesse pelas culturas lusófonas, em especial pela literatura africana de 

expressão portuguesa, mas também brasileira e portuguesa. Ao escolher estudar a obra de 

um autor cabo-verdiano, busco não apenas ampliar meu conhecimento sobre a diversidade 



 

3 
 

literária africana e suas manifestações culturais, mas também contribuir para o diálogo 

intercultural entre povos africanos separados por fronteiras linguísticas herdadas da 

colonização. 

Portanto, durante o desenvolvimento da minha pesquisa de dissertação intitulada As 

manifestações culturais e religiosas da sociedade cabo-verdiana na obra A Ilha Fantástica 

de Germano Almeida, enfrentei uma série de desafios que marcaram profundamente minha 

trajetória acadêmica. Apesar de o Senegal manter relações culturais e acadêmicas com países 

lusófonos, o acesso às obras literárias africanas escritas em português ainda é bastante 

limitado. Especificamente em relação à produção de Germano Almeida, reconhecido como 

um dos maiores nomes da literatura cabo-verdiana e da lusofonia, encontrei sérias 

dificuldades tanto no meu país de origem quanto no Brasil.  

Ao ingressar na Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF), esperava encontrar 

maior disponibilidade de acervo referente à literatura africana de língua portuguesa.  No 

entanto, constatei uma carência significativa nas bibliotecas da instituição, especialmente no 

que diz respeito à obra de Germano Almeida, encontrei também o silêncio -  o silêncio das 

bibliotecas que não guardavam os livros de Germano, o silêncio das instituições que pouco 

valorizam a literatura africana em língua portuguesa. Fora o romance A Ilha Fantástica, 

essencial para minha análise que trouxe comigo ao vir no Brasil, as demais obras do autor 

não estavam disponíveis fisicamente, o que me obrigou a recorrer a versões digitais, muitas 

vezes de difícil acesso e qualidade variável para ter uma referência bibliográfica. 

 A escolha de A Ilha Fantástica como objeto de análise se deve à riqueza com que 

Germano Almeida retrata o cotidiano de Cabo Verde, em particular as dimensões culturais 

e religiosas que moldam a identidade do arquipélago. Ao ler a obra, encontrei ecos de minha 

própria cultura: crenças, práticas religiosas, modos de viver e resistir. Através de sua escrita 

marcada pela oralidade, pelo humor e por uma crítica social sutil, Almeida ofereceu um 

retrato vivo de práticas, crenças e modos de vida profundamente enraizados na experiência 

cabo-verdiana. As manifestações religiosas presentes na obra que dialogam com o 

catolicismo, com elementos africanos e com a religiosidade popular revelam um sincretismo 

típico das sociedades pós-coloniais africanas, tornando-se um ponto central de interesse para 

esta pesquisa. Dessa forma, esta investigação pretende analisar como as expressões culturais 

e religiosas são representadas literariamente por Germano Almeida, compreendendo seu 



 

4 
 

papel na construção de uma memória coletiva e identitária.  Além disso, a pesquisa busca 

refletir as dinâmicas sociais, históricas e simbólicas da sociedade cabo-verdiana. Assim, este 

trabalho também é, em alguma medida, um reflexo do meu próprio percurso como estudante 

africano que, ao transitar entre idiomas e culturas, encontra na literatura um espaço de 

reconhecimento, intercâmbio e valorização da diversidade que caracteriza o continente 

africano. 

 A escolha desta temática de pesquisa nasce da confluência entre uma trajetória 

pessoal de aprendizagem e o desejo de aprofundar a compreensão sobre a diversidade 

cultural africana expressa na literatura. Como estudante senegalês francófono, minha 

aproximação com a língua portuguesa abriu horizontes para o conhecimento de realidades 

africanas diversas, unidas por um passado colonial comum, mas marcadas por experiências 

culturais singulares.  Como jovem pesquisador da etnia Felupes, natural da região da 

Casamansa 1ligada historicamente com o arquipélago de Cabo Verde, compreendo esta 

pesquisa como um gesto de reencontro com parte da história dos meus antepassados, muitos 

dos quais foram arrancados de suas terras e levados às ilhas de Cabo Verde, onde deram 

origem a uma nova configuração social e cultural. Essa ponte entre continente e arquipélago, 

entre memória e identidade, foi um dos fios invisíveis que sustentaram este trabalho. Mais 

do que uma análise literária, esta dissertação foi também uma busca pessoal, um retorno 

simbólico às raízes que nos unem enquanto povos africanos.  Acredito que essa aproximação 

entre culturas africanas de diferentes esferas linguísticas pode enriquecer os estudos 

literários e promover uma visão mais integrada da literatura do continente. 

Por isso, desde sua independência em 1960, apesar de ser um país oficialmente 

francófono, o Senegal mantém uma relação profunda e histórica com a língua portuguesa, 

tanto por razões geopolíticas e coloniais quanto por vínculos culturais e acadêmicos que vêm 

se fortalecendo ao longo das últimas décadas. A introdução formal da língua portuguesa no 

sistema educacional senegalês remonta ao ano de 1972, graças ao esforço intelectual e 

político do poeta e presidente Léopold Sédar Senghor, um dos maiores defensores do diálogo 

entre culturas africanas e da valorização das línguas como instrumentos de integração 

continental. Senghor acreditava que o ensino da língua portuguesa no Senegal representava 

uma ponte entre o país e os demais povos africanos de língua portuguesa, especialmente na 

                                            
1 Casamansa: é uma região do Senegal localizada ao sul da Gâmbia   e norte da Guiné Bissau. A língua 

crioula de base portuguesa é falada em Casamansa. 



 

5 
 

África Ocidental (Guiné-Bissau, Cabo Verde). Senghor, a sua poética e os valores da 

Negritude representam uma vontade forte de construir uma ponte entre África, Portugal e o 

Mundo. Com a sua obra estabeleceu laços universais e solidariedades com toda a 

Humanidade. 

J’écoute au fond de moi le chant à voix d’ombre des 

saudades2 

Est-ce la voix ancienne, la goutte de sang portugais qui 

remonte du fond des 

âges? 

Mon nom qui remonte à sa source ? 

Goutte de sang ou bien Senhor3, le sobriquet qu’un capitaine 

donna autrefois à 

un brave laptot4 ? 

J’ai retrouvé mon sang, j’ai découvert mon nom l’autre 

                                            
2 Tradução nossa do poema de Léopold Sédar Senghor: 

Escuto no fundo de mim o canto em voz de sombra das saudades 

 Será a voz antiga, a gota de sangue português que remonta do fundo dos tempos? 

 Meu nome que volta à sua fonte? 

 Gota de sangue ou bem Senhor , o apelido que um capitão deu outrora a    

um bravo marinheiro? 

 Encontrei meu sangue, descobri meu nome no outro ano em Coimbra, sob    

a mata dos livros. (Senghor, 1961, p.49) 

 

3 Senhor: além de significar “senhor” em português, aqui tem duplo sentido tanto como apelido dado 

por um capitão, quanto uma marca de mestiçagem cultural. 

4 Laptot: termo usado nas colônias francesas da África Ocidental para designar marinheiros ou 

auxiliares africanos que trabalhavam nos navios coloniais. 



 

6 
 

année à Coïmbre5, sous 

la brousse des livres.  

Aqui, Senghor interroga sua memória ancestral, evocando a ideia de um sangue 

português que corre em suas veias, não como herança colonial imposta, mas como uma parte 

viva e ambígua de sua identidade. O "sangue português" representa tanto uma herança 

histórica dolorosa quanto uma ligação afetiva e cultural profunda com Portugal, 

especialmente através da língua e da saudade. Assim, Senghor continua este poema 

intitulado "Élégie des saudades” que é um dos textos mais simbólicos da obra Nocturnes, e 

talvez o que mais profundamente articula o vínculo entre África e Portugal na poesia de 

Senghor. A dedicatória a Humberto Lemos, poeta e intelectual português, já indica o tom de 

diálogo cultural e afetivo. O título do poema inscreve a palavra "saudade”, intraduzível em 

muitas línguas como conceito poético universalizado, mas com raízes lusas. O poeta Léopold 

Sédar Senghor liga seu movimento da Negritude com a presença portuguesa no mundo, 

sobretudo com seu país, com este trecho: 

 

Je confonds 6confonds, je confonds present et passé 

Mon sang portugais s’est perdu dans la mer 

de ma Négritude. 

Amalia Rodriguez, chante ô chante de ta 

voix basse les saudades de mes amours 

     anciennes 

Des fleuves des forêts des voiles, des océans 

des plages de soleil 

                                            
5 Coïmbre: refere-se à cidade de Coimbra, em Portugal, associada à tradição universitária e literária, 

símbolo da descoberta intelectual e espiritual. 

6 Tradução nossa do poema de Léopold Sédar Senghor: 

Confundo, confundo, confundo presente e passado 

Meu sangue português perdeu-se no mar da minha Negritude. 

Amália Rodrigues, canta, ó canta com tua voz baixa as saudades dos meus amores 

  antigos, 

Dos rios, das florestas, das velas, dos oceanos, das praias de sol, 

E dos golpes dados e do sangue derramado por coisas fúteis. 

Escuto, no mais profundo de mim, o lamento em voz de sombra das saudades. 

 



 

7 
 

Et les coups donnés et le sang versé pour 

des choses futiles. 

J’écoute au plus profond de moi la plainte à voix 

d’ombre des saudades. (Senghor, 1961, p.49). 

A apologia da Negritude aparece ligada à presença portuguesa numa elegia que fala 

de tempos remotos, em que se lembram as batalhas travadas em África, e cuja expressão 

recorre mesmo aos signos do código linguístico português. Senghor vai mais longe dizendo 

que o nome da sua aldeia natal, Joal, vem do português: “A minha aldeia natal, Joal, disso é 

testemunho, com seu nome português e a fortaleza que, quando nasci, ainda se mantinha de 

pé” (Senghor, 1975, p. 32).  Léopold Sédar Senghor, no discurso “Lusitanidade e 

Negritude", proferido em 1975 na Academia das Ciências de Lisboa, afirma que um dos 

elementos que mais fortemente liga África a Portugal é a língua portuguesa como ponte 

cultural. Senghor destaca que a língua portuguesa, pela sua história de contato com culturas 

africanas, não é apenas um instrumento colonial, mas um espaço de encontro, de mestiçagem 

e de criação cultural entre África e Portugal. Ele vê na língua uma ferramenta que permitiu 

à África lusófona expressar sua identidade, sua dor e sua beleza, inserindo-se no mundo sem 

perder sua essência. Esse ponto é central no discurso, pois conecta a Lusitanidade (a 

identidade cultural portuguesa, marcada por sua abertura ao mundo) com a Negritude 

(movimento de afirmação da identidade negra), propondo que ambas as culturas têm 

potencial de diálogo e enriquecimento mútuo. Graças a seu pensamento universal e ao 

dialogo das culturas, a língua portuguesa torna-se uma das línguas nos currículos acadêmicos 

do Senegal.  

A difusão da língua portuguesa no meio acadêmico se consolidou a partir da criação 

de uma cátedra de estudos portugueses na Universidade Cheikh Anta Diop de Dakar 

(UCAD), com apoio do Instituto Camões, que promove a língua e cultura portuguesa nas 

regiões do país. A partir dessa estrutura, estudantes senegaleses puderam ter acesso a cursos 

de língua portuguesa, literatura lusófona e estudos culturais, aproximando-se do universo da 

Comunidade dos Países de Língua Portuguesa (CPLP). Além da dimensão acadêmica e 

diplomática, a relação do Senegal com o português tem raízes históricas profundas, 

especialmente na região sul do país: a Casamansa, onde se encontra um número significativo 

de falantes de português ou crioulos de base portuguesa. Esta região foi, durante parte do 

período colonial, administrada pelos portugueses, tendo vínculos administrativos com Cabo 

Verde e Cacheu (na atual Guiné-Bissau). 



 

8 
 

Assim, durante o período colonial, Casamansa fazia parte das possessões portuguesas 

na África Ocidental, sob a jurisdição do governo de Cabo Verde, sendo uma zona de contato 

intenso entre populações africanas e colonizadores lusófonos. Até hoje, muitos habitantes 

da Casamansa mantêm relações culturais, familiares e linguísticas com a Guiné-Bissau e 

Cabo Verde, e há famílias onde o português ou o crioulo é ainda falado, sobretudo em 

contextos sociais ou religiosos. Essa herança lusófona também se reflete na prática religiosa 

(com influência católica e missionária portuguesa), nas tradições orais, culinárias e na 

música, com traços culturais que se distinguem do norte francófono do país. 

Com efeito, o Senegal tornou-se membro observador associado da Comunidade dos 

Países de Língua Portuguesa (CPLP), o que reforça ainda mais sua intenção de se aproximar 

dos países lusófonos, tanto em termos culturais quanto estratégicos. Esta filiação representa 

não apenas um gesto diplomático, mas uma escolha geopolítica coerente com a história e 

com as elites do país, buscando fortalecer laços econômicos, educacionais e culturais com 

Angola, Cabo Verde, Guiné-Bissau, Moçambique, Brasil, Portugal, São Tomé e Príncipe e 

outros países membros da CPLP. Como observador, o Senegal participa de projetos de 

cooperação, intercâmbio acadêmico e iniciativas culturais que envolvem a língua portuguesa 

como veículo de integração regional. Essa participação também abre portas para 

pesquisadores senegaleses atuarem em áreas de estudos lusófonos, como é o meu caso e da 

minha geração que estão a estudar em outras universidades portuguesas e brasileiras. 

No que diz respeito a Germano Almeida, ele se auto define como contador de 

estórias, reforçando a oralidade e a tradição narrativa africana que influenciam 

profundamente sua obra. Almeida é um dos nomes mais populares da moderna literatura 

cabo-verdiana, nasceu na ilha de Boa Vista, Cabo Verde, em 1945, numa zona intermédia 

entre rural e urbana.   Em 1965, faz tropa em Angola numa zona de confronto. Recebeu uma 

bolsa da Gulbenkian para estudar Direito na Universidade Clássica de (Lisboa), em 1970.  

Regressando a Cabo-verde em 1977, ele viveu na ilha de São Vicente onde exerceu a 

profissão de advogado tendo já desempenhado funções como Procurador-Regional da 

República. Apreço pela leitura e pelo jornalismo tem acompanhado desde sempre a sua vida.  

Para além da produção literária, tem sido responsável por projetos tão importantes da vida 

cultural cabo-verdiana. 



 

9 
 

No campo da literatura foi um dos fundadores da revista Ponto & Vírgula (1983-

1987), com Leão Lopes e Rui Figuereiro. Como disse Maria Raquel Álvares Mendes “A 

revista Ponto & Vírgula funciona como órgão de reflexão, de crítica, de criação e inovação 

literária que procura analisar os valores do passado à luz do presente histórico” (Mendes, 

apud Oliveira, 2017, p.43). Além do jornal Água Viva (1991-1992), de que foi coproprietário 

e diretor e da Ilhéu Editora (1989), colabora ainda com o diário português O Público. 

Germano Almeida publicou pela primeira vez na revista Ponto & Vírgula « estórias », 

assinadas com pseudónimo de Romualdo Cruz no início dos anos 80.  Com efeito, mais tarde 

estas « estórias » vão ser reeditadas com o título A Ilha Fantástica em 1994. No campo 

literário, Germano Almeida entrou na literatura cabo-verdiana com a publicação da sua 

famosa obra O testamento de Sr. Nepomuceno da Silva Araújo em 1989, pela São Vicente 

Ilhéu Editora.  

Germano Almeida é frequentemente associado ao realismo social e ao pós-

modernismo cabo-verdiano, mas, mais do que seguir uma escola estrita, ele desenvolveu um 

estilo literário muito próprio, marcado por: narrativa irônica e crítica: aborda com humor, 

ironia e espírito crítico as contradições sociais, políticas e culturais de Cabo Verde, Memória 

e identidade: sua obra reflete sobre a identidade cabo-verdiana, os efeitos do colonialismo e 

a complexidade das relações humanas. Através da análise de Maria Raquel Alvares Mendes, 

compreendemos por que Germano Almeida não escolhe uma escola estrita. “A sua obra 

ficcional está muito marcada por vivências profissionais, memórias de infância e estórias 

contadas à porta de casa que fazem parte da autenticidade popular e mesmo da reinvenção 

da sua escrita, representativa do mundus da crioulidade”. (Oliveira, 2017, p. 9).  Mas também 

a hibridação cultural mistura elementos da tradição oral africana com formas narrativas 

ocidentais, promovendo um discurso literário mestiço. “Germano Almeida pertence à 

geração que teve o privilégio de entrar no universo da ficção pelas palavras ouvidas, não 

sendo por isso estranho que essa marca da oralidade esteja presente na sua escrita literária”. 

(Oliveira, 2017, p. 9).   

Embora não pertença formalmente a uma corrente literária única, Germano Almeida 

é uma das maiores expressões do movimento literário pós-independência em Cabo Verde, 

surgido após 1975, com autores que buscavam refletir sobre a nação recém-independente, 

suas raízes e seus desafios contemporâneos. Como nos informa a pesquisadora Maria 

Raquel, “As suas preocupações dominantes consistem em representar a especificidade de 



 

10 
 

cada ilha, pondo a tónica em marcas diferenciais, sobre um fundo de semelhanças, 

personalizando cada conjunto de diferenças consoante a comunidade representativa” 

(Oliveira, 2017, p.12). Assim ela continua  

Na sua diversidade textual e temática, Ponto & vírgula dá a conhecer como 

referimos, as tradições e aspirações do povo de Cabo Verde, como forma de 

repensar a sua cultura, a vivência, a identidade e a maneira de estar no mundo 

do homem cabo-verdiano (Oliveira, 2017 p.41) 

 Até o presente, Germano Almeida 7escreveu em diversos gêneros: romances, contos, 

crônicas, e publicou várias obras literárias a saber: O Meu Poeta (1990), A Ilha Fantástica 

(1994) , leitura obrigatório no ensino Secundário em Cabo Verde, Os dois Irmãos (1995), 

Estórias de Dentro de Casa (1996), Os dias das Calças Roladas (1992), história da 

contestação popular à lei de base da reforma agrária), O mar na Lajinha (2004), Eva (2006), 

A morte do ouvidor (2010), De Monte Cara vê-se o mundo (2014), Regresso ao Paraíso 

(2015), O Fiel Defunto (2018), O Último Mugido (2020),  Infortúnios de um Governador 

nos Trópicos (2023). Sua última obra é Crimes Nas Correntes D’Escritas (2025). 

As obras de Germano Almeida foram traduzidas em várias línguas: francês, 

espanhol, italiano, inglês, alemão e editadas em muitos países. Germano Almeida foi o 

vencedor da trigésima edição do prêmio Camões de literatura portuguesa em 2018. Este 

prêmio Camões coincide com o mesmo ano da publicação da sua décima oitava obra, 

intitulada O Fiel Defunto.  Este prêmio maior da literatura portuguesa foi atribuído 

anteriormente ao poeta existencialista e ficcionista pós-colonial Arménio Vieira em 2009. 

Assim, Germano Almeida é o segundo nativo das ilhas cabo-verdianas a ganhar este prémio 

maior da literatura portuguesa nove anos depois de Vieira. Arménio Adroaldo Vieira e Silva, 

nascido em 29 de janeiro de 1941, na cidade da Praia, é um dos mais notáveis escritores e 

poetas de Cabo Verde. A sua escrita é marcada por um lirismo sofisticado, pensamento 

crítico e profunda consciência histórica, elementos que o tornaram uma figura central da 

literatura lusófona. Vieira dá à literatura cabo-verdiana profundidade simbólica e 

universalidade poética, e Germano oferece acessibilidade, reflexão social e construção da 

                                            
7 Germano Almeida: escreveu em diversos gêneros: romances, contos, crônicas. Apesar de escrever 

em diversos gêneros literários o Almeida se auto define como o Contador de história, não como escritor.  

 



 

11 
 

memória coletiva. Juntos, formam um eixo essencial: poesia e prosa, interior e exterior, 

reflexão e narrativa, pilares da modernidade literária de Cabo Verde. Além disso, Germano 

Almeida foi distinto com vários outros prêmios tais como: Prémio do Instituto Marquês de 

Valle-Flor 1991, prémio Crítica da Imprensa de São Paulo 1996, e recebeu duas 

considerações de Portugal a 9 de julho 1997 e o grau Comendador da Ordem do Mérito, grau 

de Grande-Oficial da Ordem do Infante D. Henrique a 10 de Junho 2019.Germano Almeida 

é o mais popular escritor da literatura moderna cabo-verdiana. Ultrapassa os seus precursores 

Baltasar Lopes, Manuel Lopes e Jorge Barbosa, os fundadores da revista Claridade (1936). 

 Por fim, esta pesquisa terá abordagem descritiva qualitativa, com base na análise 

literária sociocultural, histórica e religiosa da obra A Ilha Fantástica, de Germano Almeida, 

e também vamos utilizar uma revisão bibliográfica buscando os estudos que trabalharam 

sobre problemas apresentados a fim de dar suporte ao nosso trabalho de dissertação.  O 

estudo será orientado por métodos dedutivo, que deduz os fatos observados nas regras gerais, 

o que nos permitirá entender de maneira mais clara a compreensão da riqueza histórica, 

sociocultural e religiosa da sociedade cabo-verdiana. Para se atingir o objetivo geral 

proposto, a presente pesquisa foi dividida em três partes, as quais respeitam os objetivos 

específicos elencados. Na primeira, buscou-se realizar um relato da história de Cabo Verde 

até a descolonização. Na segunda parte, a partir da abordagem de Germano Almeida, as 

práticas culturais em A Ilha Fantástica: língua, música e dança, casamento, culinária. Na 

terceira parte, é representada a religião crenças e artes, os rituais de morte na cultura cabo-

verdiana. 

  



 

12 
 

CAPÍTULO I: HISTÓRIA DE CABO VERDE ATÉ A DESCOLONIZAÇÃO 

A questão da descoberta 8 do arquipélago de Cabo Verde ficou um objeto de 

discussão historiográfica. Assim, alguns documentos atestam que o arquipélago ficou 

desabitado até o século XV, altura em que exploradores portugueses descobriram e 

colonizaram as ilhas, estabelecendo assim a primeira povoação europeia no trópico.   

A história refere que a descoberta de Cabo Verde se deu em 1460, e as primeiras ilhas a 

serem povoadas foram as de Santiago e Fogo. Para incentivar a colonização, a Corte 

Portuguesa estabeleceu uma carta de privilégios aos moradores de Santiago relativa ao 

tráfico dos seres humanos que foram sequestrados na Costa da Guiné (Senegal, Gâmbia, 

Guiné Bissau, Guiné Conacri, Serra Leoa e Cabo Verde). Em seguida, instalou na Ribeira 

Grande, ilha de Santiago, a primeira feitoria que serve de ponto de partida para os navios 

portugueses e para o tráfico dos seres humanos. (Eram africanos livres) não podemos falar 

“ do comércio de escravos” como o colonizador pretende dizer para justificar seus crimes 

contra os povos africanos que foram capturados nos seus territórios e levados ao resto do 

mundo e explorados nas plantações de cana de açúcar e de café. No contexto dos 

descobrimentos portugueses admite-se que o arquipélago foi descoberto a 1 de maio de 1460 

por Diogo Gomes a serviço do Infante D. Henrique.  

Na Relação de Diogo Gomes, que Martin Behaim escreveu em mau latim e Valentim 

Fernandes copiou para um manuscrito, o narrador nos afirma que Diogo Gomes e seu 

companheiro de Viagem Antônio da Noli navegaram a partir do rio Barbacins9, cada um em 

sua caravela, avistaram ilha e mar depois de dois dias e meio de viagem e decidiram 

aproximar-se.  

                                            
8  A questão da descoberta: Usei a palavra “ Descoberta” como os navegadores portugueses 

mencionaram nas suas crônicas sobre as ilhas de Cabo Verde. Escolhi de usar esta palavra do fato que as ilhas 

de Cabo Verde não foram povoadas antes de chegada dos europeus sobre o Continente africana que é diferente 

os atuais territórios da Costa Ocidental que eram povoados pelos povos autóctone indo da Senegâmbia até a 

Serra Leoa que os portugueses se chamavam “ O rio da Guiné e do Cabo Verde”. Por isso no caso das Ilhas de 

Cabo verde ao meu ver pode ser dita era descoberta como não havia no início habitação bem que os documentos 

mencionaram que os Mouros já conheciam as ilhas, mas não habitaram, depois que vai ser povoada pela os 

povos da África Ocidental que foram sequestradas duram o período do tráfico dos Seres Humanas.    

9  Barbacins: os Barbacins localizam-se na proximidade dos rios de Sine e Saloum, uma parte 

geográfica atual do Senegal  



 

13 
 

Como a minha caravela era mais veleira do que a outra cheguei primeiro a 

uma daquelas ilhas. Vi areia branca e pareceu-me um bom porto, onde 

fundeei e o mesmo fez Antônio. Disse-lhe que queria ser o primeiro a ir a 

terra e assim o fiz. Não vimos ali sinal algum de homens, e chamamos à ilha 

Santiago; assim se chama até hoje » (Godinho, 1948, p. 93- 94).  

A citação da viagem de Diogo Gomes e seu companheiro Antônio da Noli informa 

que eles continuaram até a ilha da Madeira; e depois, conforme a sequência do texto, 

 Bem que eu estivesse impaciente por ir a caminho de Portugal, um vento 

contrário levou-me para os Açores. Antônio da Noli, porém deixou-se ficar 

na Madeira; aproveitando-se de vento mais favorável, chegou a Portugal 

antes de mim, e pediu a El-Rei a capitania da ilha de Santiago, que eu tinha 

descoberto, e El-Rei lha deu e ele conservou-a até morrer (Godinho, 1948, 

p. 93 - 94).  

Neste trecho, vemos que ambos descobriram a ilha de Santiago, mas Diogo Gomes 

reivindica a propriedade de ser o descobridor da ilha em primeiro. Mas o descobrimento foi 

dado ao Antônio da Noli quando El-Rei ainda vivia. Pela primeira vez, em documento de 

doação régia ao infante D. Fernando datada 3 de dezembro de 1460, o rei D. Afonso V 

mandou escrever que, levando em conta « as muitas virtudes do infante D. Fernando, meu 

muito prezado e amado irmão […] temos por bem e fazemos-lhe mercê das ilhas […]com 

todas as rendas direitos e jurisdições que a nós em elas pertencem e de direito havemos de 

haver, assim como as que de nós tinha o infante D. Henrique, meu tio que Deus haja » (Dias, 

1973, pp.103-104) 

As ilhas referidas que incluíram as do arquipélago de Cabo Verde são seguintes: « S. 

Jacob e Filipe » das Maias [ Maio ], S. Cristóvão [ Boavista], e Lhana [ Sal ]. Segundo alguns 

historiadores, tais como Damião Peres, « S. Jacob e Filipe » são ilha de Santiago e Fogo, 

advindo a dupla designação do fato de a ilha ter sido encontrada no dia 1 de maio, data em 

que, no calendário cristão, se festejavam simultaneamente Santiago Menor e S. Filipe 

(Albuquerque, 1956, p. 203). 

O descobrimento será mais esclarecido adiante, mas, além das cinco ilhas que teriam 

sido encontradas em vida do infante D. Henrique por Antônio da Noli, conforme o 

documento de doação datadas 3 de dezembro de 1460 e de 19 de setembro de 1462, onde as 

ilhas foram referidas com nomes de Santiago, Maias, S. Filipe, S. Cristóvão e Sal, 



 

14 
 

acrescentavam-se as de Brava, S. Nicolau, S. Vicente, e os Ilhéus Rasa, Branca, Santa Luzia 

e a ilha de Santo Antão. 

 As primeiras são referidas « nas partes da Guiné » e as segundas « através de Cabo 

Verde ». Hoje em dia, a generalidade dos acadêmicos situa o descobrimento de Cabo Verde 

entre os anos 1460 e 1462. Assim, vários documentos demonstram esse fato, entre os quais 

podemos citar a Carta Régia de 3 de dezembro 1460, que aponta Antônio da Noli e Diogo 

Gomes como os descobridores oficiais das primeiras ilhas do arquipélago de Cabo Verde. 

(Santiago 1 de maio de 1460). Além de Diogo Gomes, outro navegador, Diogo Afonso, em 

1462, juntamente com o genovês Antônio da Noli, ambos navegadores ao serviço da Coroa 

Portuguesa, instalaram-se na ilha de Santiago por determinação do Infante D. Fernando. 

Com efeito, os dois fundaram as primeiras capitanias, localizada uma na cidade Velha e a 

outra na cidade da Praia.  

Aliás, as ilhas de Santiago e do Fogo foram as primeiras a serem povoadas, como 

nos explica Silva Rego em seguintes palavras: « o Infante D. Fernando, sucessor do Infante 

D. Henrique na obra dos descobridores, tratou de povoar as ilhas. Começou-se em 1461 pela 

de Santiago e pela do Fogo ».  (Silva, 1956, p. 243). Depois outras ilhas vão ser povoadas 

ao longo do tempo como o caso da ilha de Maio (1490), Brava (1545) e posteriormente de 

Santo Antão (1548). E, a partir do século XVII, foram povoadas as ilhas da Boavista (1620), 

São Nicolau (1623), e, por último, as ilhas de São Vicente (1795) e do Sal (1893). 

 Admite-se que a primeira ilha avistada tivesse sido Santiago, e o povoamento efetivo 

nesta ilha é feito com a chegada dos portugueses e dos colonos metropolitanos, inclusive do 

Algarve e da Madeira e mais tarde do norte do País, além de um certo número de 

estrangeiros. Além destes cidadãos que vieram da Europa, juntam-se lhes em seguida os 

sequestrados ou capturados vindos da Guiné, Senegal, os bantos10, os sudaneses e outros. 

Por este motivo, a geógrafa Raquel Soeiro de Brito afirma: “ Foram os Portugueses que 

trouxeram estas ilhas para o conhecimento do mundo provavelmente em 1460 as ilhas 

orientais e meridionais; em 1462, as restantes » (Soeiro de Brito, 1965 -1966, p.28). 

 Nesta passagem, vimos que a geógrafa Raquel Soeiro de Brito defende a Coroa 

Portuguesa até dizer que, graças a Portugal, o mundo conheceu que existia um arquipélago 

                                            
10  Os Bantos: são povos que se localizam na África central tais como Angolas, Congo, Guiné 

Equatorial, gabão.  



 

15 
 

nos mares longínquos do Oceano Atlântico. Assim, os anos 1460 e 1462 marcaram o início 

de uma era na História na vida do rei de Portugal D. Henrique. Mas outros autores atribuíram 

o comando da primeira expedição ao veneziano Alvise Cadamosto em 1456, ano da morte 

do infante.  Podemos ver um trecho do relato da segunda viagem de Cadamosto quando o 

narrador nos diz que, depois de se fazerem ao mar a partir do Cabo Branco, tiveram de se 

engolfar no oceano para contornarem um temporal de sudeste ao terceiro dia de navegação, 

por um rumo que Cadamosto disse ser de oes-noroeste. 

 Houvemos vista de terra. Gritando toda terra, terra muito nós admirámos, 

porque não sabíamos que naquela parte houvesse qualquer terra; e mandando 

ao [ topo do mastro ], descobrimos duas ilhas; pelo que, avisados ditos, 

demos graças a Deus nosso Senhor, que nos levava a ver coisas nova. E 

porque sabíamos que desta ilha, em Espanha não se tinha qualquer notícia 

para saber de mais coisas e experimentar a nossa sorte, fizemos -nós a volta 

da terra, para uma dessas ilhas (Marques, 1944, pp. 232 - 233).  

Na primeira abordagem, Cadamosto nos disse que tinha avistado uma ilha, 

anunciando com entusiasmo o achamento da terra. Em seguida, mandando outros homens, 

estes descobriram duas outras ilhas. Assim, Cadamosto vai continuar a nos revelar o que ele 

descobriu durante sua segunda viagem no arquipélago de Cabo Verde através das palavras 

seguintes: « a ver se achariam qualquer coisa ou se veriam outra ilha », não encontraram 

homens, mas « enorme quantidade de pombos, os quais se deixaram apanhar à mão, não 

sabendo que coisa fosse o homem ». (Marques, 1944, pp.232-233) 

Além disso, da elevação a que subiram « houveram vistas de três grandes ilhas, das 

quais não havíamos vistas [ do navio ], pois que uma nos ficava a sotavento, pela parte do 

Norte, e as outras duas estavam encarreiradas uma com as outras, na direção do Sul [ … ]» 

(Marques, 1944, p.232-233). A primeira informação que retemos deste trecho é que as ilhas 

descobertas eram desabitadas. E também o que é tão importante neste descobrimento é a 

situação geográfica que o navegador veneziano Cadamosto informa no texto, quer dizer as 

ilhas de grupo Barlavento (Norte) e Sotavento (Sul). 

 Podemos confirmar isso através da descoberta da ilha de Boavista, a que ele fez 

referência nos seus últimos escritos onde mencionou espaço e rio explicando que « era 

grande onde à vontade poderia entrar um navio de 150 tonéis, carregado, pois tinha de 

largura um bom trio de arco» (Marques, 1944, p.234 – 235),  e faço saber que a primeira ilha 



 

16 
 

em que desembarcámos, puseram nome da Ilha Boavista , por ter sido a primeira vista de 

terra naquela parte, e à outra, a que nos parecia a maior de todas quatro, puseram nome de 

Ilha de Santiago, porque no dia de S. Filipe e Tiago fomos a essa ilha lançar âncora 

»(Marques, 1944, pp.234 – 235). 

 Aqui vemos que Cadamosto nos fala os nomes de cada ilha que achou passando pela 

ilha de Boavista até de Santiago, dando a razão que lhe motivou de dar a cada ilha o nome 

que ficou até hoje na História das ilhas. Assim, Cadamosto afirma que avistou a Boavista e 

que o nome foi dado por ele. Entretanto, o nome São Cristóvão foi da responsabilidade do 

outro navegador que também aportou na ilha antes de 3 de dezembro de 1460, pois o 

documento assinado pelo rei naquela época utiliza o segundo nome. Mas outros autores 

atribuíram o achamento do arquipélago de Cabo Verde ao escudeiro do infante D. Fernando, 

Diogo Afonso.Com efeito, Diogo Afonso descobriu as cinco ilhas mais ocidentais do 

arquipélago de Cabo Verde em 1462, tais como: Brava, São Nicolau, São Vicente, São Antão 

e os ilhéus desabitados Branco e Raso. Estas descobertas de grupo de ilhas ocidentais são 

baseadas no documento das Chancelarias reais, que indica como o escudeiro do infante D. 

Fernando, o navegador Diogo Afonso, descobriu as ilhas de Cabo Verde. Neste sentido, a 

carta de doação de 29 de outubro de 1462, estipula:  

A quantos esta carta virem fazemos saber que o infante D. Fernando, meu 

muito prezado e amado irmão, nos disse que Gonçalo Fernandes, morredor 

em Tivera, em vindo eles das pescarias do rio de Ouro [...], houve vista de 

uma ilha, e que, por o tempo ser contrário, não pudera a ela chegar. E que 

porque ele a queria ora outra vez mandar buscar, nos pedia por mercê que 

ilha déssemos, assim e pela guisa que lhe temos dadas nas outras sete ilhas 

que Diogo Afonso, seu escudeiro achou, através do Cabo Verde […]  

(Godinho, 1956, p. 2   

Outra fonte, porém, confirma a propriedade do genovês Antônio da Noli ainda em 

vida de Infante D. Henrique com base na Carta Régia de 19 de setembro de 1462, que refere 

expressamente:  

 Affonso e (…) A quantos esta  carta virem fazemos saber que o Infante D. 

Fernando Duque de Vizeu e de Beja, Senhor da Cavilhã e de Maura e meu 

mui amado e presado irmão nos enviou mostrar uma Carta assinada por nós 

e sellada de nosso sello pendente feita em Cintra 12 de Novembro de 1457, 

porque lhe fizemos doação para elle ou por  seu mandado fossem achadas 



 

17 
 

assim e então comprimente como a nós pudessem pertencer, e com toda a 

jurisdição Cível, Crime, reservando para nós feitos crimes, alçada nos casos 

que caiba morte ou talhamento de membro (…) segundo mais comprimente 

em a dita carta é contheudo, pedindo nós o dito Infante que, porquanto foram 

achadas 12 ilhas a saber:  Cinco para Antônio da Noli, em vida do Infante 

Henrique, meu tio que Deus haja, que se chamam jlha de Santiago e a jlha 

de Sam Filipe e as jlhas de Mayas e a jlha de S. Christam e a jlha  do Sall 

que são nos partes da Guiné (…) (Barcellos, 2003, p. 29).  

Esta carta permitiu-nos ver pela primeira vez mais de dez ilhas que foram descobertas 

pelo navegador. Daí as cinco ilhas são reconhecidas em nome do senhor navegador genovês 

Antônio da Noli. Diante do que vimos até aqui, percebemos que o descobrimento ou 

achamento de Cabo Verde no século XV, com suas datas e nomes diversos, não é um tema 

sobre o qual existe consenso historiográfico. Com efeito, as descobertas das ilhas de 

Santiago, Maio, Boa Vista, Sal são reivindicadas por três navegadores: os italianos Luís 

Cadamosto e Antônio da Noli e o almoxarife de Sintra, Diogo Gomes. Mas hoje em dia o 

navegador ao qual foi atribuída a legitimidade foi Antônio da Noli.  Tudo leva hoje a crer 

que o descobridor teria sido Antônio da Noli. “Todavia, da Noli foi considerado oficialmente 

como descobridor de cinco ilhas de Cabo Verde em 1462” (Godinho, 1956, p.195).  

E em documento foi reconhecido como descobridor de Cabo Verde, pelo D. Manuel 

“ Da Noli é designado por descobrir em documento firmado pelo rei, e assim foi considerado 

por D. Manuel na carta régia de 8 de abril de 1497, ” (Godinho, 1956, p.195). As Ilhas de 

Cabo Verde, segundo João Barros, eram um território desabitado quando os portugueses 

pisaram nelas pela primeira vez no século XV ». As Ilhas de Cabo Verde, como vimos, não 

eram habitadas, quando foram descobertas pelos portugueses. Foi isso, necessário povoá-

las.  Depois, uma vez iniciado o povoamento, este não teve sempre o mesmo 

desenvolvimento » (Barros, 1939, p. 9). Através desta citação, vimos como os portugueses 

pisaram o território dito hoje as Ilhas de Cabo Verde e a política feita para as povoar como 

nos informa João Barros na seguinte cronologia  

O primeiro período começa com as chamadas à ilha de Santiago, em 1461, 

dos primeiros povoadores, e vai até 1495, ano em que as ilhas reverteram a 

coroa; o segundo, vai desde essa data até a usurpação filipina, em 1580, o 

terceiro, desde este ano até à Restauração; o quarto, desde 1640, até a 



 

18 
 

passagem da capital do arquipélago para a Cidade da Praia, em 1769; o 

quinto, desde então até a atualidade. (Barros, 1939, p. 9). 

Este trecho mostra como as ilhas foram povoadas durante o início do século XV e 

século XVI. O povoamento é feito através de cinco       períodos desde      que as Ilhas foram 

doadas, em 1460, ao Infante D. Fernando, o qual deu início à colonização e controle do 

território.  Para tanto, instala ali a primeira instituição de capitanias. Neste momento, o 

monarca enviou o genovês Antônio da Noli à Ilha de Santiago na condição de donatário, 

juntamente com alguns criados do Infante e alguns casais do Algarve. São essas pessoas que 

povoam primeiramente o arquipélago de Cabo Verde conforme mencionou João Barros no 

Caderno das Origens da Colônia com as palavras seguintes:   

Papeis, e Balantas, que deram origem aos primeiros negros cabo-verdianos. 

O Primeiro período: -  Doadas as Ilhas em 1460, ao Infante D Fernando, este 

tratou logo de as colonizar. Segundo as ideias do tempo, o processo mais 

rápido e eficaz de colonização consistia na instituição de capitanias. Nesta 

conformidade, mandou o Infante em 1461, como capitão – donatário para a 

ilha de Santiago, um dos seus descobridores, o genovês Antônio da Noli, que 

se fez acompanhar de alguns criados do Infante e de alguns casais do 

Algarve. Foram os primeiros povoadores do arquipélago. (…) Antônio da 

Noli viu- se forçado a importar negros do continente vizinho, o que aliás já 

estava nos hábitos dos portugueses. Da Guiné e da Serra Leoa foram 

introduzidos alguns casais de Jalofos, Felupes. A população branca, 

entretanto, não aumentava. De Portugal não saía ninguém para o 

arquipélago, preferindo os emigrantes a Madeira e os Açores que ficavam 

mais perto, já estavam em rendimento e possuíam um clima melhor e uma 

vida mais fácil. (Barros, 1939, p. 10). 

A passagem seguinte revela como o arquipélago de Cabo Verde foi povoado com 

base nas pessoas escravizadas por Portugal. O autor informa que os primeiros povos trazidos 

para as Ilhas de Cabo Verde eram originários da Costa da Guiné, pertencentes a várias etnias 

do litoral do Senegal, como os Jolofos11, da Guiné Bissau (Balantas12 e Papeis13, Felupes14) 

                                            
11 Jolofos ou wolofs: são um grupo de étnicos que se localizam no Norte do Senegal, na Gâmbia e em 

Mauritânia   
12 Balantas: são um grupo de étnicos que se localizam em Guiné Bissau e numa parte Sul do Senegal 
13 Papeis: é um étnico que se localiza em Guiné Bissau, na região de Biombo 
14 Felupes: são um grupe de étnicos que se localizam em Guiné Bissau na região de Cacheu, na 

Gâmbia e no Sul do Senegal na região natural de Casamansa. 



 

19 
 

e também da Serra Leoa. Do outro lado do oceano, são cidadãos da Madeira e dos Açores 

que chegavam às ilhas como elite branca graças ao comércio dos escravos. A ilha de 

Santiago foi ocupada primeiramente e seguida depois das demais ilhas do arquipélago.  

Assim, a ilha de Santiago foi dividida em duas capitanias: “a do Norte, doada à Diogo 

Afonso, contador da ilha de Madeira, e a do Sul, chamada da Ribeira Grande, doada à Jorge 

Correia, homem fidalgo, por ter casado com D. Branca Aguiar, filha do primeiro capitão 

donatário e descobridor da ilha, Antônio da Noli” (Barros, 1939, p.11). “ Em fins do século 

XV, a ilha de Fogo também começou a ser povoada com criados do Infante D. Fernando e 

casais de negros de Santiago” como nos indica (Barros, 1939, p.12). E outras ilhas, como 

Maio e Boa Vista, foram, no princípio do século XVI, destinadas à criação de gado.  

Apesar de predominar a versão descrita acima a respeito da ocupação humana das 

ilhas que compõem o arquipélago de Cabo Verde, certas teses mencionaram que havia 

passagens dos mouros e africanos que conheciam as ilhas anteriormente. O pesquisador que 

pesquisou sobre esta questão é o naturalista Feijó, Lopes Lima, Chevalier. Mas o naturalista 

Feijó que visitou o arquipélago em 1773, afirmou que « quando os portugueses chegaram à 

ilha de Santiago esta já era povoada por negros Jolofos os quais para lá teriam passado 

perseguidos pelo Felupes seus vizinhos e lançados para oeste pelas brisas e correntes 

marítimas ». (Barros, 1939, p. 6). 

Lopes Lima refutou a opinião de Feijó, expondo as razões que o levaram a rejeitar o 

pensamento do naturalista dizendo assim: 

Primeiro nenhum cronista contemporâneo da descoberta fala de habitantes 

encontrados em Santiago ou em qualquer das outras ilhas, antes pelo 

contrário todos declaram que eram desertas (...). Em segundo lugar, os 

Jolofos nunca possuíam senão confias abertas e sem tolda, com as quais é 

impossível atravessar 150 léguas de um mar não pouco agitado, com ventos 

de bolina (...). Por fim, o país dos Jolofos fica ao sul paralelo da ilha de 

Santiago, as brisas sopram sempre dos quadrantes do Norte e as correntes 

seguem a direção sul e com grande força, não se compreendendo, portanto, 

como puderam conduzir os Jolofos para oeste, para a ilha de S. Tiago 

(Barros, 1939, p. 7). 

Em 1934, o professor Chevalier realizou uma viagem de estudo ao arquipélago de 

Cabo Verde, durante a qual concluiu que as ilhas haviam sido habitadas e possivelmente 



 

20 
 

ocupadas, antes da chegada dos portugueses, por grupos berberes provenientes da 

Mauritânia (Barros, 1939, p. 7). Essa constatação de Chevalier, ao reconhecer vestígios de 

presença humana anterior à colonização europeia, confere, portanto, certa credibilidade à 

narrativa defendida por Feijó (Barros, 1939, p. 7). 

  “ A verdade, apesar de tudo, é que algumas ilhas apresentam traços de antiga 

ocupação humana, anterior à chegada dos portugueses. De fato, em S. Nicolau e em Santo 

Antão encontram-se desenhos e inscrições rupestres que representam caracteres de escrita 

rúnica ou fenícia segundo uns e berberes15 segundo  outros ». (Barros, 1939, p. 7).  

Podemos, portanto, afirmar que as narrativas apresentadas por Feijó possuem 

fundamento, considerando que os mouros e os Jolofos eram povos com profundo 

conhecimento da navegação marítima. Habitantes das regiões costeiras, eles poderiam ter 

alcançado as ilhas talvez sem nelas se fixar, mas já conscientes de sua existência. Quanto os 

argumentos de Lopes Lima a dizer que as canoas que os Jolofos utilizavam eram sem tolda, 

não podem navegar até no arquipélago, achamos que isso não é demonstrado, porque, os 

povos Jolofos, e Lébus16 que vivem nas costas africanas do Oceano Atlântico, são um povo 

de mar, pescadores que passam dia a dia no mar e que é plausível supor que eles possuíam 

métodos e equipamentos adequados para aportarem nas ilhas do atual Cabo Verde. Trata-se, 

naturalmente, de mera suposição nossa.  

Fazemos um salto nesse esboço histórico da ocupação do arquipélago de Cabo Verde 

para, atendendo as necessidades de nos concentrarmos em pontos fundamentais para a leitura 

da obra de Germano Almeida, apresentarmos um breve relato do processo de descolonização 

que culminou na fundação da nação cabo-verdiana independente. 

DESCOLONIZAÇÃO  

A descolonização da Guiné e Cabo Verde é feita através do movimento de 

independência dos povos africanos. As colônias da Guiné Portuguesa e Cabo-Verde, em 

torno do Partido Africano da Independência da Guiné e Cabo Verde (PAIGC), conseguiram 

derrotar os exércitos portugueses.  O líder carismático Amílcar Cabral afirmou a luta pela 

                                            
15 Berberes: são descendentes pré-árabes da África do Norte, hoje em dia vivem em comunidades 

espalhadas no Marrocos, Argélia, Tunísia, Líbia, Egito e na parte da África Ocidental como no Mali, e 

Mauritânia     
16 Lébus: constitui uma comunidade no Senegal tradicionalmente pescadores, eles são centralizados 

na península capital Dacar. 



 

21 
 

independência das duas nações quando « anunciou em 3 de agosto de 1961, a mensagem de 

ação direita, vindo somente a anunciar o início da luta armada nos princípios de 1963, após 

o envio de um memorando à Assembleia Geral das Nações Unidas » (Pereira, 2003, p. 146).  

Com seu movimento (PAIGC), Cabral oferece uma luta pela arma contra os colonos 

portugueses no território da Guiné Bissau. Esta luta foi muito violenta e isso nos faz trazer 

o pensador Frantz Fanon para mostrar como era a ocupação da Guiné. A ocupação do 

território geográfico do colonizado pelo colonizador era baseada nas ordens e a violência. 

Assim, os colonizados foram submetidos pelas leis dos administradores e outros pelas 

ameaças do gendarme e da polícia de maneira opressiva para quem não respeitasse as ordens 

estabelecidas no território. Este mau comportamento com o colonizado levou o líder Cabral 

a lutar para a libertação do seu povo de maneira violenta como disse Fanon “A 

descolonização é sempre um fenômeno violento” (Fanon, 1968, p. 35).  Frantz Fanon 

defende que o colonialismo foi instaurado por meio da violência, e, por isso, não pode ser 

desfeito por meios pacíficos. A libertação dos povos colonizados exige ruptura radical. Ao 

mesmo tempo, conforme Fanon, é essa descolonização que vai garantir a inversão da ordem 

colonial, quando disse “A descolonização, que se propõe a mudar a ordem do mundo é um 

programa de desordem absoluta” (Fanon, 1968, p. 36).  Aqui, Fanon diz que a 

descolonização não é apenas uma troca de poder entre elites, mas uma transformação 

completa das estruturas sociais, políticas e culturais impostas pelo colonialismo. 

 Vimos que Cabral vai assumir esta responsabilidade de liderança e engajamento para 

a libertação nacional dos povos africanos do território da Guiné e Cabo Verde de uma forma 

violenta contra militares portugueses que ocupavam o território. Com efeito, o melhor 

caminho usado é esta violência que Fanon conclamou ao povo colonizado para poder se 

libertar do mundo colonial. Infelizmente, Cabral vai morrer assassinado no dia 20 de janeiro 

de 1973, em Conacri (Guiné Conacri), e a independência será declarada unilateralmente em 

24 de setembro de 1973 por João Bernardo Vieira (Nuno). 

 É a Revolução dos Cravos de 1974, em Portugal, que facilitou e abriu caminho para 

a independência das ilhas de Cabo Verde e da Guiné Bissau e dos demais países da 

colonização. A Guiné Bissau e Cabo Verde sempre foram um povo irmão e lutaram juntos 

para a libertação nacional contra os exércitos dos governos de Portugal. Ainda que a Guiné 

Bissau tenha sido o centro do conflito armado durante o período da descolonização, os 



 

22 
 

irmãos cabo-verdianos foram aliados à frente da libertação. A relação Guiné Bissau e Cabo 

Verde se fortaleceu com a criação do Partido Africano para Independência da Guiné e Cabo 

Verde (P.A.I.G.C) sob a liderança de Amílcar Cabral. Podemos ver este trecho que ilustra a 

ideologia colonialista que não queria ver o povo cabo-verdiano nos movimentos 

independentistas que assolaram a África portuguesa 1961-1974:  

Tendo como base uma ideologia de índole colonialista que incutia entre os 

povos colonizados a ideia de que estes faziam parte de uma Nação una, sem 

discriminação, a mesma política tentou afastar o povo cabo-verdiano das 

convulsões e dos movimentos independentistas que assolaram a África 

portuguesa entre 1961- 1974. Contudo, os cabo-verdianos residentes na 

Guiné organizaram – se e sob a liderança de Amílcar Cabral é criado o 

Partido Africano de Independência da Guiné e Cabo Verde (P. A. I. G. C.), 

que reclamava a independência conjunta dos dois povos com a formação de 

duas repúblicas. (Ferreira, 1997, p. 17). 

O trecho seguinte revela como o colonizador tenta manipular a consciência dos 

colonizados para mantê-los na ignorância, na dominação. Felizmente, o povo cabo-verdiano 

que residiu na Guiné aderiu aos movimentos independentistas para lutar ao lado dos seus 

irmãos a fim de alcançar sua independência, aderindo à luta que podia libertar o colono como 

mencionou Fanon na sua obra Os Condenados da Terra “A violência desintoxica. Liberta o 

colonizado do seu complexo de inferioridade” (Fanon, 1968, p. 53). Segundo Fanon, o uso 

da violência pelo colonizado tem também uma dimensão psicológica: é o momento em que 

ele afirma sua dignidade, rompe o medo e se via como sujeito da história. É esta resistência 

histórica destas duas jovens nações que fizeram alcançar a independência:  

5 de julho de 1975, data da independência de Cabo Verde, o novo país vive 

um período inicial de indefinição política em que questões ligadas à 

autonomia relativamente à Guiné-Bissau são uma constante. Se, 

inicialmente, na intenção de P. A. I. G. C. era virtual a ideia da criação de 

duas repúblicas autónomas federadas entre si, foram de fato necessários 

vários anos até que a ideia se tornasse uma realidade. (Ferreira, 1997, p. 18) 



 

23 
 

A repúblicas da Guiné – Bissau e de Cabo Verde eram um só país desde o início da 

independência de 1974, sendo o primeiro país lusófono do continente a ser independente. 

Neste momento, as ilhas de Cabo Verde foram anexadas à República da Guiné-Bissau. 

Infelizmente, a unificação dos dois países vai ter fim com o golpe de João Bernardo Nino 

Vieira contra Luís Cabral, o irmão mais novo do falecido Amílcar Cabral.  Aqui vimos que, 

graças à revolução feita por Cabral e seu partido, teve início uma construção de uma nova 

sociedade diferente daquela da colônia portuguesa. Sempre Fanon, com sua visão radical da 

questão da descolonização dos territórios ocupados pelos europeus no continente africano 

na Argélia – que pode ser estendida também aos países lusófonos do continente africano – 

pregando que as independências são alcançadas através de uma luta armada. Depois desta 

vitória, uma nova classe de líderes surgiu para governar, daí, é bem de mencionar esta citação 

de Fanon quando afirma “ A descolonização é a criação de homens novos (Fanon, 1968, p. 

44).  

Fanon não vê a luta anticolonial apenas como um ato político, mas como a 

reconstrução da identidade humana. O colonizado, ao se libertar, transforma também sua 

visão de si, sua cultura e seu papel no mundo. Fanon não se limita somente a criticar o 

colonialismo, mas também ele ataca as elites africanas que já tinham suas independências, 

mas que não estão a cumprir as suas missões ao lado dos seus povos. 

O Golpe de Estado de Guiné em 1980, no governo de Luís Cabral, fez Cabo Verde 

abandonar planos de unidade com a República da Guiné Bissau. Assim, em 1981, os laços 

entre Guiné Bissau e Cabo Verde foram interrompidos. E Luís Cabral vai mudar o nome do 

partido de PAIGC para PAICV (Partido Africano para Independência de Cabo Verde). 

 Em 1980, os projetos de unificação com a Guiné Bissau são postos de lado, 

resultando, em 1981, na alteração do designar do partido (P.A.I. C.V.).  Em 

1991, Cabo Verde torna-se um Estado pluripartidário e realizam-se, a 13 de 

janeiro de 1991, eleições legislativas. Nelas, as primeiras da África 

Lusófona, participaram diversos partidos, saindo vencedor o Movimento 

para a Democracia. (Ferreira, 1997, p.18) 

A partir dos anos 80, após o golpe de estado na Guiné Bissau contra o presidente da 

República Luís Cabral, as relações entre as duas nações foram rompidas.  E Cabo Verde vai 

ter seu primeiro presidente da República, Aristides Pereira, que permaneceu no cargo de 

1975 até 1991.      



 

24 
 

II. HISTÓRIA LITERÁRIA ATÉ GERMANO ALMEIDA 

1. Nascimento da literatura cabo-verdiana: contexto histórico do século XVI.      

– Dois autores cabo – verdianos do século XVI. 

A literatura cabo-verdiana começou com mestiços descendentes de europeus 

nascidos na ilha de Santiago. André Álvares de Almada nasceu por volta de 1550, era natural 

da ilha de Santiago, em Cabo Verde, e escreveu, em 1594, a obra Tratado Breve Dos Rios 

de Guiné e do Cabo-Verde, desde o Rio de Sanagá (Senegal) até aos baixos de Sant’ Anna, 

Serra Leoa). 

Além de Almada, temos André Donelha (entre 1550 – 1560), também natural de 

Ribeira Grande onde teria passado sua infância e se instruído.  Publicou, em 1625, a obra 

Descrição da Serra Leoa e dos Rios da Guiné e Cabo Verde. 

 Estas obras não são muito abordadas na literatura cabo-verdiana, mas são obras que 

fazem parte da literatura do país e que podem também servir a outros estudos, como aqueles 

de caráter etnográfico, além de serem obras que têm valor literário.      

 

2. NASCIMENTO DA LITERATURA CABO-VERDIANA: CONTEXTO 

HISTÓRICO DO SÉCULO XIX. – ABOLIÇÃO DA ESCRAVATURA 

1869. 

O século XIX é um século extraordinário para os povos das antigas colônias 

portuguesas. O fato mais extraordinário de todos foi a abolição da escravatura em 1869. 

Graça à liberdade encontrada pelos negros, vai surgir o ensino oficial público no arquipélago. 

Assim, o ano de 1817, marca o início da biblioteca pública em Cabo Verde.  

Em 1848, foi fundada em Brava a primeira Escola de Instrução Primária, e em 1866 

foi criado na ilha São Nicolau o Seminário – Liceu (a mais importante instituição de ensino 

do século XIX cabo-verdiana). Na sequência, veio também a criação de bibliotecas públicas 

nas ilhas de São Vicente, em 1882, e Santo Antão, em 1907, além do Gabinete de Leitura na 

ilha Sal. 



 

25 
 

 Dessa estrutura vai surgir a literatura cabo-verdiana em meados do século XIX graça 

ao ensino público e também eclesiástico. O seminário São Nicolau tem um papel decisivo 

na literatura de Cabo Verde porque vários escritores dessa literatura foram formados nesta 

escola religiosa tais como Baltasar Lopes, José Lopes e Pedro Cardoso. Na tentativa de se 

pensar uma periodização para a literatura de Cabo Verde, há três autores que se destacam 

nesse esforço  

 Em primeiro lugar, temos a perspectiva de Manuel Ferreira, em segundo lugar a 

periodização de Brito Semedo, e em fim, segundo Pires Laranjeira (Universidade 

Aberta, 1995, pp.180- 185) cuja divisão periodológica é aquela adotada no estudo literário 

cabo-verdiano, podemos considerar a existência de seis períodos. Mas nosso estudo se 

focalizará com autor Pires Laranjeira sendo um pesquisador que se dedicou a tarefa de 

aprender a Literatura Africanas de Língua Portuguesa. Bem que apresentaremos também de 

dois autores Manuel Ferreira e Brito Semedo que tentaram também periodizar a literatura 

cabo-verdiana, o foco escolhido centraliza-se na periodização de Laranjeira que é acetáveis 

no nosso ver como é um dos especialistas dos estudos destes países que têm como idiomas 

português. 

     A perspectiva de Manuel Ferreira  

Manuel Ferreira baliza os períodos desta literatura a partir do eixo  

Claridoso, estabelecendo, portanto, um antes e um após a revista de Mindelo.  Assim, 

estabelece a periodização em:  

 -  Pré – claridosos:  Antes da revista Claridade, já existia em Cabo  

Verde determinados elementos literários e culturais que influenciariam direita ou 

indiretamente esta revista. Também tinha surgido um grupo de escritores dominados por 

Manuel Ferreira de pré- claridosos (geração pré-claridosa tendo destaque os seguintes 

escritores: Guilherme Dantes, Eugénio Tavares, Januário Leite, José Lopes, Pedro Cardoso). 

1. – Claridosos: É a geração que surgiu em torno da revista Claridade surgida em 1 9 

3 6 na cidade do Mindelo, e que está no centro de um movimento de emancipação cultural, 

social e político. Fundadores: Manuel Lopes, Baltasar Lopes da Silva (que usou o 

pseudônimo poético de Osvaldo Alcântara) e Jorge Barbosa.  



 

26 
 

Colaboradores: Para além dos seus fundadores, convém mencionar duas outras 

personalidades que participaram na Claridade; o pintor e crítico Jaime de Figueiredo e o 

escritor João Lopes deram o seu importante contributo desde fase inicial.  

Adicionalmente, colaboram outros escritores ao longo da existência da Claridade 

dando um valioso contributo bilíngue não só para o desenvolvimento do projeto como 

também para o enriquecimento da literatura moderna cabo-verdiana, em geral. 

 Foram eles Pedro Corsino de Azevedo e José Osório de Oliveira, nos primeiros 

números; Henrique Teixeira de Sousa, Félix Monteiro, Nuno Miranda, Abílio Duarte, 

Arnaldo França, Luís Romano de Madeira Melo, Tomás Martins, Virgílio Pires, Onésimo 

Silveira, Francisco Xavier da Cruz, Corsino Fortes, Artur Augusto, Sérgio Frusoni e Virgílio 

de Melo, entre outros, nos restantes números publicados.  

Lema da Claridade é: « fincar os pés na terra ». O conteúdo temático da revista seria « 

fincar os pés na terra », por outras palavras, um olhar atento sobre os problemas vitais de 

Cabo Verde e as condições da vida do seu povo. Objetivo: em nível político e ideológico, a 

Claridade tinha como objetivo procurar afastar definitivamente os escritores cabo – 

verdianos do cânone português, procurando refletir a consciência coletiva cabo – verdiana e 

chamar a atenção para elementos da cultura cabo – verdiana que há muito tinham sido 

sufocados pelo colonialismo português, como é o exemplo da língua crioulo. 

2. Pós – claridosos. 

4°. Cabo- verdianidade (1958- 1965) 

Com o surgimento do Suplemento Cultural, se assume uma nova cabo-verdianidade que, 

por não desenhara influência da negritude, se pode aplicar de cabo-verdianitude, que, desde 

a sua tênue assunção por Gabriel Mariano, num curto artigo (1958), até muito depois do 

virulento e celebrado ensaio de Onésimo Silveira (1968), provocou uma verdadeira polêmica 

em torno da aceitação tranquila do patriarcal da Claridade. Do Suplemento Cultural do 

Boletim Cabo Verde. 

Principais nomes e obras: 

Gabriel Mariano: Negritude e cabo- verdianidade; 

Manuel Lopes: O galo que cantou na Baía; os Flagelados do Vento de Leste 

Ovídio Martins: Tchutchinha; Caminhadas; 



 

27 
 

Aguinaldo Fonseca, Terencio Anahory, Yolanda Morrazzo, Kaoberdiano Dambara, 

Onésimo Silveira. 

 5° Universalismo (1966 e 1982) 

Do universalismo assumido, sobretudo por João Vário quando o PAIGC (acoplando 

forças políticas de Cabo Verde e da Guiné Bissau) se achava já envolvido, desde 1963, na 

luta armada de libertação nacional, abrindo, aquele poeta, muito mais cedo do que nas outras 

colônias, a frente literária do intimismo, do abstracionismo e do cosmopolitismo: aliás, só 

depois da independência e passado algum tempo, surgiu descomplexada e polemica, 

sobretudo em Angola e Moçambique. Podemos datar de 1966, com a impressão dos poemas, 

em Coimbra, do Exemplo geral, de João Vário (João Manuel Varela), essa viragem, que, 

diga- se, pouco impacto veio provocar. 

Antônio Aurelino Gonçalves: Noite de Vento; Virgens Loucas;  

Teixeira de Sousa: Contra Mar e Vento; Ilhéu de contenda; 

Principais nomes e obras: 

Ovídio Martins: Gritarei, berrei, morrerei, não vou para pasargada;  

Corsino Fortes: Pão e Fonema;  

Orlanda Amarílis: Ilhéu dos pássaros; 

Armênio Vieira: Poemas (Prêmios Camões)    

6° Consolidação (1983- a atualidade) 

Começa por uma fase de contestação, comum com novos países, para gradualmente se 

vir afirmando como verdadeiro tempo de Consolidação do sistema e da instituição literária. 

O primeiro momento é dominado pela edição da revista Ponto e Vírgula (1983-1987), 

liderada por Germano Almeida e Leão Lopes. 

Principais nomes e obras: 

Teixeira de Sousa: Capitão de mar e vento; 

Corsino fortes: Arvores e Tambor; 

Baltasar Lopes: O trabalho e os dias; cântico da manhã futura; 



 

28 
 

Germano Almeida: O testamento do senhor Napumoceno da Silva Araújo; o dia das calças; 

os dois irmãos; 

Orlanda Amarílis: A casa dos Mastros; Manuel Veiga: Odju d’águ 

Periodização de Brito Semedo  

Este autor mantém os mesmos períodos cronológicos, identificando, contudo, fases ou 

subperíodos concretamente temáticas. Propõe 2 períodos e 4 fases. 

3- 1 Período do Cabo – verdianismo (1842 – 1950) 

Os aspetos estéticos - formais e temáticas que caracterizam este período são os de Neo - 

classismo (1756 – 1825) e do romantismo (1825 – 1865) português e, do Ultrarromantismo, 

cultivado tardiamente em Cabo Verde. Este período de produção jornalística e literária é 

aqui classificado de Caboverdianismo, por analogia com o africanismo, já que o enunciado 

dos textos produzidos não reflete, grosso modo o real social cabo – verdiano, embora a 

produção fosse feita por filhos das ilhas. Distingue – se neste período duas fases:  

a) Fase dos Primórdios 

Surgiu com a instalação do Prelo em 1842. Fase do nascimento da  

Imprensa e do lançamento das bases da literatura cabo-verdiana com a publicação dos 

primeiros textos literários. Destacam – se nomes como:  

Antônio Gertrude Pusich, Guilherme Dantes, Maria Luiza e Sena Barcellos. b) Fase 

Crioulidade 

Marcada pela exaltação dos valores crioulos e é integrada principalmente por antigos 

estudantes do Seminário Liceu de São Nicolau, fundado em 1866. Destacam – se: Eugénio 

Tavares, José Lopes da Silva, Pedro Cardoso, Juvenal Cabral entre outros. 

3 – 2 Período da Caboverdianidade  

Os aspetos estéticos – formais que predominaram são os mesmos do Modernismo 

Português (1927 – 1940) e brasileiro e, com temáticas próprias do Realismo por influência 

do modelo brasileiro e, do Neo – realismo, seguindo o modelo português. Neste período o 

enunciado dos textos produzidos já reflete o real cabo – verdiano e àquilo que o identifica, e 

ao mesmo tempo o distingue sociocultural mente como povo. 

 O início deste período é marcado pelo surgimento da Revista Claridade, cujo nome 

passou a designar uma geração de escritores e uma nova forma de fazer literatura. Surgiram 

neste período quatro gerações literárias (i) Geração da Claridade, (i i) Geração da Academia 



 

29 
 

Cultivar, (i i i) Geração da Nova Largada e (i v) Geração do Seló, respetivamente a volta da 

Claridade (  

São Vicente 1936); da Certeza (São Vicente 1944); do Suplemento Cultural (Praia (1958) e 

do Seló (São Vicente 1962). Considera-se existe igualmente neste período da 

Caboverdianidade, duas fases: 

a.) Fase do Regionalismo  

Esta fase despontou em 1936, como propósito de « Fincar os pés na terra » das ilhas 

e concretiza-se na publicação da revista Claridade. Destacam-se figuras como: Baltasar 

Lopes (Osvaldo Alcântara); Jorge Barbosa;  

Manuel Lopes; António Aurélio Gonçalves; Henrique Teixeira de Sousa; Arnaldo França. 

Ou seja, a Geração Claridade e a Geração Academia Cultivar. 

b.) Fase do Nacionalismo  

A literatura passa a ser usada como ARMA de combate na construção da nova pátria. 

Fase essa que e iniciada com a publicação do Suplemento Cultural em 1958. Os autores 

destacados são: Aguinaldo Fonseca; Gabriel Mariano; Ovídio Martins; Yolanda Marazzo; 

Corsino Fortes; Osvaldo Osório e Arménio Vieira. Ou seja, a geração da Nova Largada e a 

geração do Soló. 

Segundo Pires Laranjeira 

1° Período: (desde as origens até 1925), a que chamamos de Iniciação 

 Este período de iniciação é marcado por grandes vazios em termos de produção 

literária e pela abrangência de uma vasta gama de textos influenciados pelo baixo 

Romantismo e pelo Parnasianismo. Este período é ainda marcado pela publicação do 

romance Escravo, em 1856, de José Evaristo de Almeida (1810- 1857), que inaugurou a 

ficção cabo-verdiana, e também inaugura a ficção no espaço lusófono africano com a 

publicação deste romance em Lisboa. 

 E também Guilherme da Cunha Dantas (1849 –  

1888), que publicou Contos Singelos, 1867, e é o primeiro poeta de Cabo-verde. Outros 

autores se destacam como:  Eugénio Tavares (1867 – 1930), poeta e jornalista da Brava, José 

Lopes (1872 – 1962), poeta de São Nicolau, Pedro Cardoso (1883 – 1942), poeta e jornalista 



 

30 
 

de Fogo, Jorge Barbosa (1902 – 1971), autor de Arquipélago (1935) e Antônio Pedro, autor 

de Diário (1929). 

2° Período: - Hesperitano (1926 – 1935),       

O período a que chamamos Hesperitano antecede a modernidade que o movimento 

seguinte, denominado Claridade (1936), encarnou. Neste período, os poetas criam o mito 

poético para escaparem idealmente à limitação da prática portuguesa, exterior ao sentimento 

ou desejo de uma pátria interna, íntima, simbolicamente representada pela lenda da 

Atlântidade que resultou o nome de atlantismo Hesperitano.  

3° período:  Claridade (1936 – 1957)      

Esse período é também conhecido como Cabovernidade. O marco desse período se 

dá com o lançamento da revista Claridade, e deve- se às grandes transformações sociais e 

políticas ocorridas no mundo. Este período sofreu influência do Modernismo Português e da 

Literatura Brasileira. Neste período os intelectuais cabo-verdianos passaram a ver sua terra 

e sua cultura como sujeitos ativos. É o período decisivo que marca a viagem na história e na 

literatura cabo-verdiana, tendo como principais marcas, além da publicação da Revista de 

Arte e Letra. « CLARIDADE » em 1936, também a revista CERTEZA em 1944.  

Em 1941, foi publicado.  Ambiente, livro de Jorge Barbosa; Antônio Nunes publica 

poemas de longe em 1945, Manuel Lopes publica os poemas de Quem Ficou (1949) e 

Baltasar Lopes publica Chiquinho (1947). O romance Chiquinho é a primeira obra que 

marcou o início      da literatura tipicamente cabo-verdiana escrita por Baltasar Lopes da 

Silva, cobrindo temas locais e da cultura crioula. Chuva Braba (1965) de Manuel Lopes.  

4 ° período:  Suplemento Cultural (1958 – 1965)      

       Neste momento a literatura assume uma nova Cabo-verdianitude, que, por não por 

desdenhar o credo da literatura da negritude, se pode apelidar Cabo verdianitude.  Desde sua 

adoção      por Gabriel Mariano, em Num Curto artigo (1958), até muito depois do ensaio de 

Onésimo Silveira provocou uma verdadeira polêmica em torno da aceitação tranquila do 

patriarcado da Claridade. 



 

31 
 

5 ° período: Universalismo (1966 – 1982)      

     Universalismo é inaugurado sobretudo por João Vário quando o PAIGC (Partido 

Africano para Independência da Guiné e de Cabo-Verde) se achava já envolvido, desde 

1963, na luta de libertação nacional abrindo, aquele poeta, muito mais cedo do que nas outras 

colônias, a frente literária do intimismo, do abstracionismo e do cosmopolitismo. Aliás, só 

depois da independência e passado algum tempo, esse processo iria surgir em países como 

Angola e Moçambique. Podemos datar seu início de 1966, com a impressão      dos poemas, 

em Coimbra, de exemplo geral de João Vário. 

6 ° período:  Atualidade (1983)      

O período da Atualidade começa   por uma fase de contestação, comum aos novos 

países, para gradualmente se vir afirmando como verdadeiro tempo de Consolidação do 

sistema e da instituição literária. O primeiro momento é dominado pela edição da revista 

Ponto & Vírgula (1983 – 1987), liderada por Germano Almeida e Leão Lopes. Germano 

Almeida nasceu na ilha de Boavista, Cabo Verde, em 1945. Entrou na literatura cabo-

verdiana com a publicação da sua famosa obra O Testamento de Sr. Nepomuceno da Silva 

Araújo em 1989. Hoje em dia, Almeida é o mais prolífico da literatura cabo-verdiana e 

publicou várias obras literárias, entre as quais Meu poeta (1990), A Ilha Fantástica (1994), 

Os Dois Irmãos (1995).  

 



 

32 
 

CAPITULO II:  A ILHA FANTÁSTICA: língua, música e dança, 

casamento, culinária 

A Ilha Fantástica é uma coletânea de contos do escritor cabo-verdiano Germano Almeida, 

publicada em 1994. As primeiras versões destas histórias surgiram inicialmente na revista 

Ponto e Vírgula, assinadas com o pseudônimo Romualdo Cruz. Mais tarde, foram revistas, 

reescritas e ampliadas com novas histórias inéditas, reunidas sob o título atual, A Ilha 

Fantástica. A obra retrata a vida quotidiana nas ilhas de Cabo Verde, especialmente em Boa 

Vista, através de uma linguagem marcada pelo humor, pela ironia e por uma crítica sutil às 

estruturas sociais e políticas. 

 Os contos misturam o real e o imaginário, revelando personagens de dimensões culturais 

africanas e europeias e um forte enraizamento na cultura local do arquipélago. Germano 

Almeida é uma figura central da literatura lusófona e foi distinguido com o Prêmio Camões 

em 2018, o mais importante prêmio literário da língua portuguesa, como reconhecimento da 

sua obra vasta e influente. O romance mistura elementos de realismo e fantasia para construir 

uma narrativa que critica aspectos sociais, políticos e culturais de Cabo Verde, especialmente 

após a independência. A ilha Fantástica também nos imerge em um mundo da ficção e da 

realidade da infância do autor, da história da ilha de Boa Vista. Segundo Pollyana dos Santos 

Silva Costa, comentarista da obra, Almeida evidencia as influências das matrizes africanas 

e portuguesas na formação da tradição oral cabo-verdiana (Costa, 2018, p. 18). 

O olhar do narrador-personagem é uma olhadela de saudade da sua memória de 

infância em Boa Vista. Esta lembrança da infância sempre volta nas suas duas obras que 

Pollyana Dos Santos Silva Costa analisou. 

As obras A ilha fantástica e Regresso ao paraíso apresentam a 

narração de diversas histórias encadeadas, que se passaram na Ilha 

de Boa Vista e das quais o narrador se recorda, por terem feito parte 

de sua infância. Enquanto A ilha fantástica traz o relato de casos que 

ocorreram com membros da comunidade em geral, Regresso ao 

paraíso se atém às histórias da família de Germano Almeida. (Costa, 

2018, p. 17) 



 

33 
 

 Nessa obra, é a alma do povo cabo-verdiano e sua identidade cultural que é 

representada através da tradição oral popular que é expressa pelos ritos de passagens, 

crenças, superstições, religiosidade, crendices, sincretismo religioso e a religião católica, o 

casamento, festas religiosas e o profano, em suma, a magia em profunda relação entre o 

mundo dos vivos e dos mortos. Para Pollyana dos Santos Silva Costa, a produção literária 

de Germano Almeida opera como um espaço de construção e reconstrução identitária. Em 

sua tese A formação da identidade cabo-verdiana na obra de Germano Almeida, a autora 

destaca que os romances do escritor se fundamentam numa “releitura crítica do passado 

colonial e da formação da elite letrada” (Costa, 2018, p. 36) permitindo uma reflexão sobre 

a religiosidade, os ritos comunitários e as práticas culturais como formas de resistência 

simbólica. Essa perspectiva se alinha diretamente ao modo como A Ilha Fantástica insere 

elementos como procissões, promessas, benzedeiras, curas e milagres, resgatando a 

religiosidade popular como parte constitutiva do imaginário nacional. 

 A obra A Ilha Fantástica fala da ficção seja na primeira pessoa do singular do 

narrador-personagem e o narrador multifacetado invocando os eventos históricos ocorridos 

de um povo perdido nas ilhas sem limite de Cabo Verde. Assim, o autor relembra e reinventa 

a tranquila paz da sua infância em Boa Vista e o ambiente social e familiar.  Como disse 

Xavier,  

O recurso à memória permite a construção da identidade tradicional de 

Cabo Verde enquanto relato de memórias e experiências vividas na 

infância, ainda que ficcionadas. É-o pelo recurso a processos que 

caracterizam a recordação. É-o na envolvência espacial e social que 

descreve”. (Xavier, 2018, p. 36) 

Quem conhece Germano Almeida e a sua obra sabe que a sua escrita é inspirada 

em fatos reais que posteriormente ele ficionaliza. Através da memória, Germano nos 

mergulha no seu mundo da infância e das ilhas de Cabo Verde, como nos informa Xavier ao 

fazer a análise das obras do contador de estória através deste trecho:  

No caso de Germano Almeida, o espaço é o das ilhas de Cabo Verde, que 

estão na génese da sua inspiração. Logo pelos títulos de algumas das suas 

obras podemos constatar isso: De Monte Cara vê-se o Mundo (2014), 

referindo-se à elevação na ilha de São Vicente, em que a cidade do Mindelo 

se destaca como personagem; O Mar na Lajinha (2004), evocando a praia 



 

34 
 

no coração do Mindelo; A Família Trago (1988), crónica sobre uma 

família da Boa Vista, e Viagem pela História das Ilhas (2003), 

apresentação histórica das nove ilhas habitadas de Cabo Verde” (Xavier, 

2018, p.36). 

 Esta constatação também é feita por Ana Cordeiro, que é uma especialista das suas 

obras e que disse “É impossível separar a escrita de Germano Almeida das suas ilhas de 

Cabo Verde. De facto, mesmo quando estamos perante histórias passadas entre quatro 

paredes e que à partida poderiam ser universais”. (Cordeiro, 2018, p.1). Assim ela vai 

mostrar todas as características da produção literária de Almeida que é sempre ligada a suas 

ilhas. 

Germano Almeida (GA) nasceu na ilha da Boa Vista e aí viveu até aos 18 

anos. Nunca duvidou, e continua a não duvidar, que lá é que está o centro do 

mundo e é a partir desse imenso mundo que tem dentro de si, que olha para 

o que o rodeia com a estranheza de quem não entende a diversidade de 

comportamentos que encontra fora da sua ilha fantástica. Talvez por isso não 

se encontre na historiografia literária das ilhas nenhum outro escritor que 

assim tenha faccionado o arquipélago e que de forma tão persistente se tenha 

debruçado sobre a história e as estórias das ilhas, sobre a idiossincrasia de 

cada uma, sobre as maneiras de ser e de estar dos seus habitantes, 

confrontando memórias de infância, convivências de adulto, 

comportamentos rurais e urbanos, uma organização social e familiar 

machista e autoritária com novos e democráticos modelos de vida (Cordeiro, 

2018, p.1). 

Boa Vista é um centro do mundo, um espaço vivente que é tão recordado na sua 

prosa, é um espaço da inspiração, como disse Xavier. A Ilha Fantástica é um romance e 

inclui dois tipos de textos, um dito oral e outro escrito.  Apesar de A Ilha Fantástica ser uma 

obra autobiográfica, ela nos mergulha no tempo colonial e testemunha os grandes eventos 

históricos ocorridos em Boa Vista. O ficcionista recupera os efeitos contemporâneos como 

a febre amarela, a chegada dos judeus marroquinos vindos de Rabat no arquipélago, a 

presença dos cônsules, embaixadores, firmas estrangeiras e muitos diplomatas.  Mas também 

a presença dos ingleses em Boa Vista e a assimilação de um brasileiro no arquipélago. 

Este jogo entre a ficção e a realidade é uma das suas características mais 

marcantes e torna impossíveis a separação entre a sua escrita e as suas ilhas. 



 

35 
 

Igualmente inseparáveis são as línguas portuguesa e cabo-verdiana. Os 

personagens de GA vão buscar ao crioulo as palavras necessárias, com a 

mesma sem cerimónia e naturalidade com que isso se faz no dia-a-dia de 

Cabo Verde. (Cordeiro, 2018, p.1). 

Almeida aportuguesa para escrever sua obra a Ilha Fantástica usando o crioulo de 

Cabo Verde para falar do português. Assim, a Boa Vista é o centro fantástico, a história 

narrada aconteceu na Estância de Baixo, Rabil, onde as ideias políticas, a aculturação dos 

portugueses e espanhóis, a incorporação do catolicismo e da prática de bruxaria, o 

sincretismo religioso, a miséria, a escassez, a fome, a dominação e a epidemia da febre 

amarela haviam dominado os colonos portugueses no período da escravidão no arquipélago. 

Germano Almeida é um escritor nacional, assim na sua escrita convoca todos os elementos 

da natureza tais como: o fantasma, as almas penadas, a lua, a noite, os gongons, as 

canelinhas, os peteados, as cachorronas que – acreditava-se - passeavam à noite em Boa 

Vista. 

O romance A Ilha Fantástica é rico do ensino, cada personagem detém um papel 

importante dos valores civilizacionais afro-europeus. Assim, Germano usa os contos 

populares, mito, lenda, contados por um especialista de contar histórias, Quirino, que conta 

as histórias misturando português e crioulo.  As temáticas que encontramos na obra são: 

superstições, bruxaria, ciclo da vida dos vivos e mortos, a reencarnação mestiça, o amor, a 

tradição e a modernização.  

Ti Júlia e Ti Maia apresentam as superstições, as religiosidades, as crendices e 

fenômenos sobrenaturais. Temos igualmente a pessoa de Quirino e Moriçona que são 

grandes contadores de estórias que Boa Vista nunca teve iguais.  Mesmo a bruxaria é 

representada pela nha Maria Santa, vista como mulher bruxa de Estância de Baixo, o 

intelectual é associado ao João Manco, à D. Odália e à D. Chutcha. O ateísmo ao velho Lela, 

e ao Tio Tone, a piedade. Antoninho d’Augusta (Tio Tone), João Manco, Lela são 

familiarizados com textos literários: poemas, Bíblia, Gramática, Arte de falar em Público e 

os autores tais como Eça de Queirós e Camilo Castelo Branco. As personagens que encarnam 

os valores de amor são João Manco, Mari Bijome, Florêncio, Titujinho, e a aculturação é o 

João Mateus. 

Ao outro lado, temos as personagens duplicadas que encarnam valores morais 

africano- europeus:  o João Manco que usa a gravata e conhece de cor os versos poéticos dos 



 

36 
 

escritores portugueses tais como Luís Vaz de Camões, Manuel Maria du Bocage, que ele 

mistura para fazer discursos nas festas de casamento na ilha Boa Vista. E também o uso da 

gramática de Barros Tomas e a Arte de falar em público que ele usava para surpreender os 

ouvintes. 

O clero católico é representado pelo Padre Higgino na ilha e que obedece às leis do 

povo. Mas o revolucionário e porta-voz do povo oprimido na infraestrutura (Ultra) é o ateu 

Velho Lela, um ancião que tem orgulho da sua ilha e dos nomes do seu antepassado que 

vivia na ilha Boa Vista. Representa a tradição popular com lealdade.   

O arquipélago de Cabo Verde oferece uma cultura particular no continente africano. 

Assim, sua beleza cultural define a identidade do povo. O povoamento das ilhas ocorreu a 

partir dos anos 1462, durante a época da escravidão, e deu uma nova cultura originária de 

raízes africanas e europeias. Como a cultura é o conjunto dos hábitos e os saberes de um 

grupo social bem definido no território geográfico, as das Ilhas de Cabo Verde têm sua 

particularidade vinda da miscigenação do seu povo durante sua povoação. Quer dizer, as 

raízes em matrizes de tradições africanas das diversas etnias oriundas das costas ocidentais 

do continente africano no período do chamado comércio triangular e assentadas nas ilhas 

com suas culturas vão se misturar com as dos colonizadores dos países europeus e daí surgiu 

uma nova cultura afro – europeia.    

A construção da identidade nacional cabo-verdiana leva em conta a ideia de 

que a população local é caracterizada exclusivamente por sua origem 

crioula. Note-se que as regiões costeiras da África Ocidental (Guiné Bissau, 

Senegal) foram locais propícios para que os processos de crioulização se 

intensificassem a partir do crescente movimento de expansão marítima do 

século XV. (Costa, 2018, p.40) 

O cruzamento entre a cultura africana no arquipélago de Cabo Verde e a da Europa 

faz hoje em dia a riqueza nacional da identidade cultural de Cabo Verde. Ademais, o contato 

dos negros com suas marcas civilizacionais e valores tradicionais e culturais mescladas com 

valores civilizacionais dos ocidentais deram a formação da cultura do arquipélago que é 

ligada aos séculos de convivências e de partilhas do passado histórico da presença dos 

elementos culturais europeus nesta costa do Atlântico. A partir deste movimento dos povos 

oriundos da África Ocidental que estão na origem da identidade cultural de Cabo Verde, 

percebe-se que a teoria de Homi Bhabha, dialoga perfeitamente com sua ideia na obra O 



 

37 
 

Local da Cultura. Bhabha propõe que a identidade cultural não é fixa, mas se constitui nos 

“entre lugares”, espaços de negociação entre culturas colonizadoras e colonizadas. Ele 

afirma: “De que modo se formam sujeitos nos “entre lugares”, nos excedentes da soma das 

partes da diferença? ” (Bhabha, 1998, p. 20).17 

Esse conceito é essencial para entender a sociedade cabo-verdiana, cuja cultura é 

marcada por influências africanas, europeias e crioulas. A religiosidade sincrética e as 

práticas culturais híbridas presentes na obra de Almeida exemplificam esse entre-lugar, onde 

a identidade cabo-verdiana se constrói na fronteira entre o local e o global. Esta mesma visão 

se vê com Stuart Hall na sua obra também quando argumenta que a identidade é uma 

construção histórica, social e discursiva. Ele escreve: “A identidade é definida 

historicamente e não biologicamente. O sujeito assume identidades diferentes em diferentes 

momentos” (Hall, 2003, p. 12). 

Na obra de Germano Almeida, os personagens vivem essa fluidez identitária: ora se 

afirmam como cabo-verdianos, ora se veem deslocados por influências externas. A 

identidade cultural, segundo Hall, é sempre “em processo”, o que se alinha com a narrativa 

fragmentada e plural de A Ilha Fantástica. Conforme Stuart Hall, a identidade cabo-

verdiana, como expressa na obra de Almeida, pode ser entendida sob essa ótica como uma 

identidade em trânsito, construída pelas múltiplas influências coloniais (portuguesa, 

africana), religiosas (catolicismo, crenças populares), e pela vivência na diáspora 

Na obra A identidade cultural na pós-modernidade, Hall discute como as identidades 

culturais e nacionais são construções sociais e históricas, que não são fixas nem naturais, 

mas sim formadas ao longo do tempo por meio de discursos, relações de poder e processos 

históricos. Com efeito, essa construção social e histórica baseia- se sobre uma resistência 

diante do colono em que vários povos se decidem num processo histórico de criar uma 

identidade nacional numa ilha como Cabo Verde como também nas Antilhas e Caribes. É a 

isso que o autor se refere quando afirma que “as identidades são construídas dentro, e não 

fora, do discurso” (Hall, 2003, p. 13). Isso quer dizer que a identidade não é algo com o qual 

                                            
17 Não ignoramos que Silviano Santiago (2000) já se referia ao “entre-lugar do discurso latino-

americano” antes de Homi Bhabha propor seu conceito de “in-between spaces”, igualmente traduzido no Brasil 

como “entre-lugar”. Entretanto, o conceito de Bhabha se aproxima melhor dos eventos culturais que estão 

sendo discutidos em relação a Cabo-Verde por se tratar de situações de contato cultural em contexto migratório, 

enquanto Santiago se refere à formação de um discurso intelectual e literário na América Latina em relação 

com o discurso metropolitano europeu. 



 

38 
 

nascemos, mas algo que vamos formando ao longo da vida, a partir das representações 

culturais, das narrativas históricas e dos contextos em que estamos inseridos. Nesse sentido, 

tanto a identidade cultural quanto a nacional estão em constante transformação. 

 E daí que a cultura cabo-verdiana se manifesta em diversos elementos na vida 

cotidiana do povo, como a cultura nasceu de um cruzamento de várias culturas dos negros e 

negras dos rios de Guiné com suas tradições diferentes, durante a povoação do arquipélago 

os seus elementos se coabitaram com os dos europeus que se instalaram nas ilhas como 

donatários das ilhas descobertas. Destacam-se as manifestações seguintes nas vidas dos 

cidadãos: a língua, a música e dança, culinária, casamento, religião, crenças e artes, os rituais 

da morte. O conjunto ou cada um desses elementos culturais constituem a identidade cultural 

ou patrimônio nacional de Cabo verde. A ilha fantástica de Germano de Almeida representa 

uma janela para que este vasto cenário cultural possa ser observado e conhecido. 

Partindo desta teoria de Hall, será capital de falar do poeta Aimé Césaire, defensor 

da Negritude através dos seus poemas em que reivindica o orgulho do fato de ser negro a 

partir das representações culturais, das narrativas históricas e dos contextos. Césaire 

ressignifica este contexto histórico quando diz “A negritude é, para mim, o simples 

reconhecimento do fato de ser negro, a aceitação de seu destino, de sua história, de sua 

cultura” (Césaire, 2020. p. 56). Césaire entende a Negritude como experiência histórica, 

consciência política e memória cultural, aceitação ativa da negritude como forma de 

resistência ao colonialismo e afirmação solidária. E continua ao dizer 

A Negritude, aos meus olhos, não é uma filosofia. …. É uma maneira de 

viver a história dentro da história: a história de uma comunidade cuja 

experiência aparece … singular, com suas deportações … seus escombros 

de culturas assassinadas. Como não acreditar que tudo isso … constitui um 

patrimônio? (Césaire, 2020, pp. 82 83) 

Mas também seu amigo de combate, o senegalês Léopold Sédar Senghor, também 

tem sua própria visão do que é a Negritude visto que seu contexto histórico é diferente de 

Aimé Césaire. Na definição da “ Negritude” para Senghor, esta seria “o conjunto dos valores 

culturais do mundo negro, tal como se expressam na vida, nas instituições e nas obras dos 

negros" (Senghor, 1964, p.305). Senghor enfatiza uma dimensão estética e cultural: a ênfase 

sobre os valores e o espírito civilizatório negro-africano, expressando essa negritude em 



 

39 
 

instituições, arte, linguagem e poesia. Assim, para Senghor, a Negritude não é apenas uma 

reação política contra o colonialismo ou o racismo. É, acima de tudo, uma afirmação positiva 

da identidade cultural dos povos negros. Ou seja, é uma maneira de valorizar a cultura, o 

modo de pensar, os sentimentos, a espiritualidade, os costumes e as expressões artísticas do 

mundo negro. Léopold Senghor e Aimé Césaire, cada um deles tem sua própria maneira de 

qualificar a palavra da Negritude, mas o objetivo deles é o reconhecimento dos valores do 

povo negro.  

Com efeito, Césaire sintetiza os componentes fundamentais da Negritude através 

deste trecho:  “Identidade, fidelidade, solidariedade são os três termos que definem… 

assumir o orgulho da condição negra… manter viva a ligação com a terra-mãe… e cultivar 

laços de irmandade com todos os negros do mundo” (Césaire, 2020, p.  57). Para Césaire, a 

Negritude não é uma teoria abstrata ou filosofia metafísica; é um reconhecimento 

existencial, político e cultural da condição Negra uma recusa da assimilação e da 

invisibilidade. Ao proclamar sua identidade, o negro resgata sua história coletiva, estabelece 

vínculos solidários e se afirmar contra a hegemonia colonial. 

A obra A Ilha Fantástica, de Germano Almeida, propõe uma narrativa sobre a 

construção de um imaginário nacional e religioso cabo-verdiano profundamente enraizado 

na visão plural. A narrativa revela práticas culturais sincréticas, rituais religiosos populares 

e uma convivência entre o catolicismo institucional e as crenças locais. Essa configuração 

reflete a complexidade identitária cabo-verdiana marcada por influências africanas, 

europeias e atlânticas. A partir da teoria da identidade como representada por Hall e Bhabha, 

podemos perceber que essa identidade não é essencialista nem homogênea, mas um processo 

de negociação simbólica constante, marcado por deslocamentos, conflitos e reinvenções. A 

obra de Germano Almeida expõe, com profundidade, os traços de uma sociedade que encena 

sua identidade nas fronteiras da fé, da cultura e da memória. 

1. A LÍNGUA CRIOULA EM A ILHA FANTÁSTICA 

A língua crioula de Cabo Verde “nasceu (...) da situação experimentada por 

indivíduos provenientes de diferentes “nações de gentes postas em contato uns com os 

outros, longe dos respectivos continentes (Lopes Filho, 2003, apud AMARANTE, 2006, 

p.24).  A língua crioula em Cabo Verde vê o dia graças ao contato dos negros que povoam 



 

40 
 

as ilhas no século XVI, e também os colonos, os contatos das línguas de matrizes africanas 

com o português durante o período da colonização que vai dar o crioulo de Cabo-Verde. 

Temos aqui um diálogo teórico entre Lopes Filho e Magdala França Vianna sobre esta 

questão da crioulidade e crioulização quando se informa que “o termo indicava os que 

nasciam e eram educados nas Américas sem ser originários delas como os ameríndios” 

(Vianna,2005, p.103). Mas num artigo de Robin Cohen, em que este pôde entrevistar um 

jovem cabo-verdiano, o jovem confessou nestes termos “a ‘crioulização para nós... é algo 

que não é nem africano nem europeu, mas culturalmente no meio”. (Cohen, 2013, p.125). 

“ Crioulização” é um termo altamente contestado, usado em múltiplos 

contextos e de formas amplamente inconsistentes. Enquanto há um consenso 

geral entre estudiosos de que a sua utilidade pode se estender além do estudo 

de linguagens e linguística crioula, resta um debate não resolvido quanto à 

extensão à qual a crioulização pode ser aplicada fora de suas associações 

iniciais à colonização, à escravidão e ao sistema de plantations no Novo 

Mundo. (Cohen,2013, p.122). 

A citação destaca a ambiguidade conceitual da "crioulização", apontando sua 

ampliação para além da linguística, mas também o debate sobre seus limites históricos e 

contextuais, especialmente fora do legado colonial e escravista. 

De fato, para alguns, crioulização se refere especificamente aos encontros 

violentos entre as culturas dos colonizadores, dos escravos e dos povos 

indígenas no Novo Mundo - e mais especificamente no Caribe - e usar esse 

termo além de tais contextos corre o risco de subvalorizar ou desconsiderar 

as circunstâncias altamente politizadas nas quais a terminologia emergiu 

(Palmié, 2006; ver também Mintz, 1996, apud COHEN, 2013, p.122). 

A citação destaca que, para alguns autores, a crioulização está profundamente 

enraizada nos encontros violentos entre culturas no contexto da colonização, escravidão e 

presença indígena no Novo Mundo, especialmente no Caribe. Usar o termo fora desse 

cenário pode representar um risco de esvaziamento de seu significado político e histórico. A 

crioulização, nesse sentido, é mais do que um simples processo cultura, é um conceito 

carregado de relações de poder, violência e resistência. Por isso, sua aplicação deve ser feita 

com cuidado teórico e sensibilidade crítica, a fim de não desconsiderar as circunstâncias 

específicas e politizadas de onde emergiu. 



 

41 
 

É neste contexto que o crioulo de cabo-verdiano nasceu numa forma de resistência. 

Antes que a comunicação entre o colono e o colonizado seja uma necessidade foi violenta, 

apesar de hoje, assim surgiu o crioulo durante a convivência e também os casamentos que 

se faziam entre os colonos e as negras e que deram filhos e filhas mestiços que vão ter a 

língua crioula como língua materna. Nós estamos, portanto, conscientes do aviso de Hall 

(2003, p. 29) de que na crioulização “questões de poder, assim como problemas de 

emaranhamento, estão sempre em jogo” (Cohen, 2013, p.122). Segundo João Lopes Filho 

«da mesma forma que surgiu um novo elemento na sociedade local - o mestiço – também 

apareceu em Cabo Verde uma língua - o crioulo -, que, pouco a pouco ganhou raízes e 

tornou-se um dos elementos representativos da sua cultura, visto a linguagem ser mais do 

que um meio de comunicação do pensamento, mas (sobretudo) um elemento estruturante do 

próprio acto de pensar (…), (Lopes Filho. 2003 pp 238)   

Mas também, esta língua materna crioula se torna um dos maiores patrimônios 

culturais e nacionais que vai permitir aos cabo-verdianos veicular as histórias do 

arquipélago, e também o resgate das memórias sociais dos povos que se conservam à base 

da língua crioula de geração em geração passando pela tradição oral. Como mencionou 

Maria Raquel, a personagem,  

Nhô Quirino é uma figura mimética e tradutora do cultural e social que se 

identifica com o narrador no que diz respeito à tradição e à redimensão 

humana do homem cabo-verdiano da Boa Vista também ao incorporar na 

sua arte de contar o português juntamente com o crioulo, as histórias estão 

preservadas de uma cultura crioula, própria da tradição oral que faz parte do 

imaginário e da memória do narrador adulto que a escrita de Germano 

Almeida rememora e revitaliza (Oliveira, 2017, p. 101). 

Daí a afirmação da identidade cultural de Cabo Verde é feita através dessa língua 

seja nas ilhas como na diáspora. É o crioulo que define o homem cabo-verdiano em qualquer 

lugar onde resida, como testemunha este trecho de Veiga (2002, p.7): “A língua cabo-

verdiana é, deste modo, a nossa bandeira cultural e um dos elementos mais significativos do 

nosso cartão de identidade”. Enquanto Veiga se orgulha desta língua que nasceu no tempo 

da colonização portuguesa com os povos originários da costa da Guiné na África, o teórico 

da crioulização, Edouard Glissant, chama atenção ao seu leitor sobre a palavra em si: 



 

42 
 

“Quando digo crioulização, não me refiro absolutamente à língua crioula, mas ao fenômeno 

que estruturou as línguas crioulas, não à coisa” (Glissant,1996, p.29). 

O teórico Glissant dialoga com as escritas de Costa no fenômeno do processo que 

levou esta crioulização às ilhas de Cabo Verde quando este afirma “ Note-se que as regiões 

costeiras da África Ocidental (Guiné Bissau, Senegal) foram locais propícios para que os 

processos de crioulização se intensificassem a partir do crescente movimento de expansão 

marítima do século XV” (Costa, 2018, p.40). 

Seria interessante ver o que designa a palavra crioula. Segundo Costa,  

O termo “crioulo‟ só teve seu surgimento no sistema colonial, sendo 

originalmente usado para designar pessoas negras nascidas na América, 

em contraposição aos negros oriundos da África. Além disso, podia 

também ser utilizado para nomear o descendente de europeu nascido no 

continente americano. (Costa, 2018, p.19)  

Com efeito, Vianna, sustenta esta ideia trazendo o Novo dicionário da língua 

portuguesa de Aurélio Buarque de Holanda Ferreira, que define crioulo como “indivíduo de 

raça branca, nascido nas colônias europeias de Além-mar, particularmente as das Américas”, 

denominando também de crioulo o dialeto falado por essas pessoas: o negro nascido nas 

Américas, o dialeto português falado em Cabo Verde e em outras possessões portuguesas da 

África (Vianna, 2005, p.104). 

Através desta definição feita, nós deduzimos que, em relação ao povo do continente 

africano continental que fala o crioulo, como em Guiné Bissau e a Casamansa, o fato de se 

declarar “crioulo” supõe uma pessoa que perdeu suas origens, porque antes de falar o crioulo, 

este último já tinha uma língua, um grupo étnico, que é diferente dos africanos arrancados 

dos seus territórios e culturas e que foram transplantados nas ilhas de Cabo Verde e São 

Tomé e Príncipe, nas quais serão forçados a reinventar uma nova identidade nacional para 

viver em conjunto nos arquipélagos criados pelos colonizadores no século XVI.  

Nesta mesma lógica, o trecho seguinte vem confirmar esta vivência de conjuntos de 

vários povos chamados a conviver no mesmo arquipélago com culturas diferentes ao chegar 

nas ilhas. No processo, “se realiza o produto imprevisível de construções culturais 

heterogêneas e complexas postas em relação” (Vianna, 2005, p.106). A dinâmica dessas 

construções nacionais é a força da resistência do arquipélago.  A crioulização nas ilhas do 



 

43 
 

Caribe é comparada à cabo-verdianidade na ilha de Cabo-Verde, onde o crioulo é ligado às 

matrizes africanas que carregam a memória do povo. 

Cabo Verde foi possivelmente a “primeira sociedade crioula no mundo Atlântico” e, 

devido a sua posição geoestratégica entre a África, a Europa e as Américas, ele se tornou a 

“capital do tráfico transatlântico de escravos para o primeiro século da existência deste 

tráfico” (Green 2010, p.157). Na África Ocidental, os territórios que estiveram sob a 

dominação portuguesa guardaram a língua crioula, que era uma língua destes filhos 

descendentes dos povos negros e portugueses, seja em Guiné –Bissau, Casamansa e o Cabo 

Verde. A legitimidade desta língua crioula pertence aos filhos que surgiram durante a união 

entre o branco português e o negro da Costa da Guiné, que é chamado Mestiço18, que fica 

numa ambivalência, nem africano nem branco nos olhos da população durante o tempo de 

colonização e da escravidão nestes países.  

Na realidade, é a colonização e a escravidão que é a origem desta língua. Por isso, 

Edouard Glissant desenvolve o conceito de crioulização (ou “creolization”) em obras como 

Poétique de la Relation e Traité du Tout-Monde. Para ele, a crioulização não é apenas 

mestiçagem, mas um processo cultural dinâmico e imprevisível que emerge no contato entre 

culturas diversas, especialmente nas regiões que ele chama de “Neo-América”.19 Glissant 

afirma que: “Chamo de crioulização o encontro, a interferência, o choque, as harmonias e as 

desarmonias entre as culturas, na totalidade realizada do mundo-terra. (…). Minha 

proposição é que, hoje, o mundo inteiro está se arquipelizando e se crioulizando. ” (Glissant, 

1997, p. 83). 20  Para ele, crioulização é esse processo imprevisível de encontro entre 

diferenças, gerando identidades culturais inéditas, ou seja, o mundo se torna arquipélago em 

relação cultural e está em processo contínuo de crioulização. 

                                            
18 Mestiço: é pessoa que descende de duas ou mais etnias diferentes, possuindo característica de cada 

uma das etnias e povos de que descende. Pode-se citar como exemplo de Cabo Verde, são pessoas que 

tenham ancestrais negros e brancos  

19 A “Neo-América”, ligada ao tráfico de escravizados africanos e presente no sul dos EUA, Caribe e 

litoral brasileiro, seria o palco da crioulização - fruto dos contatos, choques, trocas entre culturas - gerando 

novas formas culturais. 

20  No original: “J’appelle créolisation la rencontre, l’interférence, le choc, les harmonies et les 

disharmonies entre les cultures, dans la totalité réalisée du monde-terre. (…) Ma proposition est qu’aujourd’hui 

le monde entier s’archipélise et se créolise.” 



 

44 
 

Nesta citação, Edouard Glissant apresenta a crioulização como um conceito central 

para compreender os processos culturais contemporâneos. Ele define crioulização como o 

encontro entre culturas diferentes, marcado não apenas por harmonias, mas também por 

choques, interferências e desarmonias. Ou seja, a crioulização não é um simples “misturar 

pacífico”, mas um processo complexo, imprevisível e criativo, onde novas identidades 

culturais emergem da relação entre diferenças. Nesta visão, a crioulização se dá quando 

culturas distintas se colidem, trocam símbolos, línguas e práticas, gerando algo totalmente 

novo e imprevisível, o que Glissant define como “realidade crioula”. Ele distingue 

crioulização de mestiçagem afirmando que “a crioulização é imprevisível, enquanto os 

efeitos da mestiçagem são facilmente previsíveis” (Glissant, 1990, p. 21). Assim, ela envolve 

uma reciprocidade entre elementos culturais de igual valor, sem hierarquia, garantindo 

abertura à alteridade. 

Segundo Glissant, a crioulização é o processo pelo qual culturas se encontram, se 

alteram mutuamente e produzem novos universos de sentido, não previsíveis nem 

subordinados a identidades fixas. Daí o povo cabo-verdiano ciente do potencial do 

cruzamento destas culturas que fizeram nascer o crioulo cabo-verdiano, para resgatar as 

memórias históricas do arquipélago, os mais velhos usam o crioulo como a língua da 

transmissão dos conhecimentos aos mais novos. Assim, a língua cabo-verdiana é usada de 

dia a dia na vida do povo, como meio de ensino para as crianças da realidade histórica das 

ilhas. Ela serve aos contadores das histórias para transmitir a realidade do povo. Nhô 

Quirino, por exemplo, inicia suas histórias em crioulo e, em determinados momentos, passa 

para o português. A língua crioula constitui um elemento central que permite às crianças 

compreender as mensagens transmitidas por Nhô Quirino, sendo utilizada pelo personagem 

como expressão da identidade cultural cabo-verdiana. 

O queixinho de nho Quirino, pontiagudo por causa da boca motcha, adquiria 

um vigor diferente quando começava a contar as suas estórias, as palavras 

escorando-lhe da boca, mansas e leves ou rápidas e em estrépito nas 

passagens que igualmente o emocionavam (…). Nho Quirino começava 

sempre a contar as estórias em crioulo (…) mas quando chegava a certas 

passagens mais emocionantes mudava automaticamente para português, 

falando rapidamente, derramando sobre nós as belas tiradas que tinha 

decorado. (Almeida, 1994, p.51) 



 

45 
 

Essa alternância entre as línguas reflete a fluidez e a riqueza da cultura cabo-verdiana, 

onde o crioulo é a língua do cotidiano e o português é utilizado em contextos formais ou 

emocionais. O crioulo, sendo a língua materna, os garotos se familiarizaram com ela desde 

a meninice, de fato, o velho nhô Quirino desempenha este papel de usar a língua crioula em 

A Ilha Fantástica, aproveitando-se da noite de luar para veicular mensagem didática às 

crianças de Boa Vista. O processo da preservação dos valores culturais dos povos africanos 

deportados nas Américas e no Caribe segue a mesma lógica em Cabo Verde. 

Ainda assim, nada parece capaz de impedir o fluxo da crioulização, em que 

tem inscrito significativas construções em matrizes culturais populares, 

como por exemplo, nos Estados Unidos, onde há entre outros traços não 

menos importantes, numerosos empréstimos às línguas autóctones 

depositárias de memórias indígenas, além de um grande aporte de 

construções  culturais negras, como o jazz, os blues, e o rock, heranças 

pontuais de ritmos africanos que, reconstituídos através da memória, 

evoluíram em matrizes musicais negras. (Vianna, 2005, p.107)  

Como as palavras seguintes informam, também “a língua se adaptou à realidade do 

arquipélago, como um dos maiores patrimônios nacionais, por encerrar princípios identitária 

e narrar a história rica de um país insular no meio do Atlântico” (Madeira, 2015, p.6).  

Em A Ilha Fantástica, Germano Almeida constrói uma narrativa rica em elementos 

culturais que refletem as tradições e o imaginário coletivo de Cabo Verde. Através de 

personagens e episódios que evocam o universo da oralidade e da memória, o autor recria 

um mundo onde o fantástico e o cotidiano se entrelaçam. O personagem que representa 

tradições culturais é o Nhô Quirino: um contador de estórias que personifica a tradição oral 

cabo-verdiana. Seu papel como griô é fundamental para a transmissão de mitos, lendas e 

valores culturais. O narrador-personagem que ouve o canto contado pelo nhô Quirino se 

confunde com o autor Germano Almeida que rememora as memórias da sua infância em 

Boa Vista, destaca como essas narrativas eram carregadas de fadas, milagre de mistério e 

covardes que se transforam em heróis.  

Todas as noites, depois do jantar, sentávamo-nos à porta de casa, fosse luar 

ou fosse escuro, e nhô Quirino desfiava-nos as estórias de “Aragão”, de 

“Leão “, das fadas com poderosas varinhas de condão que tudo 

transformavam ao gosto de freguês, de princesas guardadas em garrafas no 



 

46 
 

fundo do mar e que um dia qualquer eram quebradas por um milagre de 

acaso mostrando belas mulheres em busca de noivos. Contava de conhecidos 

cobardes da História que de um momento para outro se transformavam em 

heróis porque, mandados à força para a guerra, partiam aos gritos de “nunca 

caguei, mas hoje cago”, mas que logo punham os inimigos em debandada 

porque ouvindo-o assim a gritar dessa forma feroz entendiam “ nunca matei, 

mas hoje eu mato” e por isso logo se rendiam sem luta. (Almeida, 1994, 

p.50-51) 

 Esta citação constrói um retrato vívido da vida comunitária em Cabo Verde, marcada 

pela oralidade e pelo poder das histórias como forma de resistência, sonho e identidade. O 

narrador-personagem, se confunde com o Germano Almeida ao relembrar essas noites à 

porta de casa, adota um tom nostálgico e afetivo que revela a importância dessas memórias 

na construção de sua própria subjetividade. Sentar-se “à porta de casa, fosse luar ou fosse 

escuro” sugere uma comunidade unida, onde a imaginação tinha papel central mesmo diante 

da escuridão e das limitações da realidade. O personagem de Nhô Quirino, contador das 

histórias, é simbólico: ele representa a sabedoria popular e o poder transformador da palavra. 

Suas narrativas misturam o fantástico com “fadas, com poderosas varinhas de condão”, 

princesas no fundo do mar e com falas de bravura, onde até os “cobardes” da História se 

tornam heróis.  

2. A MÚSICA E DANÇA: OS BAILES DE CA NHA DALINA. 

A dança na cultura africana e em Cabo Verde em particular é uma execução física 

baseada geralmente num gesto simbólico. A relação entre o dançarino e a música que tocava 

estabelece uma forte cumplicidade. A vibração dos atabaques e tambores liga o dançarino 

do mundo visível ao mundo invisível e ao mundo circundante. Com efeito, todo povo na 

terra dança por um motivo de maneira distinta que lhe permite revelar seu modo de vida. 

Neste caso, a dança é ligada aos rituais religiosos e muitas vezes a dança é feita durante as 

festas religiosas. A canção desperta a bravura, a coragem aos homens e mulheres no 

momento da dança festiva ou funerária. A música e a dança no arquipélago de Cabo Verde 

têm muitas funções na vida do povo. “O cabo-verdiano usa os vários géneros musicais para 

cantar as suas limitações, os amores e desamores, a traição, o destino, a má sorte na 

emigração, etc.” (Amarante, 2006, p.25).   



 

47 
 

De mesmo modo, como as manifestações culturais cabo-verdianas são híbridas, a 

música é feita com os instrumentos tipicamente europeus e africanos que deram o ritmo 

musical de Cabo Verde.  E a migração dos povos de origens diferentes é o vetor deste povo 

híbrido de Cabo Verde. Como disse Stelamaris Coser “A cultura tem sido insistentemente 

associada ao fenômeno sociodemográfico das migrações e deslocamentos desde as últimas 

décadas do século XX” (Coser, 2005, apud SOUZA, 2017, p.163). Quem fala migração e 

deslocamento faz alusão à mistura de povos e o resultado final é a mestiçagem, nesta questão 

da hibridação ou mestiçagem que declama Elisa Lucinda, mencionando todos países em que 

a população vive da hibridação. 

Pareço Cabo-verdiana 

pareço Antilhana 

pareço Martiniquenha 

pareço Jamaicana 

pareço Brasileira 

pareço Capixaba 

pareço Baiana 

pareço Carioca 

Pareço Americana 

Elisa Lucinda21 

Assim, em Cabo Verde, o instrumento da música vem da Europa, mas a música que 

provém do continente africano, é o traço mais sonante da cultura oral popular do arquipélago. 

O cidadão cabo-verdiano se inspira na realidade da sua história colonial e pós-colonial para 

manter sua autenticidade no continente. A dança e a música são presentes na vida cotidiana 

do povo boa-vistense, têm o papel de narrar a vida de todos os dias e também desempenham 

um papel importante nos rituais tradicionais como no nascimento, casamento, a iniciação, a 

morte e a colheita. É a música que permite refletir a identidade cultural das ilhas de Cabo 

                                            
21 Elisa Lucinda, Constatação. In euteamo e suas estreias. Rio de Janeiro: Record, 1999, p.86.  



 

48 
 

Verde. Esta música cabo-verdiana muito célebre se manifesta nos eventos tradicionais da 

“guarda- cabeça” ou “sete dias”.22 

A Morna é a música tipicamente cabo-verdiana da ilha de Boa Vista. “É um género 

de melodia suave ligado a nostalgia em que o cabo-verdiano canta a saudade, o amor, bem 

como o drama da sobrevivência e evasão de querer ficar e ter que partir. As primeiras mornas 

foram feitas por Eugénio Tavares e cantadas por B. Leza” (Amarante, 2006, p.25). A morna 

descreve a alma dos cabo-verdianos através do seu ritmo suave. Com efeito, o migrante 

cabo-verdiano ao partir leva com ele a melodia da morna consigo na diáspora. É nesta mesma 

visão que o Dias disse “Assim como o emigrante, portanto, cabe à morna circular, fazer-se 

ouvida e dar a conhecer ao mundo Cabo Verde” (Dias, 2012, p.85). 

 Neste caso, a música atravessa fronteiras sem muito esforço. Ela acompanha o 

deslocamento de populações, ela é um recorte especialmente interessante na vida dos 

migrantes cabo-verdianos. A cantora cabo-verdiana Cesária Évora “a diva dos pés 

descalços”, (Dias, 2012, p.85), que incarnava esta música da morna nativa da ilha de Boa 

Vista, como afirma Juliana Braz, foi inclusive premiada na categoria de melhor disco de 

world music, referente ao álbum Voz D’Amor em 2004.  

 Em A Ilha Fantástica, as personagens que detêm os valores culturais da dança e da 

música boa-vistenses na vida da comunidade são: ca nha Dalina, nhô João Gau e nhô Luís 

Rendall. Desempenham o papel de veicular as práticas tradicionais nos bailes coletivos que 

se faziam ao luar para acompanhar as crianças recém-nascidas da comunidade. A parturiente 

e o bebê são agora trazidas na sala e recebem com exaltação o som da música através dos 

instrumentos de corda e das vozes doces que cantavam a bela morna esconjuradora de todos 

os males que nhô Eugénio Tavares tinha dedicado à alma de um amigo e que Almeida 

reescreve na sua obra Regresso ao Paraíso.  

Na o menino ná sombra rum fugi di li/ Na ó menino, ná/ Dixa nha fidjo 

dormi/ Sono do bida, sonho di amor, / Ou graça, ou dor, / És é nós sorte/ Se 

Deus más logo, mandando morte, / Quem tem medo/ Ta morre sedo » 

enquanto a madrinha, com tesoura, cortava o ar em redor do recém-nascido 

em rodas as direções, como forma de afastar e mandar para o espaço 

                                            
22 Guarda- cabeça” ou “Sete dias: O Guarda Cabeça é uma tradição realizada em Cabo Verde, sete 

dias após o nascimento do bebé. 



 

49 
 

qualquer coisa ruim ou mal- interacionada que pudesse ter entrado e estar ali 

a rondar com intenções maléficas (Almeida, 2015, PP .140- 141). 

Estes versos de Eugénio Tavares escritos em língua crioula veiculam uma mensagem 

de preservação, da resistência de fazer viver a identidade cultural das ilhas e a mistura com 

o português faz referência à política colonial em que a ilha de Cabo Verde foi submetida por 

colono. Mas também a preocupação da vida do recém-nascido pode ser vista através das 

passagens seguintes que ilustram a manifestação cultural do baile de Ca nha Dalinha no seio 

da comunidade em que os amigos e familiares reúnem-se à volta do bebê e juntos rezam uma 

oração com a morna. Esse trecho pode ser também dialogado com as palavras seguintes “as 

mornas parecem ser a manifestação da música cabo-verdiana que mais facilmente permite 

uma negociação entre proximidades e distâncias” (Dias, 2012, p.91). 

Esta manifestação da música cabo-verdiana é bandeira cabo-verdiana içada no 

mundo, o que é confirmado na citação seguinte: “A música é tomada pelos cabo-verdianos 

como uma forma de apresentação do arquipélago ao mundo. São recorrentes as afirmações 

de que é a música “o único produto de exportação de Cabo Verde” ou “aquilo que Cabo 

Verde tem para dar” (Dias, 2012, p.93). Falar da morna de Cabo Verde sem usar a língua do 

colonizador, mas a crioula, é símbolo da resiliência, da resistência que os nativos das ilhas 

usam para oferecer ao mundo, de não cantar em crioulo, é esquecer uma parte da identidade 

desta ilha. Assim, as palavras seguintes traduzem esta reivindicação da pátria ou cabo-

verdianidade: “morna ê sodade, ê kretxeu ke bá pa longe, ê emigrante” ( Dias, 2012, p.96) 

23. Sem dúvida, a emigração é, ao lado do amor, um dos temas fortes das mornas.  

Mas também, a música tem um valor da resistência nestas ilhas seja de Cabo Verde, 

ou das Antilhas e Caribes, São Tomé e Príncipe. Vimos que as populações resistiram com 

esta música para não perder suas essências e origens africanas: “Expressões da cultura 

popular (a música e o carnaval) foram frequentemente analisadas como manifestações de 

resistência indireta à opressão” (Cohen, 2013, p.121).    

 Daí Luís de Rendall, o Mestre do Violão, é descrito como um dos melhores 

tocadores de violão da Boa Vista, conhecido por sua habilidade musical. Ele é lembrado por 

sua exibição diante de um brasileiro de passagem, que, embora elogiasse sua técnica, acabou 

tomando o violão e demonstrando suas próprias habilidades. Apesar disso, Luís continuou a 

                                            
23 Em português: “morna é saudade, é a pessoa amada que foi para longe, é emigrante”. 



 

50 
 

ser uma figura central nas celebrações musicais da ilha. Nhô João de Gau, o Violinista das 

Festas, é retratado como um violinista cuja música acompanhava as celebrações locais. Ele 

tocava durante as vigílias de recém-nascidos, mantendo os guardiões acordados com sua 

música, e também nas serenatas, onde acompanhava os cortejos de homens cantando e 

tocando de porta em porta. Sua rabeca (violino) era uma presença constante nas festas da 

ilha. 

Ca nha Dalinha, a Organizadora das Festas, é mencionada como a responsável pela 

organização dos bailes na Boa Vista. Ela era conhecida por suas festas animadas, onde a 

música e a dança eram centrais. Os bailes de ca nha Dalinha ficaram célebres, sendo 

lembrados com carinho pelos mais velhos da ilha. Essas personagens representam a 

importância da música e da dança na vida comunitária da Boa Vista, elementos que, segundo 

o narrador, "ficaram célebres" e são lembrados "com os olhos brilhantes" pelos mais velhos. 

Através delas, Almeida ilustra como a cultura local se expressa e se preserva por meio das 

tradições musicais e festivas da ilha. 

 

Havia também os bailes de ca nha Dalina, nhô João Gau fazendo chorar a 

sua rabeca até as altas horas da madrugada, altura em que os rapazes partiam 

para o meio- de- banco donde voltavam com sacos de pardais ou de galinhas 

de mato para canja da manhã. Os bailes de ca nha Dalina ficaram célebres. 

Ainda hoje os mais velhos falam deles com os olhos brilhantes, lembrando 

as mornas aos despiques e depois as serenatas que se seguiam, um enorme 

cortejo de homens ao luar cantando e tocando de porta em porta, aqui uma 

morna, ali uma mazurca ou um samba... (Almeida, 1994, p.16)   

Essas três personagens representam a música com base nos rituais tradicionais que 

se fizeram à noite nas casas dos vizinhos e vizinhas acompanhados das comidas e carnes. Os 

gêneros musicais tocados são: morna, mazurca, e samba durante toda a noite. Esta prática 

tradicional é transmitida de geração em geração quando o narrador fala que “os mais velhos 

falam deles com olhos brilhantes”. (Almeida, 1994, p.16). A morna é um estilo musical tão 

conhecido pelo mundo graças à diva Cesária Évora, uma embaixadora desta música. Esta 

música é cantada no momento da nostalgia do povo, no amor, como também nos momentos 

da infelicidade da comunidade.  



 

51 
 

Na África, a atividade diária do povo é acompanhada de canções, de ritos e orações 

que participaram na proteção da sociedade contra os males. Os instrumentos de folclore tais 

como o tambor, as rabecas, violões, cavaquinhos são os instrumentos que traduzem o ritmo 

sonoro da dança do povo cabo-verdiano. As ilhas em geral têm uma diversidade musical 

muitíssimo rica graças à sua hibridização. Ainda que a maioria dos seus instrumentos 

venham da Europa, eles tocam as memórias coletivas passadas da sua identidade cultural e 

nacional com o seu belíssimo género musical: a morna 

A mazurca igualmente é usada para celebrar os eventos como casamento, batismo, 

guarda-cabeça. “Mas mesmo sem dominar completamente o violão, nhô Luís e nhô Gau 

começavam a acompanhar as crianças praticamente a partir do dia do nascimento porque 

naquele tempo a primeira preocupação a ter com um recém-nascido era contra as bruxas” 

(Almeida, 1994, p.16). A partir daí, vimos que o papel da música nesta comunidade boa-

vistense é de permitir às mulheres vigiar as criancinhas e também resistir contra o sono 

através do barulho que os tocadores faziam. Assim, a música e o dia do nascimento de uma 

criança são ligados a fim de protegê-las contra as bruxas que, segundo a crença popular, 

queriam comê-las. 

3. CULINÁRIA, « TEMPO DA ÁGUA »: O MILHO, O FEIJÃO E BATATA EM 

ABUNDÂNCIA NOS PÉS-DE-BANCO 

A culinária cabo-verdiana é baseada em pratos típicos feitos a partir de milho, feijão, 

batata doce e da linguiça. Esta realidade é testemunhada pelos pesquisadores que têm se 

interessado por este arquipélago de Cabo Verde, como Kaufman e Kubo (2017, p.3), que 

afirmam que “o milho e o feijão são espécies prioritárias para a produção nas áreas de 

sequeiro”.  Só estes produtos naturais que podiam adaptar ao longo do tempo e do clima 

visto que não chove muito nestas belas ilhas perdidas no Oceano Atlântico. Com efeito, a 

pobreza do solo e a escassez de água fizeram com que o povo escolhesse entre vários 

produtos o cultivo do milho, que não exige muita água, como afirma Castro: « Os cabo-

verdianos fizeram proezas em transformar os escassos recursos alimentares numa 

gastronomia particularmente rica, que orgulha a cultura nacional » (Castro, 2003, p.1-2). 

 Com efeito esta citação de Castro dialoga perfeitamente com a de Fernando Ferrão: 

“O milho veio a produzir profundas mudanças nos hábitos alimentares dos povos, sendo uma 

espécie que se adapta a climas diferentes e a condições ecológicas relativamente difíceis. Na 



 

52 
 

realidade, o milho veio a ter maior impacto no mundo que o caminho das especiarias” 

(Ferrão, 1992, p.37). Assim, surgiram pratos tradicionais como a « Katchupa » (escrita em 

palavra crioula), confeccionada a partir do milho, que é o alimento de base do país. A 

Cachupa constitui um elemento de identificação deste povo das ilhas. “O povoamento foi 

sendo garantido por práticas agrícolas de subsistência, fortemente sujeitas a arbitrariedades 

climáticas e a fragilidades ecológicas e indutoras de práticas alimentares genericamente 

deficitárias do ponto de vista nutricional” (Sant’Ana; Serra, 2013, p.2).  Segundo Kaufman 

e Kubo, (2017, p.4) “a cachupa é uma comida identitária da cultura cabo-verdiana. São 

utilizados grãos de milho, verdes ou secos (mais comuns), semi-moídos no pilão afim de 

quebrar os grãos em pedaços médios para facilitar o cozimento (assemelha-se ao tipo de grão 

utilizado para a canjica no Brasil) ”. Desta forma, os dois pesquisadores concluem que  

O milho é cozido, juntamente com diferentes tipos de feijões, formando um 

ensopado. Conforme a disponibilidade, outros vegetais são incluídos na 

comida no momento do cozimento, como batata-doce, couve, cenoura, 

mandioca, repolho, batata branca, cebola, salsa, entre outros. (Kaufman, 

Kubo, 2017, p.4) 

Assim a identidade nacional deste povo das ilhas de Cabo Verde é construída sob os 

produtos tipicamente naturais que se adaptam ao solo. Na obra A Ilha Fantástica, a culinária 

desempenha um papel significativo na construção do universo cultural e afetivo da ilha da 

Boa Vista, especialmente através da personagem João Manco. Ele é retratado como um 

homem apaixonado pela agricultura e pelos produtos locais, destacando-se como um 

profundo conhecedor das batatas cultivadas na região. Entre suas preferências, ele enfatiza 

a superioridade da "batata choncha preta" da Ribeira de Rabil, “porque choncha preta era 

superior, muito superior, ao meio-de-perna de qualquer mulher” (Almeida, 1994, p.55).  

Para ilustrar seu apreço, João Manco descreve uma refeição simples, mas saborosa: 

"Assei duas batatas choncha preta, daquelas bem boas, comprei um queijo de bico no Rabil, 

tirei duas lascas daquelas bem boas, pus um prato de cachupa bem enchido, uma boa caneca 

de café... E dei fepe! E fazia um gesto de cortar com o indicador o assobio que lhe saía da 

boca” (Almeida, 1994, p.56).  

Essa passagem não apenas destaca o valor simbólico da culinária na obra, mas 

também reflete a conexão profunda entre o personagem e os elementos naturais de Cabo 



 

53 
 

Verde. A comida, nesse contexto, transcende a mera nutrição, tornando-se um elemento da 

identidade cultural, da resistência e das memórias afetivas da comunidade. Como cada povo 

é determinado por um típico alimento com que os outros países vizinhos o identificam, em 

Cabo Verde o prato mais conhecido é a « Cachupa » que é feito à base do milho. Como é de 

costume, cada país tem o seu produto de consumo e este alimento depende da situação 

geográfica do país, da sua pluviosidade, do clima. Assim, o clima tem uma forte influência 

na vida agrícola do camponês cabo-verdiano, com efeito se a chuva atrasa a colheita não 

será boa e se chover muito vai haver destruição. Mas também a temperatura deve ser bastante 

para os grãos poderem germinar e florescer sem nenhuma dificuldade.  

A chuva é um elemento essencial para a população de Boa Vista, permitindo lavar 

os pés-de-banco e garantir abundantes provisões. Como descreve Almeida em A Ilha 

Fantástica: “Nas épocas das chuvas, a que chamávamos “tempo da água”, o milho crescia 

garboso na ribeira de Rabil, e o feijão e a batata abundavam nos pés-de-banco, em alguns 

anos em tanta quantidade que chegavam a secar nas mães. As pessoas passavam e diziam: 

‘Ó feijãozinho, se me pagares eu apanho-te! ” (Almeida, 1994, p. 15). Como indicado na 

passagem, o narrador mostra que a colheita havia sido abundante, proporcionando um ano 

de bênçãos para as famílias. Até as crianças se divertiam com os produtos da terra: “porque 

de facto ninguém tinha que fazer com eles, mesmo os porcos, alimentados como andavam à 

base de milho e leite de cabra, recusavam o feijão, da batata nem vale a pena porque um dos 

seus usos mais comuns era servir de arma de arremesso nos jogos das raparigas” (Almeida, 

1994, p. 15). O narrador, assim, revela o comportamento lúdico das crianças diante do 

alimento, transformando a colheita em elemento de interação social e brincadeira. 

Em Cabo Verde, o milho é por excelência o símbolo da prosperidade e da 

abundância. Devido à sua elevada importância, ainda hoje é considerado um produto de 

prestígio para quem o possui em quantidade. Este cereal tornou-se de tal modo a base 

energética de grande número de populações africanas que levou José Mendes Ferrão a 

anunciar uma verdadeira “revolução” por ele provocada na economia agrícola das zonas 

temperadas e de algumas regiões tropicais” e ele continua dizendo: “O milho veio a produzir 

profundas mudanças nos hábitos alimentares dos povos, sendo uma espécie que se adapta a 

climas diferentes e a condições ecológicas relativamente difíceis. Na realidade o milho veio 

a ter maior impacto no mundo que o caminho das especiarias...” (Ferrão, 1992, apud 

(Sant’Ana; Serra, 2013, p.37). 



 

54 
 

Em resumo, a identidade cultural da população cabo-verdiana é representada através 

de milho, e a batata doce e feijão. As personagens femininas que representam a culinária no 

romance A Ilha Fantástica são: Josefa, Justina e Maria de Bruxa. A culinária é um dos 

elementos através dos quais essas mulheres se afirmam, resistem e ganham espaço no meio 

predominantemente masculino. Por exemplo, Josefa é a vendedora de comida que se 

recusava que colocassem as mãos sobre seus doces de coco. 

Josefa, única mulher no meio deles, vendendo mancarra e doce de coco. Os doces 

de Josefa eram bons, castanhos, apetitosa moda chocolate. Josefa era cuidadosa com 

o tabuleiro, não deixava ninguém pôr a mão na venda: Tira essa mão suja daqui, 

dizia, eu é que sou a dona, é eu que vendo. (Almeida, 1994, p.52) 

Josefa, única mulher entre os homens que frequentam a Vila onde vendia. Sua 

importância está muito ligada ao papel tradicional da mulher na alimentação e nos laços 

sociais que ela constrói através da comida. Sua presença é resiliente e quase subversiva, ela 

conquista seu espaço num ambiente masculino sem ceder aos papéis tradicionais de 

submissão. Ela é autônoma economicamente e é respeitada. A comida de Josefa vai além da 

nutrição: é um símbolo de resistência e cuidado, de presença constante e familiaridade no 

cotidiano da ilha.  

De outro lado, temos a personagem de Gracinha, uma moça que tinha amizade com 

o narrador-personagem da qual ele tinha se apaixonado e que lhe mandava bolos de 

manteiga. “O que eu mais queria era estar aos pés dela e dos seus bolos de manteiga” 

(Almeida, 1994, p.102), e continua “A nossa amizade tinha começado num dia de Ano 

Novo”. (Almeida, 1994, p.102) 

 Gracinha e que parecia corresponder a esse delicado sentimento mandando-me 

fazer-lhe toda a sorte de mandados e depois enchendo-me de guloseimas.  Gracinha 

era uma excelente docista e os seus bolos de manteiga não podiam ter iguais no 

mundo inteiro. Qual doce vindo de Sãocente, qual doce vindo de Dakar! Eu amava 

D. Gracinha e os seus doces com igual fervor (Almeida, 1994, p.101). 

A citação revela que o narrador, ainda jovem, experimenta um sentimento de amor 

idealizado por D. Gracinha, uma figura maternal e sedutora ao mesmo tempo. Essa 

ambiguidade é reforçada pelo fato de ela “mandar-lhe fazer toda a sorte de mandados”, 

colocando-o numa posição de subalternidade voluntária, mas recompensando-o com 

“guloseimas”, em especial os seus famosos “bolos de manteiga”. 



 

55 
 

Mas também Justina, a mulher forte e prática, é uma personagem direta, prática, 

talvez menos ligada à culinária do que Josefa, mas seu papel também remete a saberes 

tradicionais e uma forma de liderança feminina. Está mais ligada à organização doméstica e 

social, mostrando-se uma mulher que sabe se impor e manter as coisas funcionando. Embora 

não seja uma cozinheira como Josefa, sua figura complementa o quadro das mulheres da ilha 

como pilares de estabilidade. “Justina agora ganhava a sua vida fazendo bolos e doces e 

também linguiça que mandava vender de porta em porta” (Almeida, 1994, p.135).  Na obra 

A Ilha Fantástica, a culinária aparece como um símbolo de resistência, identidade e 

pertencimento, especialmente nas mãos das mulheres. Josefa, com seus doces e mancarra, 

não apenas alimenta fisicamente os homens da ilha, mas também alimenta o espaço social 

com sua presença constante, seu trabalho e sua força silenciosa.  

4. CASAMENTO: A QUESTÃO DA VIRGINDADE DA NOIVA 

O casamento é outro tema fortemente presente na narrativa e serve como um espaço 

privilegiado para a observação das normas sociais e das tensões de gênero. Em A Ilha 

Fantástica, os casamentos são vistos como eventos grandiosos e, muitas vezes, 

performáticos. São ocasiões de ostentação, em que a reputação das famílias está em jogo. 

No entanto, Almeida também mostra o lado oculto dessas celebrações: os casamentos 

forçados, os relacionamentos extraconjugais, os arranjos por interesse e a desigualdade de 

poder entre homens e mulheres. Ao tratar do tema com humor e crítica, o autor denuncia a 

hipocrisia social e os limites impostos às mulheres dentro da estrutura familiar tradicional. 

A instituição do casamento, portanto, aparece ao mesmo tempo como ideal romântico e 

como instrumento de controle social. 

A virgindade como valor social da mulher é apresentada como um valor intrínseco, 

essencial para o casamento. Fefa, por exemplo, utiliza um ovo para verificar a virgindade de 

sua filha Tanha. "Mas infelizmente não havia meios técnicos na Boavista para ver se uma 

mulher estava virgem, todo o exame ginecológico era feito em casa com o auxílio de um 

ovo…" (Almeida, 1994, p. 197). 

Essa prática ilustra a vigilância sobre a sexualidade feminina e a importância 

atribuída à pureza da noiva. A virgindade é uma temática bastante abordada na vida cultural 

e tradicional dos povos africanos de África de Oeste em geral e Cabo Verde em particular. 

Os costumes exigem que as mulheres da comunidade rural de Boa Vista mantenham sua 



 

56 
 

virgindade até o dia do casamento. Isto quer dizer a mulher casa virgem afim de dar à família 

do marido filhos legítimos, por isso, esta noite nupcial do casal torna-se um assunto público 

para este primeiro encontro da iniciação sexual, conforme o autor: 

A questão da virgindade da mulher antes do casamento era uma coisa séria e não 

apenas exclusivamente do foro íntimo dos noivos, porque toda a comunidade tinha 

o direito de saber e opinar sobre a noiva ser menina nova e sem avaria na jóia, pelo 

que aquela que já estivesse com avaria na jóia tinha o estrito dever de 

antecipadamente comunicar tal facto ao noivo, ele teria que ter a liberdade de decidir 

pelo sim ou pelo não quanto ao casamento, por mais aprazado que este já estivesse. 

E sobretudo era ponto de honra, assim uma espécie de um serviço obrigatório e 

inadiável, marido desflorar a mulher logo na primeira noite do casamento, sob pena 

de para sempre ficar maculado de fraco, frouxo, ou mesmo coisa pior. (Almeida, 

1994, p. 44) 

Os costumes cabo-verdianos exigem que as mulheres se casem virgens. 

Assim o casamento de uma mulher é baseado na regra cultural da virgindade. Este 

conceito cultural e religioso da virgindade da noiva tem caraterística da pureza. Com 

efeito, a intimidade entre o casal é uma questão pública conforme vemos no romance 

de Germano Almeida, é uma obrigação que o noivo deflore na noite nupcial a noiva 

pela primeira vez. Assim Maria Silva Amaral nos disse “Recorrendo de novo ao livro 

A Ilha Fantástica 1994, a desgraça da mulher desflorada antes do casamento cai 

também sobre a sua família. Portanto, é uma questão que não se limita ao “dentro de 

casa”, ela extravasa as quatro paredes e diz respeito a toda a comunidade” (Amaral, 

2012, p. 31). E o público tem o direito de saber e opinar sobre se a noiva é uma” 

menina nova”. Isso quer dizer Aldair Alberto Mango,  

No que tange a centralidade deste projeto, o casamento é entendido dentro 

da etnia Papel como uma junção de duas pessoas de sexos opostos, para que 

isso se concretize, é necessário o cumprimento do ritual, com base 

consensual das duas famílias. As duas famílias neste caso, constituem 

instituições fortes para legitimar essa união através de ritual que se consolida 

em troca de membros. (Mango, 2017, p.14). 

 Assim o casamento nos olhos da sociedade é uma coisa tão sacralizado que o sagrado 

deve ser acompanhado de um rito de passagem em que as duas famílias vão legitimar a união 

através do rito nupcial: 



 

57 
 

Ritual é visto como um sistema cultural de comunicação simbólica, esse 

simbolismo é constituído de sequências ordenadas e padronizadas de 

palavras e atos, em geral expressos por múltiplos meios, e estas sequências 

contêm conteúdo e arranjos caracterizados por graus variados de 

formalidade, convencionalidade, estereotipia, rigidez, condensação, fusão e 

redundância ou repetição. (Peirano, 2003, s. p.). 

 

 Pela mesma perspectiva em ilha de Santiago, fala-se de uma noiva “noba” ou 

“bedja”, palavras que permitem qualificar a honra ou desonra da noiva. A madrinha, no seu 

papel de responsável pela noiva, arranjava o quarto, preparava a noiva para receber o seu 

marido no que deveria ser o seu primeiro encontro íntimo - sexual. A cama era preparada 

com um lençol branco “para que o marido consume seu primeiro encontro íntimo em que a 

noiva deveria ser manchada pelo sangue da virgindade” (Silva, 2022, p.89). 

No dia seguinte às núpcias, tanto em Santiago como, por exemplo, na ilha da Boa 

Vista, “os parentes mais chegados eram reunidos para verem o lençol branco, já retirado da 

cama e colocado em lugar discreto, as manchas de sangue visíveis, ficando assim a noiva 

fora de toda e qualquer hipótese de suspeita, presente ou futura. ” (Almeida, 1994, p.47) 

Este fato de exigir a mulher virgem antes de casamento garante que a mulher não vai 

trair o marido com outros homens e a criança que vai nascer será legítima da herança familial 

ao contrário de uma criança nascida fora de casamento que será considerada um bastardo 

pela comunidade. Este peso de não considerar filhos nascidos fora do casamento é também 

abordado por Paulina Chiziane (2004, p.46- 47) através da voz da personagem de Rami 

“Todo o filho que, por acidente, nasce antes dos ritos dos ais, é considerado lixo, impureza, 

inexistente. Os ritos de iniciação são como o baptismo cristão. Sem baptismo todo o ser 

humano é pagão. Assim, perder a virgindade fora do casamento significa nos olhos da 

sociedade sujidade, falta da legitimidade e na religião cristã é considerado como um pecado. 

E ela vai além mostrando também a questão do lobolo (dote): “No Sul, homem que não 

lobola a sua mulher perde o direito à paternidade” (Chiziane, 2004, p. 47). 

Neste caso, uma crítica social pode ser dirigida pela comunidade dos homens que 

engravidam as mulheres solteiras e depois as marginalizam. Vemos que o corpo das 

mulheres nesta sociedade tradicional rural é controlado por meio da sexualidade das 

mulheres em nome do seu hímen. Daí, dialogar com A Ilha Fantástica de Germano Almeida 

com Niketche: Uma História de Poligamia de Paulina Chiziane, à luz das reflexões de 



 

58 
 

Simone de Beauvoir, especialmente no que tange à questão da virgindade da mulher 

africana, permite uma análise rica sobre o papel da mulher na sociedade e os mecanismos de 

opressão patriarcal tanto nas culturas africanas como nos ocidentais.  

Em O Segundo Sexo, Simone de Beauvoir argumenta que a mulher é historicamente 

construída como “o outro” em relação ao homem. A virgindade, nesse contexto, é menos 

uma realidade física e mais um instrumento simbólico de controle, um marco que delimita a 

mulher “pura” da mulher “impura”, útil à ordem patriarcal (Beauvoir, 2008, p.9). “A mulher 

é feita, não nasce mulher” (Beauvoir, 2008, p.9) escreve Beauvoir. A virgindade é uma forma 

de moldá-la segundo o desejo masculino, servindo à honra da família e à posse do corpo 

feminino. 

Germano Almeida, na sua escrita satírica e crítica, desmonta muitas das hipocrisias 

sociais cabo-verdianas. Em A Ilha Fantástica, ele trata da religiosidade, do moralismo e dos 

códigos de honra presentes nas relações sociais de maneira irônica. Embora a questão da 

virgindade não seja o foco central, aparece de forma subentendida no modo como a 

sexualidade feminina é cerceada. A mulher é frequentemente reduzida a objeto de desejo, 

mas tem sua liberdade sexual punida. A jovem que não segue os preceitos religiosos ou 

morais é julgada. Essa abordagem dialoga com Beauvoir ao mostrar como o corpo feminino 

é regulado pelo olhar social.  

Ora temida pelo homem, ora desejada e até exigida, ela (a virgindade) 

apresenta-se como a forma mais acabada do mistério feminino; é o aspecto 

mais inquietante deste e ao mesmo tempo o mais fascinante. (…) O homem 

recusa ou reclama que a esposa lhe seja entregue virgem. (Beauvoir, 2008, 

p. 262)  

 O pensamento de Beauvoir traduz exatamente a centralidade da virgindade na vida 

da sociedade cabo-verdiana. O homem acredita ter o direito a que a legítima esposa seja 

virgem, o seu papel é certificar-se que assim é e assim se passará na noite de núpcias. Com 

efeito, nesta mesma perspectiva, Chiziane confronta abertamente os temas da poligamia, da 

submissão feminina e da virgindade. A protagonista, Rami, ao descobrir que seu marido tem 

outras mulheres, começa uma jornada de desconstrução do seu lugar na sociedade e na sua 

própria identidade. Em Niketche, a virgindade é usada como moeda de troca, marca de honra 

e valor da mulher, algo a ser protegido e exigido pelos homens. A personagem Juju, por 



 

59 
 

exemplo, sofre com essa imposição. Paulina Chiziane, como Beauvoir, denuncia que a 

virgindade é uma construção para controle, e mais ainda, aponta como essa lógica patriarcal 

é reproduzida por mulheres que educam filhas para serem "puras" e submissas. 

Dialogar com estas três obras mostra que a questão da virgindade da mulher africana 

não pode ser lida de forma isolada, é atravessada por estruturas históricas, culturais e 

patriarcais. Germano Almeida evidencia o moralismo social, Paulina Chiziane denuncia o 

peso das tradições, e Simone de Beauvoir fornece a base teórica para entender essas 

dinâmicas como construções de um sistema que define a mulher a partir do olhar masculino. 

Todas as obras, em seu tempo e espaço, denunciam o mesmo mecanismo: a virgindade como 

uma ferramenta de opressão, que precisa ser desfeita para que a mulher seja sujeita de sua 

própria existência. 

Há uma violência psicológica feita às noivas que nunca ficam no quarto com um 

homem com porta fechada. Aí, vemos que o corpo da mulher não lhe pertence fisicamente 

mas depende do seu marido. O machismo de homem através deste comportamento da 

virgindade da mulher justifica-se na sociedade da época por aquilo que o autor define como 

o medo de “ficar maculado fraco frouxo”. As palavras seguintes revelam como a cultura 

patriarcal submete as mulheres na sociedade. Neste caso, o fato que os homens defloram as 

noivas na noite nupcial lhe permite ter uma superioridade diante da mulher quando uma 

disputa surge, eles lhe lembram que, graças a eles, elas conhecem o que é ato sexual. Com 

efeito, deflorar uma virgem naquela comunidade é um orgulho para o marido e também a 

sua sociedade. Para mostrar ao público que a menina era virgem e que o marido cumpriu sua 

missão com felicidade, este lança um fogo artificial que é o foguete, e as famílias que 

ficavam em temor tornam-se aliviadas e felizes, como podemos ver isso com a ilustração 

seguinte: 

Assim era forçoso dar a conhecer ao público a boa felicidade do 

desempenho, sendo uma das formas, após o noivo ter cumprido com sucesso 

as funções, ele deixar o leito conjugal e, com alarde, fazer estrelejar no céu 

um retumbante foguete. Nessa hora todos os demais, afora um pequeno 

piquete postado nas imediações do quarto nupcial para o que desse e viesse, 

estavam em pleno baile, mas ouvindo o foguete, todos, pais, familiares, 

amigos, vizinhos, convidados, suspiravam finalmente aliviados e 

redobravam a festa, o foguete provava que tudo tinha corrido pelo melhor, 



 

60 
 

não ia haver devolução da noiva para a casa dos seus pais. (Almeida, 1994, 

p.44). 

A noite de núpcias é descrita como um momento de grande expectativa e pressão 

social. O sucesso do casamento é simbolizado pelo disparo de um foguete, sinalizando que 

a consumação foi realizada. Na Ilha de Boa Vista, a ausência do foguete indicaria falha na 

consumação, o que levaria à devolução da noiva à casa dos pais. A questão da virgindade é 

respeitada nesta comunidade através da descrição do narrador. Felizmente, a noiva ficava 

sem sujidade, mas com pureza imaculada que não precisava de devolução aos pais. Mas se 

ela estava anteriormente desflorada, deveria voltar na casa do seu pai, o que o narrador 

confirma através do trecho seguinte:   

Porque quando o noivo constava a sua esposa já do antecedente desflorada, 

por imperativo de honra e de satisfação à sociedade ele abandonava o quarto 

nupcial com uma perna das suas calças enrolada até ao joelho e dessa forma 

dava uma volta pelas principais ruas do lugar, de modo a todos poderem 

conhecer e participar da sua desgraça, após o que o piquete postado de 

serviço nas imediações do quarto nupcial se encarregava de tomar conta da 

noiva a fim de a devolver à casa dos seus pais. (Almeida, 1994, p.45) 

O assunto da virgindade em Boa Vista era muito sério e não tem um tabu entre o 

marido e a noiva. Todo o segredo das quatro paredes do quarto é revelado ao público, não 

há pudor.  A defloração da esposa não pode ser guardada pelo marido, tem que divulgar a 

mensagem caso a noiva desonre sua família. O abandono do quarto com uma peça de calças 

enrolada até no joelho simboliza que a noiva já havia tido relações sexuais anteriormente. 

As exigências desta tradição no seio do casamento podem se ver com as ações seguintes:  

primeiro, a obrigação do noivo tinha de consumir a união de imediato. Segundo o 

lançamento do foguete que revela que a noiva está virgem. Terceira coisa no ritual, 

exposição da mancha do sangue do lençol depois do ato sexual.  

Quando o casamento não é consumado, a honra do homem é questionada. No caso 

de Maria Celeste, por exemplo, a falha é atribuída ao marido, mas sem grande exposição 

pública, na noite de núpcias de Maria Celeste, nada acontece, porque, segundo Pepa, “Mas 

se o homem tinha renunciado ... uma coisa não tem nada a ver com outra, sentenciou Pepa, 

renunciar não tem a ver com virgindade. (...) ele é que não teve serventia.  Agora, é enrolar, 

sapar, botar cachorro (Almeida, 1994, 147).  



 

61 
 

É bom de relembrar também que a virgindade da mulher é uma coisa aprovada pela 

sociedade cabo-verdiana, mas manter sua virgindade até a morte sem filho é uma coisa mal 

vista nos seios das sociedades africanas e de Cabo Verde em particular. Manter a virgindade 

de nascimento ao casamento é bem vista pela sociedade, mas se for ficar até a morte sem 

conhecer o que é a gravidez e parto, isto é mal visto numa comunidade que privilegia e que 

valoriza a concepção como bendição de Deus. A personagem de Ti Maia foi criticada pela 

sua sociedade pelo fato de viver até morrer sem filho, quer dizer sendo virgem.  

Nunca se soube como essas coisas foram sabidas porque de facto Ti Maia 

vivia sozinha. Mas o certo é que, segundo nhô João, quando a encontraram 

dois dias depois ela ainda estava encolhida e de cara voltada para a parede, 

com o terror estampado nos olhos fora da cabeça. Nhô João chegou mesmo 

a admitir que “Aquele Homem” teria feito graves biquirias a Ti Maia antes 

de a levar, sobretudo pelo facto sabido de até à morte Ti Maia ser ainda 

virgem impoluta, sem avaria na jóia, e o Diabo detestar as mulheres que 

morrem sem conhecer homem. (Almeida, 1994, p.23-24). 

Através da narração que dá a voz a nhô João, vimos que Ti Maia era uma mulher tão 

pura como a palavra “virgem impoluta” demostrou. Isso revela que Ti Maia viveu toda sua 

vida sem conhecer um homem. “ Ti Maia Vivia sozinha”. Esta conduta levada pela Ti Maia 

faz dela uma mulher pura, mas que nos olhos da sociedade é mal, viver sem homem até à 

morte.  Quando o narrador afirma que “pelo facto sabido de que até à morte Ti Maia ser 

ainda Virgem”, esta passagem vem confirmar que a população discutia a situação de fato 

que Ti Maia se conduzia assim sem aceitar se deitar com os homens. 

Assim, a personagem de Nez sendo uma mulher de caráter recusou que Djó Luís a 

desvirginasse na noite de núpcias. E várias mulheres recusaram-se a ser defloradas durante 

a noite nupcial. Como dissemos acima, estas mulheres não queriam que seus noivos 

controlassem seus corpos como as outras mulheres aceitaram como a cultura exige. Elas 

preferiam quebrar as regras sociais para não serem vítimas de maneira psicológica. Destaca-

se de Nez: 

Aliás, eram conhecidos muitos casos de recusa de mulheres em se deixarem 

imolar no altar conjugal e que passaram a primeira noite sagrada em 

correrias pelo quarto, o noivo atrás tentando agarrá-las para as forças ao 

sacrifício. Por exemplo, quando Nez e Djó Luís se casaram, da meia-noite 



 

62 
 

até três da manhã Nez impediu que Djó cumprisse o seu dever mais que 

sagrado de consumar o casamento. (Almeida, 1994, p.45). 

Notamos a violência sexual que se esconde atrás de uma cultura que aterroriza 

mulheres na sociedade patriarcal boa-vistense. Isto se explica com as palavras “tentando 

agarrá-la para as forças ao sacrifício”. Daí Nez impediu que Djó a tocasse. Esta coragem de 

impedir que o noivo cumpra seu dever cultural se justifica através da sua força física e mental 

diante de um homem como Djó.  Ainda que a questão da virgindade e da defloração 

simbolize uma honra para os homens e a comunidade, para certas noivas simbolizam medo, 

como é o caso de Nez, que não queria ser submetida pelo seu marido Djó na noite nupcial. 

Isto se deduz pelo medo do ato sexual da menina que fora fechada no quarto pela madrinha 

e padrinho. Assim, os padrinhos tinham a obrigação de fazer entrar a noiva no quarto no 

momento, ainda que ela não queira.  Os padrinhos de casamento tornam-se pais adotivos do 

casal. São eles que devem aconselhar ao longo do tempo da duração do casamento, seja no 

momento bom como ruim; estarão presentes para equilibrar os noivos.  

Como esta tradição se baseia na realidade social da pureza da mulher no seu lar pela 

sua primeira vez, fora dessa, a mulher é devolvida aos seus pais imediatamente. Isto gera 

uma frustração no seio da família. É isto que acontece com Nez depois da noite nupcial. Djó 

descobriu que ela já tinha filhos fora, ou quando isso acontecia uma gravidez indesejada 

antes do matrimónio, os procedimentos eram idênticos aos de um velório e, quando era 

possível, havia que casar à pressa, pois conforme dizia Nhô Djô Patcha, “mulher casada diz-

se grávida; mulher solteira diz-se prenha” (Almeida, 1994, p. 47), e exige que volte à casa 

dos seus pais. Isto é considerado nesta coletividade como um luto, uma vergonha, uma 

tragédia.  

A devolução de uma noiva por falta dos três vinténs constituía uma 

verdadeira tragédia, mil vezes pior do que uma moça solteira de família 

remediada ficar grávida: era logo declarado em casa um luto carregado para 

toda a família, com portas e janelas cerradas, todos os vizinhos, parentes e 

conhecidos comparecendo para apresentarem aos pais as suas condolências, 

exactamente igual a um caso de nojo. A repudiada ficava trancada no quarto 

e na sala as visitas falavam sempre em voz muito baixa e só as pessoas que 

tivessem recebido grandes ofensas da família enlutada não compareciam a 

solidarizar-se com a desgraça. (Almeida, 1994, p.46) 



 

63 
 

 Esta citação revela por que as famílias ficam com medo quando suas moças vão se 

casar. A partir daí, compreendemos a responsabilidade grande aqui esperada por cada pai de 

família. O uso dos espaços fechados como as janelas, a casa revela esta falta da liberdade, 

prisão em que os pais vivem após uma devolução da noiva. A comunidade tem uma vergonha 

que se instala sobretudo entre os vizinhos da família da noiva. A dor dói mais do que a de 

uma menina com uma indevida gravidez nesta comunidade. O narrador fala da tragédia e de 

um luto para qualificar a intensidade desta desgraça que cai nos ombros da família da noiva. 

A noiva repudiada perdia sua liberdade de movimento e ficava numa vida de prisioneira. 

Torna-se uma perfeita vítima nesta sociedade machista. O dinheiro gasto pela família do 

noivo deve ser reembolsado. Durante este dia, toda a família fica enlutada como nos informa 

o narrador.  

  Vejamos, a partir de agora, como os preparativos das cerimônias de casamento se 

faziam em Cabo Verde de maneira tradicional. O casamento tradicional cabo-verdiano ocupa 

um lugar importante na vida da sociedade. É sempre acompanhado de ritos e símbolos desde 

a véspera até a última cerimônia. Isto se ver com a informação seguinte do narrador: 

Naquele tempo nunca se sabia o que é que proporcionava uma melhor 

festa, se uma morte ou se um casamento e muitos eram de opinião que não 

fosse a ausência do baile, sem dúvida que a morte era festa rija. Mas de 

qualquer forma o casamento de qualquer pessoa significava sempre festa 

generalizada que começava no “dia de véspera do casamento” e se 

prolongava até ao “dia de oito dias” e muitas vezes nunca se ficava a saber 

qual tinha sido o dia mais sabe. Logo de manhã do “dia de véspera” 

começava –se a tocar tambor no quintal da casa dos pais da noiva, sinal de 

que tudo estava preparado para se começar a receber as “bandejas”, isto é, 

as prendas dos noivos. Ainda não tinha chegado a moda das prendas em 

dinheiro e as ofertas eram sempre em produtos da terra, milho, feijão, 

galinhas, capados, pães e bolos e cada bandeja que chegava, normalmente 

um balaio de tentém coberto com um pano branco, aproximava-se do 

tambor e era descoberta para que o tocador visse e saudasse o conteúdo 

(Almeida, 1994, p.43) 

Nesta comunidade, casar significa agrupamento de pessoas desde a véspera do 

casamento até ao final do casamento com uma duração de uma semana e um dia. Símbolo 

de “balaio de tentém coberta com pano branco “é o suporte que liga a unidade entre as 



 

64 
 

famílias dos noivos, o casamento sendo uma união de quatro famílias com leis sociais a 

respeitar. O pano branco vem como símbolo da pureza, que cobre a noiva também e 

igualmente é o lençol que a família vai observar após o “sacrifício” no altar da noite nupcial.  

Com efeito, com o balaio de tentem,24 a esposa poderá separar os grãos do farelo para 

cozinhar a cachupa do marido.  Neste caso, o balaio da prenda dada à noiva será utilizado 

no processo de peneiração do milho esmagado. Assim o balaio de tentém tem a função de 

separar os grãos do farelo de maneira tradicional antes de poder cozinhar o prato nacional 

das ilhas que é “a Cachupa”.  

 Como o casamento tradicional em Boa Vista é o fato generalizado desde a véspera 

do casamento, muitas comidas são servidas aos convidados. Daí, temos nos dias do 

casamento a primeira mesa, a segunda mesa, a terceira mesa. Durante todo este tempo, as 

pessoas comiam e bebiam com vontade. São os produtos agrícolas que foram levados como 

símbolos de dote e também alguns animais. Por outro lado, em Moçambique, na obra de 

Paulina Chiziane Niketche, Tony, paga com dinheiro para lobolar Ju. 

O ciclo de lobolos começou com a Ju. Foi com dinheiro e não com gado. 

Loboulou-se a mãe, com muito dinheiro, num lobolo-casamento. As 

crianças foram legalmente reconhecidas, mas não tinham sido apresentadas 

aos espíritos da família. (...). Depois fez-se o lobolo da Lu e dos filhos. As 

nortenhas espantaram-se. Essa história de lobolo era nova para elas. Queriam 

dizer não por ser contra os seus costumes culturais. Mas envolve dinheiro e 

muito dinheiro. Dinheiro para os pais, dinheiro para elas e para os filhos. 

Dinheiro que faz falta para comer, para viver, para investir (Chiziane, (2004, 

p.124). 

O casamento nesta sociedade exige um dote à base do dinheiro, o que é diferente em 

Cabo Verde, onde a mulher rural era casada com a base dos alimentos da terra. Com efeito, 

o evento do casamento era um momento capital que reunia a comunidade. Assim, os 

preparativos eram organizados nas casas dos noivos. Neste caso, ambas faziam festas para 

os amigos e amigas. Por intermédio do tambor mágico de função cultural, as danças e 

                                            
24 O balaio de tentém: é um cesto retangular que as mulheres africanas usam para separar grãos seja 

de milho, arroz esmagado. A palavra “Tentém” vem do verbo tentear que é uma palavra crioula de Cabo-Verde 

e da Guiné Bissau, a expressão de balaio de “tentém de milho ou arroz” é sempre usada pelas mulheres quando 

se refere a este objeto pegado entre as duas mãos para poder fazer a peneiração do milho esmagado. 



 

65 
 

canções são realizadas nessa noite festiva. Isto mostra a solidariedade do povo durante o 

casamento de uma pessoa tal como é dito nesta citação: 

Ainda não tinha chegado a moda das prendas em dinheiro e as ofertas eram 

sempre em produtos da terra, milho, feijão, galinhas, capados, pães e bolos 

e cada bandeja chegava, normalmente um baleio de tentém coberto com um 

pano branco, aproximava-se do tambor e era descoberta para que o tocador 

visse e saudasse o conteúdo. Porque já se sabia que um tambor mais forte e 

melhor repinicado significava uma bandeja mais bem nutrida, vinda como 

regra de casa de gente com melhores posses, um tambor mais fraco e curto 

queria dizer que a bandeja não tinha sido nada de especial. Durante os dias 

do casamento havia sempre primeira mesa, segunda mesa, terceira mesa sem 

contar com os da casa que comiam em qualquer lado, na azáfama daqueles 

dias que depois eram contados com riqueza de pormenores, quem tinha 

fuscado primeiro e por mais tempo, quem tinha feito melhor brinde aos 

noivos, quem melhor tinha dançado o landu. (Almeida, 1994, p.43-44) 

Percebemos que o instrumento do tambor no casamento de Boa Vista não é qualquer 

objeto, mas um objeto falante na cultura boa-vistense. Ele torna-se uma expressão autêntica 

integral através da sua função cultural e religiosa. Mas como sabemos, a Ilha de Cabo Verde 

é majoritariamente católica, hoje em dia, o povo pratica o casamento religioso cristão. E 

assim, o casamento tradicional está sofrendo alterações por causa da nova geração que está 

abandonando os rituais ancestrais por causa da presença da religião cristã. As jovens não 

respeitam as normas sociais que seus avós se submetiam no dia do seu casamento. O 

personagem de Pepa tenta explicar como se fazia o casamento no tempo passado criticando 

o comportamento da sua filha.  

Para Pepa, antigamente, uma noiva deve chorar na casa dos seus pais antes de ir 

encontrar a família do seu noivo. Infelizmente, Pepa critica o comportamento da nova 

geração da Ilha de Boa Vista através do personagem de Cristola, que é sua filha e que se 

recusou a chorar no dia do seu casamento. E também Pepa criticava a falta do elemento do 

tambor num casamento de uma pessoa da sua ilha. Esta falta de presença do tambor durante 

o casamento para Pepa é a falta do respeito à tradição, como era o caso do casamento de 

Bento. Assim, Cristola e Bento tornam-se pessoas que não seguem as normas sociais da sua 

comunidade. 



 

66 
 

[...] porque esta gente d’ agora está a mudar todos os costumes. Por exemplo, 

casamento sem tambor. Onde é que já viu casamento sem tambor! Aquele 

era o primeiro. Mas mesmo as mulheres d’agora não tinham propósito. 

Antigamente, toda a noiva, antes de sair da casa dos seus pais para ir na 

igreja ou registro, abraçava-se à mãe no quarto, depois de vestida, e chorava, 

com ou sem vontade. E era quase certo toda a gente chorar de verdade porque 

casamento é como lobo no saco: ninguém sabe o que vem depois, e agora, 

em vez de choro, era riso. Saíam do quarto sorridentes como se já soubessem 

o que as esperava. (Almeida, 1994, p.148) 

Esta citação mostra a transgressão feita pelos jovens na vida comunitária boa-

vistense no nível do ritual de passagem que é o casamento. Através da voz do narrador 

entendemos perfeitamente esta separação de ideologia entre os velhos e os jovens. Notamos 

um conflito de geração entre os conservadores e mudanças. Pepa, com seus desesperos, usa 

a mulher para ilustrar sua argumentação quando refere que as mulheres d’agora não tinham 

“propósito”. A transgressão dos costumes pelos jovens pode ser vista com a citação seguinte: 

O casamento das gentes de Estância de Baixo e Rabil tinha um encanto 

particular porque iam-se casar na Vila e chegavam logo de manhã cedo em 

belos cavalos, a noiva quase sempre montando uma nobre égua branca. 

Quando se aproximavam da Vila mandavam um emissário para avisar e as 

pessoas juntavam-se na boca de Porto para ver os cavalos e as correrias, as 

mulheres que mesmo montadas com as duas pernas do mesmo lado 

competiam com os homens. (Almeida, 1994, p.44) 

Sempre o casamento de uma pessoa na vida tradicional é acompanhado de baile, de 

canto e dança. Assim, o casamento das gentes de Rabil sai desta regra de acompanhamento 

do ritmo de tambor tradicional. Para a povoação de Rabil, a cerimônia do casamento se inicia 

na Vila numa igreja. Com efeito, de manhã cedo, uma égua branca transportava a noiva 

coberta com véu branco e um vestido igualmente branco. O fato de montar uma nobre égua 

branca mostra que a noiva vem duma família que tem cavalos. Este ritual de montar cavalos 

permite a noiva de não sujar seu vestido e também de manter seus pés limpos. A égua lhe 

serve de meio de transporte para poder ir à igreja receber o sacramento de casamento e a 

benção do padre acompanhada dos padrinhos.  O mundo patriarcal da tradição cabo-verdiana 

dá o privilégio ao menino de dominar as meninas. Assim, muitas meninas sofrem quando os 

pais suspeitam que estão namorando. A tradição exige cortar os cabelos de uma menina que 



 

67 
 

desrespeita as normas sociais da comunidade. Às vezes as roupas das meninas estão 

escondidas, mas também os pais as punem em casa, com disse o narrador “por exemplo, 

cortar-lhe o cabelo à escovinha ou esconder-lhe as roupas para ela não poder sair da casa” 

(Almeida, 1994, p.65). 

Como podemos perceber nas descrições dos dois rituais diversos de casamento e 

também na insatisfação de Pepa em relação ao que considera um gradual abandono dessas 

tradições, a sociedade boa-vistense convive com as tradições e a religião cristã paralelamente 

e que ambas sempre acompanham as personagens na obra A Ilha Fantástica. 

  



 

68 
 

CAPÍTULO III. TRADICAO, RELIGIÃO, CRENÇAS E ARTES, OS 

RITUAIS DE MORTE  

Segundo Iba Der Thiam, a tradição é definida como “a transmissão de usos, normas, 

e valores antigos e familiares, que a maioria considera ser a expressão de prática herdadas 

por um grupo” (Thiam, 1997), APUD (Sambe, 2012, p.5).  Na obra A Ilha Fantástica a 

tradição, sendo leis codificadas pelos ancestrais dos povos cabo-verdianos, exige regras a 

respeitar no seio desta sociedade. Estas regras tradicionais podem ajudar a que as populações 

vivam em harmonia. Os anciães exigem que cada indivíduo vivo conforme as normas da 

sociedade. Estas leis que cada membro da sociedade deve seguir giram em torno do que se 

chama a estratégia da abordagem de namoro, ou a conquista ou pegada. São elementos que 

o moço e a moça devem enfrentar juntos antes de começarem um namoro na vida social.  

1. A TRADIÇÃO COM SUA ESTRATÉGIA DA ABORDAGEM DE 

NAMORO 

As meninas e meninos, estando ainda na idade de puberdade, começam a se preparar 

para seus casamentos futuros. A conquista é feita de maneira oral. Assim tradicionalmente, 

a palavra que engaja o homem lhe serve para se comunicar com seu parceiro. Os moços vão 

usar a linguagem para abordar as moças nas ruas, quando passeiam. Neste caso, o aceite do 

namoro por parte da moça vai ser declarado pelo moço através da voz oral, carta e oferenda 

que vai simbolizar o sinal de amor aceito ou não aceito, por exemplo, 

Os rapazes de bem, esses, ao fim das tardes, esticavam-se nas calças, o 

cabelo lustroso de vaselina ou mesmo brilhantina e saíam na conquista. 

Quando calhava passarem pela eleita, atiravam-lhe uma pedrinha ou então 

diziam um piroque: Menina, estás bonitona! Se ela fechava a cara e 

respondia a esse cumprimento com um palavrão, por exemplo: Ba pa 

merda25, vai chamar bonita à tua mãe! Era claro sinal de que não estava 

interessada em qualquer aproximação. Mas se sorria enleada, se dizia, por 

exemplo, eu bonita, coitada de mim, onde é que vi Beleza!  Isso significava 

também que estava interessada, que se podia avançar para mais alguma 

coisa. (Almeida,1994, p.62) 

                                            
25 Vai à merda em língua crioula 



 

69 
 

A narração seguinte revela a estratégia que os rapazes usam para conquistar as moças 

nas roças. A investida se fazia à noite, vestindo belas calças para atrair as meninas com 

cabelos lustrosos de vaselina que lhes permitiam fazer uma conquista. O uso da expressão 

“menina, estás bonitona! ” Demonstra o interesse que o rapaz tem por esta menina.  Esta 

maneira de abordagem é profundamente enraizada na vida social cabo-verdiana tradicional.  

Viver nesta sociedade boa-vistense é ser regido pelas normas sociais sempre 

respeitadas de geração em geração. A leitura desta tradição permite ligar as meninas e 

meninos até namorar. A tradição da aceitação do namoro por parte da moça é ritualizada. 

Isso se vê através das ofertas dos presentes dirigidos pelos moços às suas futuras 

pretendentes, que deveriam ser aceitos ou devolvidos como o “sim” que confirma o namoro 

ou o “não”. Quase é um pré-ritual que os pretendentes fazem antes de iniciar os 

relacionamentos amorosos. Por exemplo, 

Então o conquistador esperava uma ocasião oportuna e mandava um 

presentinho, por exemplo, um pacotinho de pirinha, às vezes mesmo um 

chocolate, e ficava de novo à espera. Se o presente era por ocaso devolvido, 

nada feito por aquele lado. Mas se o presente era aceite então era porque se 

podia mandar outros e assim sucessivamente, e quando se considerasse o 

terreno suficientemente preparado, sempre na base de coisas doces, então 

era chegada a hora de lá se plantar, ou uma carta, ou uma pegada. 

(Almeida,1994, p.62) 

As cartas que representavam a segunda fase dessa tradição eram normalmente 

copiadas do livrinho chamado As Cem Mais Lindas Cartas de Amor. (Almeida, 1994, p.62). 

Os poemas eram meios pelo quais os jovens de Boa Vista se serviam para conquistar os 

corações das moças de Estância de Baixo e de Rabil. Assim utilizavam igualmente os versos 

de Ti Melia, com uma certa pequena alternativa para não perder o senso do elogio.  

Mandada a carta, esperavam-se alguns dias convenientes, entre quatro a oito, 

a dar tempo à resposta. E a resposta consistia, ou na devolução da carta ou 

na sua retenção. A não devolução da carta encerrava as melhores 

perspectivas, na medida em que significava no fundo uma aceitação tácita 

do pedido de namoro e o seu autor como que adquiria o direito de, através 

de uma pegada, obter o sim definitivo e irrevogável, sim esse que, como 

regra, era arrancado graças a uma espécie de sequestra, de pé numa esquina 

mais escura de uma rua e muitas vezes com várias horas de pressões, na 



 

70 
 

verdade nem sempre apenas psicológicas, pois que era consensualmente 

admitido o pretendente torcer o braço ou dobrar para trás os dedos da 

pretendida ou até mesmo apertar com bastante força a sua mãozinha, formas 

de suave tortura que levavam sempre muito tempo, com muitos, “ larga-me, 

ainda sou muito nova para arranjar namoro”, “ não te largo enquanto não 

disseres sim”, “ olha que a minha mãe está a esperar-me, ela vai açoitar-me”, 

“ diz-me que sim e largo-te”, “ estás a fazer-me mal!”, “ diz sim eu  largo- 

te”, até que finalmente o sim lá acabava saindo, parido em apertões, mas 

significando de direito o fecho do namoro. (Almeida, 1994, p.63)  

Depois de mandar a carta, a segunda etapa era esperar a resposta da moça se vai 

aceitar ou recusar. Se a declaração do namoro foi aceita, o jovem tem o direito de 

“sequestrar” a moça na rua ou na esquina para que a menina prove seu amor. Um diálogo 

longo inicia-se entre os dois amorosos onde o pretendente pegava a mão da pretendente 

como descreve o narrador. Essa estratégia procurava encorajar a moça a confessar com a 

palavra “SIM” que ama o seu pretendente. As regras sociais permitiam moços frequentar as 

meninas durantes horas tardias da noite nas esquinas das ruas para “pegá-las”. Muitas 

sequestras eram necessárias até que pudesse ocorrer o primeiro beijo do casal. 

 Muitas culturas das ilhas naquela época permitiam os homens de “pegar” mulheres 

depois que lhe enviam uma carta que não devolvem. Na realidade, essas sequestrações se 

faziam entre os jovens durante a juventude, os pais não sabiam o que se passava. Quando o 

pai da família descobria que sua filha estava a namorar com um jovem ao voltar em casa 

havia uma severa punição. Muitos parentes cortavam os cabelos e escondiam as roupas delas 

para impedi-las de sair da casa ou vigiavam sempre as garotas no bairro.  

O início de uma possível gravidez não planejada a impede de sair da casa dos seus 

pais, na rua até o nascimento da criança. Esta situação de tristeza durante uma gravidez 

indevida na vida social boa-vistense está destacada através as falas seguintes: “No caso das 

grávidas indevidas, essas já podiam receber diretamente os pêsames, deitadas na cama como 

se estivessem doentes e deixavam de sair à rua desde o aparecimento da gravidez e por todo 

o tempo que restava até ao parto e nunca se deixavam ver por estranhos à família” (Almeida, 

1994, p.46). Percebe-se como a gravidez indesejada é sinônimo da tristeza, da miséria no 

seio de uma sociedade tão patriarcal, machista.  A tradição não permite que uma mulher seja 

grávida sendo solteira. As leis sociais não reconhecem a paternidade, e sempre a criança 

nascida pega o sobrenome da sua mãe e ela será criada pela sua família materna. 



 

71 
 

É o caso da personagem de Justina, que foi engravidada pelo Sr. Administrador 

Coralido, sendo imprecada na sua casa. A gravidez dela causou muitos rumores nas ruas, 

nas casas graças às boateiras do local, como Pepa, mulher fofoqueira da Estancia e de Rabil, 

que espalhava todas as informações que se passam na vida de cada pessoa. Através dela, a 

população soube que a Justina estava grávida. 

Vocês vejam agora a situação daquela coitada da Justina. Ela continua a 

espancar a barriga na parede, a dizer que não tem nada lá dentro, mas andou 

com a cara enchida de dores de dente e se há coisa que toda a gente sabe que 

faz dores de dente é a gravidez. Se não é no primeiro ou no segundo filho, 

no terceiro é de certeza. Aquilo é garantido como a sepultura. Nenhuma 

mulher consegue fugir dele. Assim, Justina está lá com seu menino na 

barriga, tão certo como a minha hora há - de chegar. (Almeida, 1994, p.80). 

 A mulher cabo-verdiana rural vive com as realidades sociais tradicionais dos seus 

ancestrais cotidianamente do nascimento até a morte. Estas práticas sociais ou ritos de 

passagens exigem muitas regras a seguir desde o nascimento de uma pessoa até sua morte. 

O cabo-verdiano liga um pacto com sua terra desde que seu sangue pinga no chão. Isto pode 

ser visto com as palavras seguintes:  

Tradicionalmente as crianças em Cabo Verde nasciam em casa com a ajuda 

das parteiras curiosas que, logo após o nascimento, prendiam-lhes ao 

pescoço um cordel com “contas de quebranto” e outros amuletos dentro de 

um saquinho (“guarda”) e banhavam-nas numa infusão de ervas aromáticas 

contra o “mau-olhado”. A placenta era levada para ser enterrada num local 

escondido, com a "boca" para cima para que o recém-nascido não apanhasse 

“frieza” (resfriado), bem como o cordão umbilical, para o ligar à terra. 

(Lopes Filho, p. 1) 

Esta citação descreve prática tradicional relacionada ao nascimento em Cabo Verde, 

refletindo uma rica herança cultural com forte presença de saberes populares e crenças 

ancestrais. Observa-se o papel central das parteiras, mulheres com conhecimentos 

tradicionais sobre o parto e a importância dos rituais de proteção, como o uso das “contas de 

quebranto” e da “guarda”, que revelam preocupações com forças espirituais e o “mau-

olhado”. O banho com ervas e o cuidado com a placenta e o cordão umbilical apontam para 

uma visão simbólica e espiritual da saúde e da ligação da criança com a terra. Esses gestos 



 

72 
 

demonstram como a medicina tradicional e os rituais comunitários estão profundamente 

enraizados nas práticas de cuidado com o recém-nascido, reforçando valores de proteção, 

pertencimento e continuidade cultural. 

  Enterrar o cordão umbilical representa a conexão do recém-nascido com as suas 

raízes, com a terra-mãe, fonte de vida e proteção. Esse gesto simboliza o enraizamento da 

criança no mundo físico e cultural, como se, ao colocar o cordão na terra, estivesse a 

assegurar-se que a criança está “ligada” ao seu lugar de origem, à comunidade e aos 

ancestrais. Além disso, há também uma dimensão protetora e espiritual: ao enterrar o cordão 

e a placenta de forma correta (com a "boca" para cima, por exemplo), os mais velhos 

acreditavam estar a prevenir doenças ou males espirituais, como a “frieza”. Trata-se, 

portanto, de um ritual que une o corpo, o espírito e o território. É um vínculo sagrado entre 

o ser humano e a terra que o viu nascer. 

2. RELIGIÃO: PADRE HIGGINO - O SACERDOTE ALEGRE E 

POPULAR E PADRE PORFÍRIO - O SACERDOTE E 

REPRESENTANTE DA IGREJA NA ILHA DA BOA VISTA 

A religião ocupa lugar central na narrativa de A Ilha Fantástica, permeando todos os 

aspectos da vida da comunidade. A presença do catolicismo é marcante, com a Igreja e seus 

representantes exercendo autoridade sobre a moral e os costumes locais. Por exemplo, o 

padre Higgino é uma figura carismática e bem-amada na comunidade da ilha da Boa Vista. 

Ele é descrito como um padre que se aproxima das pessoas com empatia e compreensão, 

evitando ameaças de castigos divinos e preferindo focar em mensagens de acolhimento e 

amor. “Mas Padre Higgino não era nem exigente nem resingão. Aliás pouco tempo depois 

tinha caído nas boas graças de toda a gente porque tinha um bom humor permanente, ria-se 

com facilidade” (Almeida, 1994, p.87). Além de suas funções religiosas, Padre Higgino se 

destaca por suas ações concretas de solidariedade, como batizar gratuitamente todas as 

crianças da ilha e casar aqueles que desejavam, sempre enfatizando as consequências 

temporais do casamento. Ele também traz medicamentos e roupas de Roma para os mais 

necessitados, reforçando seu compromisso com a comunidade. Sua personalidade afável e 

suas ações práticas o tornam uma figura memorável e respeitada na ilha. Como disse o 

narrador,  



 

73 
 

Exceptuando Padre Porfírio, padre Higgino foi dos poucos padres que esteve 

na ilha e ficou recordado por longos tempos. Gostava de jogar à bola, tocava 

gaita de beiços e em pouco tempo já se entendia em crioulo com as pessoas. 

Costumava dizer na brincadeira que depois de conhecer a Boa Vista tinha 

ficado com dúvidas sobre a existência de inferno. Mas de qualquer modo 

nunca ameaçava as pessoas com os castigos divinos. Nos seus sermões 

apostava no Novo Testamento e no Evangelho segundo S. João: Vinde a 

mim vós que estais cansados e oprimidos, eu vos aliviarei. De facto todas as 

vezes que se deslocou a Roma trouxe grandes quantidades de remédios e 

roupas que oferecia aos mais pobres. (Almeida, 1994, p.88). 

Padre Higgino é um sacerdote que, ao contrário de Padre Porfírio, é conhecido por 

seu bom humor e abordagem popular. Ele conquista a simpatia da comunidade com sua 

personalidade carismática e acessível. A sua humildade faz com que o velho Lela, um ateu 

da Boa Vista diga que “padre Higgino era o que poderia ser chamado um padre decente 

porque baptizou de borla todas as crianças da ilha, casou todas as pessoas que quiseram 

casar-se, chamando atenção sobretudo para as consequências temporais do laço do 

casamento” (Almeida, 1994, p.88). Aqui conforme o narrador, vimos que o padre da ilha 

respeita os valores sociais da sociedade cabo-verdiana ao não forçar a gente da ilha a se 

converter na religião cristã.  

Por sua vez, Padre Porfírio – o sacerdote e representante da Igreja Católica na 

comunidade boa-vistense – desempenha função religiosa e é uma figura de autoridade 

espiritual na ilha de Boa Vista. A religião em A Ilha Fantástica com o padre é vista como 

uma força institucional e moralizadora. A figura do padre e da igreja neste caso é símbolo 

de autoridade e, por vezes, de hipocrisia social. Germano Almeida utiliza a religião como 

elemento para criticar, nesta obra, as incoerências e hipocrisias que cercam as práticas 

religiosas na ilha de Boa Vista através da personagem de padre Porfírio. 

Desde o tempo de padre Porfírio que não havia sacerdote residente na ilha. 

De quando em quando aparecia um por uns dias, tempos que aproveitava 

para amedrontar as pessoas contra os maléficos efeitos da mancebia, casar 

ao preço de 75 escudos os que se deixavam atemorizar, baptizar as crianças 

a 25 escudos cada uma e rezar missas de 15 escudos por aqueles que tinham 

morrido sem os confortos da igreja. (Almeida, 1994, p.86)  



 

74 
 

Aqui vimos o comércio que a igreja católica colonial instaurou na sua colônia, uma 

igreja de exploração dos bens da população, uma evangelização de ameaça e de terror.  Padre 

Porfírio, o corrupto, pega dinheiro, aproveitando-se do cargo para benefício próprio, o que 

evidencia uma crítica direta à hipocrisia e à degradação moral de certos membros do clero 

feita na ilha Boa Vista. Com efeito, ele amedronta os fiéis: impõe medo em vez de respeito. 

Isso revela um abuso da autoridade religiosa para controle e manipulação da comunidade, 

contrastando com o Padre Higgino, sempre pronto com a pia batismal, mesmo que os pais 

não estivessem muito certos da fé. 

 Há uma diferença entre o padre Higgino e padre Porfírio. Higgino batizava as 

crianças; seu papel é mais tradicional e ritual, voltado para os sacramentos e a liturgia. Com 

efeito, foi um padre, que cumpriu a função da Igreja sem se envolver em conflitos ou abusos. 

Ao contrário, Porfírio, menos marcante na memória do povo de Boa Vista por ser autoritário 

com os féis, e que exigia os pagamentos pelos sacramentos de forma absoluta e como 

condição para concedê-los.  

 Fora estes homens eclesiásticos, temos outras personagens também que representam 

a religião cristã dentro da obra A Ilha Fantástica. É o caso da Maria Santa – a mulher 

religiosa e moralista. Maria Santa é uma mulher profundamente religiosa, conhecida por sua 

moral rígida e por ser uma defensora dos valores cristãos na comunidade. Sua presença é 

associada à disciplina e à observância das normas religiosas. Exemplo, quando seu marido 

faleceu na viagem para Portugal, recebendo a notícias “ela passou a vestir-se só de escuro 

com umas enormes saias quase lhe cobrindo os pés em sinal de viuvez eterna e dizia passar 

todo seu tempo disponível a rezar para que a alma do sr. Doutor pudesse ter o eterno 

descanso” (Almeida, 1994, p.18). 

Além de Maria Santa, temos Djonga, o sacristão e guardião da tradição religiosa. 

Djonga é o sacristão da comunidade, responsável por manter o respeito e a ordem nos rituais 

religiosos. Ele demonstra uma profunda reverência pelos santos e pelas práticas espirituais, 

sendo uma figura central na preservação das tradições religiosas da ilha de Boa Vista. “Os 

responsos eram cada um a cinco tostões e nhô Djonga escrevia num papel os nomes de 

defuntos um por um para que nhô padre os pudesse lembrar nas suas orações antes de 

embolar o dinheiro recolhido” (Almeida, 1994, p.87). Vimos que a vida de Djonga é muito 

ligada ao serviço do padre da sua paróquia. Mas também notamos uma mulher piedosa 



 

75 
 

chamada Maria Santa -Bruxa, cuja vida é igualmente ligada com a fé católica como informou 

o narrador: “engrolava padre-nossos e ave-marias pela alma do Sr. Doutor. Que tenha o 

eterno descanso, disse em alta voz e Justina sorriu” (Almeida, 1994, p.135). 

Maria Santa, sendo uma mulher de fé, entrega todas as coisas nas mãos de Deus. Isto 

é visto durante o nascimento do seu neto Justino, quando ela rezava para o sucesso do parto. 

“Mas nha Maria Santa-Bruxa, de rosário apertado na mão, não se afastou da porta do quarto 

da Justina, por experiência própria conhecia os sinais da gravidez e do parto” (Almeida, 

1994, p. 81). E depois do nascimento da criança, o padre Higgino vai fazer de tudo para que 

sua mãe Justina o batize 

Além do catolicismo oficial, a obra também dá espaço a crenças populares e práticas 

sincréticas, como rezas de proteção, promessas feitas a santos e o medo de castigos divinos. 

Essas manifestações mostram como a religiosidade em Cabo Verde é vivida de forma plural, 

muitas vezes fora do controle da Igreja. São práticas herdadas de um passado de opressão e 

resistência, em que a fé servia tanto como consolo quanto como forma de resistência 

simbólica. 

 Dois fios de pedaço de lençol- uma cruz na testa: Justino   

 Como já falamos, o ritual do nascimento de um bebê na cultura cabo-verdiana 

respeita algumas heranças tradicionais dos seus ancestrais vindos da Costa da Guiné no 

momento de dar o seio à criança. Com efeito, a amamentação da criança é baseada em certas 

crenças tradicionais quando a criança termina de mamar. Isto pode ser visto através deste 

trecho:  

Justino mamou pachorrento e quando largou a mama Justina começou a 

esfregar -lhe as costas até que um arroto soluçado saiu de dentro dele e ele 

continuou soluçando mole e pesado. A mãe assoprou-lhe na testa, depois 

puxou dois fios de pedaço do lençol que lhe servia de fralda e fez-lhe uma 

cruz na testa. (Almeida, 1994, p.100- 101) 

 Nesta citação, vemos a crença e o segredo de amor que liga a mãe com sua criança 

durante o momento da amamentação. Todo o saber era feito através dos sinais da crença da 

fé tradicional com o pano da costa de texturas e fios de algodão que serve de meio de colocar 

o bebê no colo, e o uso do sinal da cruz católica com os fios é um tipo de sincretismo-

religioso durante o período da amamentação entre a mãe e sua criança. Isto revela que o 



 

76 
 

garoto Justino foi entronizado na espiritualidade africana e também europeia pela sua mãe. 

O pano torna-se um suporte sagrado que o cobre e protege, como é o caso da cruz desenhada 

na sua testa. E esta crença se completa com os gestos de esfregar as costas da criança, que 

lhe permite ter um soluço para bem digerir o leite. 

 A cumplicidade entre a mãe e o filho se sente através do carinho que Justina dá a 

Justino. Em primeiro lugar é o fato de colocar o menino no seu colo, por exemplo:  

E colando Justino, atirando-o de mansinho ao ar e batendo-lhe leves 

palmadinhas nas costas com pontas dos dedos, enquanto o mantinha 

agarrado entre o dedonha e a palma da mão, Justina cantava: Quem tem seu 

rapazinho, dá-lhe rabo de lagartixa, põe-o num pé de caninha verde, para ele 

poder criar gordinho. (Almeida, 1994, p 101).  

 A ritual noite de “guarda- cabeça” 

Rituais de guarda-cabeça são práticas místicas que refletem as crenças populares e o 

sincretismo religioso presentes na sociedade cabo-verdiana. Em A Ilha Fantástica, Germano 

Almeida mergulha nas crenças populares e práticas espirituais da ilha da Boa Vista, em Cabo 

Verde, mesclando o sagrado e o profano em narrativas que transitam entre o real e o 

fantástico. Elementos como o "guarda-cabeça", o "corta-pescoço", a comunicação com 

espíritos e orações desempenham papéis centrais na construção do imaginário coletivo da 

comunidade retratada na obra. 

Este ritual de guarda-cabeça de uma criança é um símbolo da proteção das crianças 

recém-nascidas contra as bruxas e o mau-olhado.  O ritual de guarda-cabeça é realizado no 

sétimo dia após o nascimento da criança e é realizado por curandeiras munidas dos seus 

santos e com elementos da natureza, com as vozes para proteger a criança dos perigos das 

bruxas. Estas curandeiras têm poder de proteger as crianças recém-nascidas e afastar os maus 

espíritos, mas também quando um bebê se negava a vir ao mundo dos homens. Esta 

manifestação do ritual de proteger a criança dos males se fazia com “mãos cheias de sal por 

cima do telhado da casa” (Almeida, 1994, p.16). Isto destaca-se com a personagem de Ti 

Júlia, que repele as bruxas que queriam comer os recém-nascidos durante o sete, segundo as 

crenças locais. O ritual de sete acompanha a criança desde seu nascimento para ser protegida 

pela vibração dos sons musicais de nhô Luís e nhô João Gau: 



 

77 
 

Mesmo sem dominar completamente o violão, nhô Luís e nhô João Gau 

começavam a acompanhar as crianças praticamente a partir do dia do 

nascimento porque naquele tempo a primeira preocupação a ter com um 

recém-nascido era contra as bruxas. Logo nas primeiras horas do parto eram 

atiradas mãos cheias de sal por cima do telhado da casa enquanto Titige se 

afadigava na correcta colocação da criança para o nascimento. Ti Júlia era 

muitas vezes chamada quando por qualquer razão a criança se rebelava 

contra a ideia de vir ao mundo e também quando as bruxas se mostravam 

mais famintas e desenfreadas. (Almeida, 1994, p. 16)  

Aqui, Ti Júlia é a personagem que representa os valores tradicionais de Boa Vista no 

seio da comunidade. Ela representa a cultura tradicional africana. E de outro lado, Titige, 

que é uma parteira que representa igualmente a cultura tradicional da ilha, domina a herança 

cultural dos seus ancestrais. Sendo especialista do parto, ajudava as mulheres das zonas 

rurais a darem à luz de maneira tradicional, que é fora do hospital. Este ritual de passagem 

de nascimento da criança obrigava as pessoas a chamarem a curandeira Ti Júlia e a parteira 

Titige para poder proteger o bebê. Nesta sociedade, a responsabilidade da mulher sobre a 

questão do nascimento é tal que só ela pode salvar a vida de uma criança tão frágil, saindo 

do mundo espiritual para o mundo dos vivos. Ela se dedica à correta colocação da criança 

durante o nascimento e, nas primeiras horas após o parto, realiza práticas como atirar mãos 

cheias de sal sobre o telhado da casa, acreditando que isso afastaria as bruxas e outras 

entidades malignas.  

Ela chegava, sempre munida da sua santa padroeira das parturientes, logo 

tranquilamente declarando porta que maior é poder de Deus, contra este aqui 

elas não têm parte, e com uma vela acesa começava por percorrer os cantos 

da divisão a detectar todas as furtivas entradas de corrente de ar que 

considerava piores que todas as bruxas juntas, enquanto explicava que como 

as bruxas voam sempre sem a pele, não podiam pousar sobre a casa por 

maneira de comer a criança. (Almeida, 1994, p.16) 

O fato de munir-se dos santos revelava que as orações eram feitas para proteger a 

criança dos coisas ruins que podiam lhes causar mal. A vela mostra igualmente a fé católica 

que os vigilantes professavam. Com a santa padroeira parturiente, as mulheres dirigiam 

orações do “Pai Nosso”, “Ave-Maria”, que são elementos da fé católica em que o povo de 

Cabo Verde acredita. Sendo o sétimo dia aquele em que se comemora o batismo tradicional 



 

78 
 

de uma criança, este rito iniciativo não poderia substituir o batismo que ela vai receber do 

padre. Com Ti Júlia, a fé da igreja católica é mesclada com a espiritualidade africana. 

 A preservação das crianças com o sal se fazia durante seis noites, enquanto as bruxas 

rodavam de fora. Esta situação da vigília era intensa e cada pessoa prestava muita atenção 

ao que se passava em redor da casa. Ainda que se cantasse e dançasse a morna que nhô Joao 

e nhô Luís Gau tocavam no salão onde a criança estava deitada, ouvindo-se um miau de 

gato, a assembleia lançava as punhadas de sal acompanhadas de insultos.  

Durante as seis primeiras noites verificavam-se apenas ligeiras escaramuças 

entre as pessoas de dentro e as mantenhas bruxas que rodavam de fora e 

ainda de longe espreitavam uma oportunidade de se lançar sobre as frescas 

carnes do recém-nascido, por isso era ouvir-se um qualquer miau de um gato 

mais atrevido e lá voava uma punhada de sal e mais o esconjurado, “vai para 

o espaço superior que aqui não tens parte!...” (Almeida, 1994, p.17). 

A citação de Germano Almeida, retrata as crenças populares cabo-verdianas voltadas 

à proteção do recém-nascido contra forças malignas, revelando a tensão entre o mundo 

visível e o invisível. De um lado, a família protege a criança, e de outro, as “mantenhas 

bruxas” (Almeida, 1994, p.17), rondam à espreita. Nesse imaginário, até os gatos assumem 

papel de mensageiros do mal. Para afastar o perigo, recorrem-se a rituais como lançar sal e 

proferir esconjuros, unindo o material ao espiritual. A oralidade e a teatralidade do relato 

aproximam o texto da tradição oral. Assim, o cotidiano se transforma em espaço ritual de 

defesa e resistência cultural. Em resumo, a passagem evidencia como Almeida registra a 

cosmovisão cabo-verdiana, onde o nascimento não é apenas um evento biológico, mas 

também espiritual, exigindo vigílias, rituais e defesas simbólicas contra o mal. Ele mostra o 

quanto a cultura popular cria redes de proteção para lidar com o desconhecido e com a 

fragilidade da vida recém-chegada. 

Assim, quando um gato miava, estivesse ele perto ou longe da casa, vozes e 

instrumentos logo se calavam para que Ti Júlia em pessoa os pudesse 

vigorosamente esconjurar, o polegar fechado entre os outros quatro dedos e 

apontado na direção do miau enquanto os presentes gritavam “ figa canhota, 

tocha camarocha, merda de gato preto” e depois, no silêncio pressago que 

seguia ao esconjuro, restava apenas um ar de respeitoso temor, eram forças 

que podiam ser mais poderosas que esconjuro de Ti Júlia, a menos que o 

gato fosse apanhado, caso em que era espancado a pau até morrer uma 



 

79 
 

paulada no gato, outra paulada na sua sombra, única forma de aleijar a bruxa-

gato. (Almeida, 1994, p.17-18) 

Nessa citação, Almeida expõe o imaginário popular cabo-verdiano em torno da 

associação entre gatos e forças malignas. O miado, mesmo distante, era interpretado como 

ameaça sobrenatural, exigindo esconjuros conduzidos por Ti Júlia, guardiã do ritual de 

proteção. O gesto da “figa canhota” e as palavras mágicas em crioula revelam a força da 

oralidade e da teatralidade nas práticas de exorcismo. O silêncio após o rito traduz o respeito 

e o temor diante do invisível. Entretanto, a crença de que apenas a morte do gato e até de sua 

sombra poderia neutralizar a bruxa mostra a violência simbólica e material envolvida. O 

trecho evidencia a tensão entre fé, medo e práticas de resistência cultural frente ao 

desconhecido. A Ti Júlia nos revela o poder da palavra na vida tradicional do povo das ilhas 

de Cabo Verde, com a palavra, ela consegue afastar as bruxas. Os barulhos dos violões de 

nhô Gau e nhô João Luís foram postos em silêncio, para deixar a magia da voz da curandeira 

Ti Júlia resolver os problemas das bruxas. Era uma mulher feiticeira que conhecia o poder 

da palavra no universo.  

Em A Ilha Fantástica, Germano Almeida retrata as manifestações culturais e 

religiosas como parte da paisagem social de Cabo Verde, mas também as utiliza como 

instrumentos de mestiçagem cultural entre os descendestes dos colonos e dos africanos na 

ilha de Cabo verde. A obra, portanto, contribui não só para a valorização da cultura cabo-

verdiana, mas também para mostrar a troca que existe entre tradição e modernidade após a 

escravatura e a colonização, como no caso das celebrações das festas das padroeiras das 

ilhas. As festas de santo padroeiro são ocasiões de grande expressão religiosa e comunitária. 

Durante essas festas, a comunidade boa-vistense faz celebrações coletivas, com procissões, 

danças e músicas, características típicas das festas religiosas em Cabo Verde. 

3. AS CRENÇAS E ARTES 

O cruzamento da cultura afro-europeia faz a riqueza do arquipélago de Cabo Verde. 

Esta multiculturalidade resulta de uma miscigenação dos valores culturais tradicionais 

africanos e os valores coloniais europeus. Isto se explica durante o tempo da escravidão e da 

colonização das ilhas de Cabo Verde. Na obra A Ilha Fantástica, através da pena de Germano 

Almeida, usa-se a literatura oral para mostrar os costumes, tradições e crenças da ilha Boa 

Vista através das manifestações das crenças culturais da Ilha. Estas expressões de crenças 



 

80 
 

são baseadas nos ritos de superstições durante a guarda-cabeça, religiosidade, sincretismo 

religioso. 

Neste sentido, na obra A Ilha Fantástica, os boa-vistenses manifestam suas crenças 

em forças sobrenaturais, tais como as ideias do fantasma, através de elementos como 

canelinha, gongons, peteados, catchorronas, bruxas. Mas também acreditam em crenças e 

superstições nos rituais de guarda-cabeça. O povo acredita igualmente em almas penadas, 

bruxarias, e nos espíritos ancestrais.  

Fora destas inúmeras manifestações, o povo acredita em objetos de fenômenos 

sociais que podem dar sorte ou azar, e também daquele que pode fazer bem ou mal às pessoas 

na vida cotidiana. Todas são formas de inúmeras manifestações culturais da identidade de 

Cabo Verde. As crenças são às vezes ligadas com as leis religiosas da fé católica romana. 

Esse sincretismo pode ser visto através de uma cerimônia do batismo de um bote antes de 

ser lançado no mar, por exemplo.  

Quando estava um padre na ilha, a cerimônia do baptismo de um bote antes 

de ser lançado ao mar não era em nada diferente do baptismo de um qualquer 

menino com solenidade e decididamente paramentado, o padre deslocava-se 

à praia de mar colocava grãos de sal benzido na popa do bote, rezava as 

orações convenientes e depois aspergia-o com água benta enquanto dizia ego 

te baptizo, Qual, in nomine patri, filii et espiritu santo, amen, declarando-o 

de seguida pronto para navegar em bom mar e vento de favor, mas também 

apto a enfrentar qualquer tormenta com que Deus, na sua infinita bondade, 

achasse por bem provar a sua fé. (Almeida,1994, p.14-15) 

Esse trecho o Almeida revela a fusão entre práticas religiosas católicas e tradições 

populares em Cabo Verde. O batismo de um bote é equiparado ao de uma criança, mostrando 

como o sagrado permeia até os objetos do cotidiano. O uso de sal, orações e água benta 

reforça a dimensão ritual de proteção e purificação. O padre, figura de autoridade espiritual, 

legitima o bote como ser quase animado, digno de bênção. O rito expressa a relação íntima 

da comunidade com o mar, visto como espaço de risco e fé. Assim, o texto expõe a interseção 

entre religião, cultura marítima e sobrevivência coletiva. 

A cerimônia descrita remonta a uma crença ancestral vinculada aos povos ribeirinhos 

da Guiné, considerados antepassados diretos dos cabo-verdianos. Dentro dessa tradição, a 

construção de uma canoa não se esgota no ato técnico, mas exige a realização de um ritual, 



 

81 
 

religioso ou tradicional, a fim de comunicar às divindades a presença da nova embarcação 

destinada à navegação. Ao transpor esse universo cultural para a narrativa, Germano 

Almeida recorre à figura de estilo da personificação, conferindo ao bote atributos humanos 

ao descrevê-lo como um ser batizado. Esse recurso literário não apenas aproxima a canoa do 

ciclo vital humano, mas também evidencia a sacralização dos objetos ligados ao mar, espaço 

central da vida e da sobrevivência comunitária em Cabo Verde. 

A comparação entre o bote e o menino revela não apenas a adoção de um ritual 

cristão, mas também a reinterpretação desse gesto dentro de um horizonte cultural híbrido. 

O batismo, que na doutrina católica simboliza a purificação dos pecados e o renascimento 

no Espírito Santo, é transposto para o bote como estratégia simbólica de proteção diante das 

incertezas do mar. O uso do sal e da água benta, ambos elementos centrais do rito cristão, 

adquire um duplo significado: de um lado, inscrevem-se na liturgia católica; de outro, 

dialogam com crenças ancestrais cabo-verdianas que atribuem ao sal o poder de anular forças 

malignas e à água o caráter de purificação espiritual. Assim, a narrativa evidencia um 

processo de hibridização cultural, no qual o catolicismo é apropriado e resinificado em 

consonância com tradições africanas de proteção e equilíbrio cósmico. O batismo do bote, 

portanto, ultrapassa a dimensão religiosa institucional e se inscreve como prática 

comunitária de resistência e sobrevivência, onde fé cristã e cosmologia africana se 

entrelaçam na vida cotidiana. 

Porém e sem de forma alguma duvidar da infinita bondade divina, mal o 

padre partia era quebrada na proa do bote uma garrafa de vinho, às vezes 

mesmo uma garrafa de um espumante, como forma de também aplacar 

outras divindades e desse modo reforçar a sorte e fortuna do bote. Djidjé era 

aliás o exemplo apontado por toda a gente de como não se deve brincar com 

coisas sérias, porque muito antes de definitivamente passar a dedicar-se 

exclusivamente ao comércio, tinha mandado fazer um bote, mas no dia dos 

baptismos ficou duvidoso sobre a real vantagem de entornar uma garrafa de 

vinho sobre aquelas madeiras, pelo que depois do baptismo do padre subiu 

para o bote e entornou a garrafa inteira pela sua goela abaixo, partindo depois 

a garrafa vazia na proa. Vai produzir o mesmo efeito porque eu bebi o vinho 

dentro do bote, dizia. Deus queira não te arrependas, diziam-lhe os 

marinheiros, não sabes com quem estás a brincar. (Almeida, 1994, p.15) 



 

82 
 

Esse trecho de Germano Almeida, evidencia a complexa interseção entre práticas 

religiosas oficiais e tradições populares em Cabo Verde, mostrando como o ritual do batismo 

do bote não se limita à liturgia católica, mas é complementado por gestos simbólicos de 

oferenda às divindades. A quebra da garrafa de vinho, ou de espumante, sobre a proa 

representa uma tentativa de agradar forças invisíveis e reforçar a sorte do barco, integrando 

crenças de proteção e fortuna. A narrativa de Djidjé ilustra o conflito entre a racionalidade 

pessoal e a obediência aos rituais coletivos: ao beber o vinho em vez de derramá-lo, ele 

acredita reproduzir o efeito mágico, mas os marinheiros lembram-no do poder das forças 

sobrenaturais, demonstrando o respeito e o temor que permeiam tais práticas. O episódio 

evidencia o caráter performativo e comunitário do ritual, em que fé, superstição e tradição 

popular se entrelaçam, reforçando a ideia de que a sobrevivência no mar depende tanto da 

proteção divina quanto da observância de costumes herdados. Além disso, Almeida utiliza 

o humor e a oralidade para tornar a narrativa vívida, aproximando o leitor da experiência 

cultural cabo-verdiana e de sua cosmovisão híbrida. 

Esta crença é sempre ligada à vida dos povos pescadores, que fazem sempre as 

oferendas às divindades do mar. O exemplo de Djidjé é dado para mostrar que a crença 

estabelecida pelos ancestrais não deve ser transgredida, uma vez que a recusa de Djidjé de 

entornar a garrafa de vinho na proa do bote que o padre acabara de batizar vai fazer com que 

“dois meses depois de o bote estar no mar ele afundou-se no meio da baía” (Almeida, 1994, 

p.15). Esse trecho evidencia como Germano Almeida associa a prática ritual à sobrevivência 

dos pescadores cabo-verdianos, mostrando que a obediência às tradições ancestrais é 

considerada essencial para garantir a proteção e a prosperidade no mar. O episódio de Djidjé 

ilustra as consequências de transgredir esses ritos: sua recusa em entornar a garrafa de vinho 

é apresentada como causa do naufrágio do bote, reforçando a crença no poder simbólico e 

espiritual das oferendas. A narrativa revela a interdependência entre fé, superstição e 

experiência cotidiana, evidenciando que, na cultura pescadora, a proteção divina e o respeito 

às práticas herdadas são inseparáveis. Além disso, Almeida utiliza a história para mostrar a 

seriedade com que a comunidade encara os rituais, reforçando a dimensão coletiva da 

tradição e a continuidade da memória cultural. 

A manifestação dos fenômenos sociais das ilhas de Cabo Verde, como vimos, nasce 

do encontro entre as culturas negras da África e a cultura europeia majoritariamente 

portuguesa. Os boa-vistenses expressam suas crenças nas forças da natureza, como é o caso 



 

83 
 

dos diferentes países da África Negra. Com efeito, estas crenças são feitas em forças naturais 

e sobrenaturais. Pois é, estes seres em que os boa-vistenses acreditam causam verdadeiros 

pavores aos indivíduos durante certas horas da noite. Por exemplo “muitas foram as pessoas 

que, andando nas horas minguadas, encontraram vacas com chifres de farrapo e porcos que 

falavam e mesmo cabras que dançavam” (Almeida, 1994, p.19). Nas horas minguadas, não 

era recomendado sair-se a passear na ilha. É a hora dos seres de outro mundo que fazem 

também suas ocupações. Neste período, as pessoas ficam em casa pois é nesta hora que os 

seres sobrenaturais que nos circundam aproveitam para realizar suas atividades. Neste caso, 

cada ser humano tem que respeitar as horas de outros. Conforme a circunstância, entre estes 

animais que andam a noite inteira destacam-se vacas, cabras, porcos com as caraterísticas 

dos seres humanos tais como: o fato de usar lençol como véu de proteção dos cabelos, a 

dança e o fato de falar. Através desta descrição entendemos como estes seres sobrenaturais 

se transformam para perseguir os homens no arquipélago de Cabo Verde.  

Nas sociedades africanas tradicionais, as crenças são sempre veiculadas pelas 

pessoas sábias. Estas pessoas são profundamente enraizadas em sua história, tradição e 

folclore local. Assim, a tradição desempenha um papel importante na disseminação do saber 

do povo. Com efeito, a cultura e a religião tradicional, sendo o motor que permite ao povo 

viver em coletividade, é baseada nas crenças inúmeras na vida dos povos do arquipélago de 

Cabo Verde. Neste sentido que a obra A Ilha Fantástica se torna um lugar teórico-prático 

onde as crenças estruturam a cultura literária, o autor recuperando as crenças tradicionais e 

religiosas veiculadas pelas personagens da fé tradicional e católica que redundam no 

sincretismo religioso. 

De fato, o sincretismo religioso na obra A Ilha Fantástica é representado pelas 

personagens de Tia Maia e Tia Júlia, Maria Santa Bruxa. A prática da tradição religiosa afro-

europeia é a origem deste sincretismo religioso no seio da comunidade. O sincretismo se 

praticava dentro das casas, igrejas e nas ruas. A cultura africana manifestava-se no seio da 

igreja Através da sua dança folclórica e dos tambores de maneira coletiva. Eram nas festas 

dos Santos: Santo Isabel, São João, Santo Antão e São João Batista. Por exemplo, a 

personagem de Ti Julia encarna esta dupla fé no seio da sua comunidade: 

Mas havia almas de grandes pecadores e que teimavam em cangar nas 

pessoas e as punham a falar à toa, a insultar todo o mundo, a dizer palavrões 

e outras asneiras. Nesses casos assim, era preciso chamar a Ti Júlia, que era 



 

84 
 

uma pessoa entendida em assuntos de mortos e também uma velha muito 

carinhosa e rabugenta. Quando ela assomava à porta, a alma tremia e gritava. 

Ti Júlia aproximava-se com solenidade e atirava-lhe um velho rosário de 

madeira ao pescoço, após o que lhe enfiava um binde pela cabeça que lá 

ficava como uma enorme coroa. E a pessoa aquietava-se imediatamente, 

sinal de que a alma cangada já tinha partido. (Almeida 1994, p. 29) 

Esse trecho revela a presença das crenças populares cabo-verdianas relacionadas à 

interação entre vivos e almas inquietas. As “almas de grandes pecadores” representam forças 

sobrenaturais que interferem no comportamento humano, levando as pessoas a agir de forma 

desordenada ou agressiva. A figura de Ti Júlia emerge como mediadora entre o mundo 

visível e invisível, combinando conhecimento espiritual e autoridade moral para restaurar a 

ordem. O ritual que ela realiza, lançar o rosário e colocar o binde como “coroa” funciona 

como uma forma simbólica de contenção e purificação, mostrando a eficácia dos objetos 

sagrados e da tradição oral na resolução de conflitos espirituais. Almeida destaca, assim, o 

papel comunitário e protetor de indivíduos especializados na mediação com o sobrenatural, 

enfatizando a importância da memória cultural e das práticas ritualísticas na vida cotidiana. 

De acordo com Almeida, Ti Júlia representa a convergência entre saberes tradicionais 

e práticas religiosas cristãs na cultura cabo-verdiana. Especialista em lidar com espíritos que 

atormentam os vivos, ela demonstra um dom particular de comunicação com as almas dos 

mortos, evidenciado pela frase “era uma pessoa entendida em assuntos de mortes” 

(Almeida,1994, p.29). Ao mesmo tempo, Ti Júlia recorre a objetos sagrados e rituais da fé 

católica para expulsar os espíritos que possuíam os indivíduos, evidenciando a eficácia da 

combinação entre tradição ancestral e religiosidade formal. Esse procedimento revela não 

apenas a importância do conhecimento especializado dentro da comunidade, mas também a 

forma como a cultura cabo-verdiana integra sincretismo, práticas africanas e cristãs para 

manter a ordem social e espiritual. Almeida, ao narrar esses episódios, destaca o papel 

protetor e mediador de indivíduos como Ti Júlia, reforçando a centralidade da memória 

cultural e da oralidade na preservação das crenças e da identidade coletiva. 

As personagens Ti Júlia e Ti Maia exemplificam a preservação das tradições 

sobrenaturais e fantásticas na cultura cabo-verdiana, funcionando como mediadoras entre o 

mundo dos vivos e o dos espíritos. Por meio de suas práticas e superstições, elas asseguram 

a continuidade das experiências culturais das ilhas, mostrando como o conhecimento popular 



 

85 
 

se mantém vivo na vida cotidiana. Ti Maia, em particular, convive com espíritos dentro de 

sua própria casa, mas consegue gerir essa convivência por meio da fé católica, evidenciando 

o sincretismo religioso característico da região. Dessa forma, Almeida revela como a cultura 

cabo-verdiana integra tradições ancestrais e cristãs, estabelecendo um sistema de crenças 

híbrido que protege, organiza e dá sentido à vida comunitária, reforçando a centralidade da 

memória cultural e da oralidade. 

Destaca-se: “Ti Maia conseguia viver com eles sem novidades porque não podiam 

fazer-lhe qualquer mal pelo facto de ela estar na posse de uma reza que afastava qualquer 

coisa ruim e a punha fora da parte Daquele Homem. ” (Almeida, 1994, p.28), e o narrador 

continua,  

Era uma reza muito importante e poderosa e que começava assim:  Manuel 

das mãos furadas, das unhas encravadas, antes de vir a mim vai rodear 

mundo sete vezes. Rezando-a três vezes seguidas, ficava livre de todo o 

mal durante todo o dia ou toda a noite, conforme se rezasse pela manhã ou 

à boquinha da noite. (Almeida,1994, p.28) 

Esse trecho de Germano Almeida, evidencia a importância das rezas e encantamentos 

na tradição popular cabo-verdiana como instrumentos de proteção contra o mal. A oração a 

“Manuel das mãos furadas, das unhas encravadas” (Almeida,1994, p.28), funciona como um 

ritual de defesa, cuja eficácia depende da repetição e do momento em que é recitada, seja 

pela manhã ou à noite. A narrativa mostra como o poder das palavras e da oralidade é central 

na cultura local, permitindo ao indivíduo afastar influências negativas do dia a dia. Além 

disso, a reza reflete a integração de elementos místicos e comunitários, reforçando a ideia de 

que a proteção espiritual é uma prática cotidiana, transmitida de geração em geração, que 

combina crença, tradição e experiência cultural. A escolha da oração que começa com o 

nome “Manuel”, que significa “Deus é conosco”, mostra a razão pela qual nenhum espírito 

pode lhe atacar durante a noite como no dia dentro da sua casa. Orações e rituais 

desempenham papéis essenciais na proteção espiritual e na manutenção da ordem social. O 

"pelo-sinal", que envolve fazer o sinal da cruz, é um exemplo de prática religiosa cotidiana 

para poder se afastar os fantasmas na ilha. 

 ARTES: personagens ao mundo da leitura- educação tradicional e liberal  



 

86 
 

O processo da povoação das ilhas de Cabo Verde faz nascer a língua crioula que é 

falada nas dez ilhas. A origem desta língua cabo-verdiana permite a transmissão dos 

conhecimentos socioculturais da herança que as etnias vindas das costas ocidentais 

trouxeram com elas durante a escravidão. Fora da língua materna crioula, os cabo-verdianos 

falam a língua portuguesa, que é a língua do ensino escolar. Podemos ver isso com a 

personagem de Mano Teteia, que falava o português de dicionário com seu amigo nhô 

Quirino sendo professor numa escola primária e que frequentou “o liceu em S. Vicente”. 

E de facto Mano Teteia falava bem, era homem de muitas leituras, durante 

um ano ou dois tinha frequentado o liceu em S. Vicente, era professor 

primário, falava um português arrevesado e cheio de palavras de dicionário, 

mas mesmo assim nunca tinha conseguido impressionar no Quirino com os 

conhecimentos que passava o tempo a alardear porque este gabava-se de 

possuir o único “Lunário Perpétuo” existente em toda a ilha e que nunca 

tinha falhado na predeterminação dos anos de chuva e de seca. (Almeida, 

1994, p. 50) 

Esse trecho de Almeida, evidencia o contraste entre erudição formal e saber popular 

na cultura cabo-verdiana. Mano Teteia, homem instruído e leitor assíduo, com formação 

escolar e domínio de um português rebuscado, representa o conhecimento académico. No 

entanto, o personagem Quirino, detentor do “Lunário Perpétuo”, simboliza a autoridade do 

saber tradicional, baseado na observação da natureza e na experiência comunitária. Almeida 

destaca, assim, a valorização do conhecimento prático e ancestral sobre o formal, mostrando 

como, nas ilhas, o prestígio social e a confiança popular muitas vezes recaem sobre aqueles 

que preservam saberes tradicionais, comprovados pela utilidade cotidiana, em vez da 

erudição teórica. 

A partir desta passagem, vemos que a língua usada no ensino em Cabo Verde é o 

português, que é o fruto da colonização. Através das duas personagens, o narrador nos revela 

que a ilha tem filhos intelectuais que se familiarizam com as obras das literaturas e também 

do dicionário. Vimos que, apesar de nhô Mano Teteia usar as palavras difíceis para 

impressionar seu amigo, este amigo não caiu na sua provocação. “Nhô Quirino criticava 

Mano Teteia por falar demais e com demasiadas voltas, sem nunca ir directamente ao assunto 

e depois quando ele começa a falar nem tempo para cuspir, dizia nhô Quirino” (Almeida, 

1994, p. 50).  Este trecho revela como Quirino defendia também suas ideias em frente de seu 



 

87 
 

parceiro intelectual, apesar de ele monopolizar a palavra. Outras personagens da Ilha de Boa 

Vista são também muito cultivadas intelectualmente. É o caso de Sr. Barbosa, que é um 

administrador no conselho da Câmara em Boa Vista e visto como uma figura de autoridade 

moral na ilha. Um homem que recebeu uma educação escolar através do ensinamento de um 

professor, padre Porfírio, na 4.ª classe de instituição primária. Mas, ao mesmo tempo, falava 

sua língua materna crioula da sua ilha “homem de Fogo gente cheia de pergaminhos e que 

passava a vida a basofiar que, ao contrário das outras ilhas (...), tinham deixado de ser 

portugueses” ALMEIDA, 1994, p. 53). Aqui o senhor Barbosa defende a identidade da ilha 

em que estudou numa escola seminarista com os padres da ilha como o padre Porfírio. 

 Porém, Sr. Barbosa dizia todas essas coisas naquele passado e cantante 

crioulo da sua ilha,26 seu vozerio saindo ligeiro do seu enorme corpanzil, as 

pessoas justificavam-no ir de pijama para a repartição porque com os doces 

da D. Feliz, com quem se tinha casado, tinham engordado tanto que 

nenhuma outra roupa lhe servia, mas aqueles da Boa Vista que tinham feito 

a 4.ª classe de instrução primária debaixo das lições e das varadas de padre 

Porfírio não se cansavam de fazer gala diante dele dos seus conhecimentos 

da língua portuguesa e da sua caligrafia, porque ao que parece o padre tinha 

como preocupação principal incutir-lhes o amor aos livros e à sabedoria .  

(Almeida,1994, p.53)  

Em A Ilha Fantástica, o narrador mostra que a língua crioula é ligada à vida das 

pessoas das ilhas de maneira cotidiana. A menção “cantante crioulo da sua ilha” quer chamar 

atenção ao leitor de que a língua cabo-verdiana ou crioula das ilhas de Cabo Verde se 

diferencia em cada ilha. Sr. Barbosa é uma figura que defende sua identidade cultural. 

Apesar de ser intelectual, mantinha a língua crioula da sua ilha. Não uma personagem, mas 

um autor muito presente no espírito da ilha, especialmente na memória coletiva e nos 

discursos de personagens como Lela e Silvério. O amor trágico e a paixão exacerbada que 

Camilo encarna ressoam nos habitantes. 

Lela, por exemplo, era um apaixonado de Eça de Queirós e Camilo Castelo 

Branco, que dizia ter conhecido com os deportados de 28 de maio, enquanto 

que Tio Tone e nhô Quirino preferiam a Bíblia Sagrada, os romances 

históricos de cavalaria e o “Lunário Perpetuo”. Quanto a João Manco, ele 

                                            
26 Crioulo da sua Ilha: crioulo sendo a língua materna e cotidiana, este crioulo é dividido em dois 

dialetos com algumas variantes em pronúncias: os das ilhas de Barlavento, e os das ilhas de Sotavento.   



 

88 
 

dizia manter um interesse particular pelos sonetos de Bocage, de que gostava 

de recitar os mais obscenos sempre que estava com uns copos, mas parecia 

que do que mais gostava era comer, falar português e discursar. As pessoas 

diziam que ele falava um português intchado porque quando uma palavra só 

existia em crioulo, nem por isso João Manco se atrapalhava e ali mesmo a 

aportuguesava conforme a sua conveniência. (Almeida,1994, pp.53- 54) 

O Germano Almeida evidencia a diversidade de gostos literários e culturais na 

comunidade cabo-verdiana, mostrando como diferentes personagens equilibram influências 

europeias e tradições locais. Lela aprecia autores portugueses clássicos como Eça de Queirós 

e Camilo Castelo Branco, refletindo um vínculo com a literatura erudita europeia. Tio Tone 

e Nhô Quirino privilegiam textos religiosos, romances históricos e saberes populares como 

o “Lunário Perpétuo”, evidenciando a valorização da tradição e do conhecimento prático. Já 

João Manco combina erudição e humor popular, recitando sonetos obscenos de Bocage e 

adaptando palavras do crioulo ao português, demonstrando flexibilidade linguística e 

criatividade verbal. Almeida, assim, mostra como a cultura cabo-verdiana é marcada pelo 

sincretismo, pela convivência entre tradição e erudição e pela habilidade de adaptar 

diferentes registros literários e linguísticos à vida cotidiana. 

A cultura cabo-verdiana manifesta-se na convivência entre erudição e tradição 

popular. A elite intelectual aprecia a literatura portuguesa dos séculos XVIII e XIX, como 

Bocage, Eça de Queirós e Camilo Castelo Branco, enquanto Tio Tone demonstra a 

importância da fé católica na vida cotidiana. A língua crioula mantém seu papel central, 

evidenciado em João Manco, que aportuguesava palavras crioulas e recitava sonetos de 

Bocage. A tensão entre português e crioulo revela a criatividade linguística local, mostrando 

a riqueza cultural do arquipélago e a capacidade da sociedade de integrar tradição, religião 

e erudição. O gosto pela leitura de Tio Tone revela a prática da fé católica que as pessoas 

que vivem nas ilhas têm, suas ligações com a igreja católica. Como já falarmos, o uso da 

língua crioula não falta na vida dos cabo-verdianos, razão pela qual João Manco 

aportuguesava apesar de falar a língua portuguesa e que recitava os sonetos de Bocage 

quando ficava bêbado. Sendo bom na língua portuguesa, tinha uma dificuldade de respeitar 

a pronunciação com as palavras tipicamente crioulas tais como: “tch” que tentava a explicar 

seu companheiro Mano Teteia que aquela letra não existia na língua portuguesa. 



 

89 
 

Por outro lado, ele tinha língua rasto e por isso não conseguia pronunciar as 

palavras com “tch”, razão por que afirmava, perante as iras de Mano Teteia 

que, de José Maria Relvas na mão pretendia absolutamente provar-lhe o 

contrário, que aquele som não existia na língua portuguesa e assim nunca 

dizia “tchacina”27, ou “tchontcha” ou “botchada”, dizia sempre “chacina”, 

“choncha”, “bochada”. (Almeida,1994, p.54). 

O diálogo entre João Manco e Mano Teteia sobre a língua cabo-verdiana e o 

português é uma coisa que faz a confusão entre uma pessoa que já fala crioulo e que está a 

apreender o português ou que já fala o português. Sempre as pessoas pronunciam certas 

palavras na maneira que o falante de crioulo pronuncia em vez de seguir a gramática da 

língua portuguesa, como João Manco tenta explicar através do dicionário de “José Maria 

Relvas”.  Este fenômeno é dito que certas palavras da língua crioula se escrevem e se 

pronunciam da mesma maneira, mas outras são totalmente diferentes, seja na escrita como 

na leitura. Neste caso, o som “ Tch” como diz o intelectual João Manco, não ocorre na língua 

de Camões, e daí como a palavra “tchacina” em crioulo, se for no português deve ser lida 

“chacina”, pela simples razão que o fonema crioulo não existe em português. 

A temática da língua portuguesa ocupava muito espaço no debate entre o intelectual 

João Manco com seu amigo Mano Teteia. Sendo intelectual, o primeiro gostava da literatura, 

sobretudo do gênero poesia obscena que gostava de recitar durante os eventos festivos como 

no casamento. 

Mas para além de versado em literatura e poesia obscena que recitava de 

braços alevantados e confirmando-se no único pé são enquanto revirava os 

olhos que sabia fazer inocentes ou lascivos e concupiscentes, conforme o 

ardor do poema, João Manco era também ao lado de nhô Silvério, um dos 

melhores fazedores de discursos de casamento da ilha, solicitado por isso 

por todos os padrinhos para lhes escrever o brinde, o que ele fazia ora em 

verso ora em prosa conforme a inspiração do momento, misturando versos 

de Camões e Bocage com outros da sua lavra ou pura e simplesmente 

transcrevendo pedaços de discursos recolhidos do livro A Arte de Falar Em 

Público. (Almeida,1994, p.55) 

                                            
27 Tchacina: palavra originária na língua crioula cabo-verdiana que significa “carne de cabra salgada”. 



 

90 
 

Os personagens de João Manco e nhô Silvério representam o lado mais irreverente e 

poético da leitura. Fascinados por Bocage, decoram e declamam sonetos como se fossem 

próprios, misturando-os em discursos, debates e até provocações. O trecho acima fala do 

amor que João Manco tem pela literatura, poesia obscena, discurso no casamento na ilha, e 

escritor de brindes. Manco é um homem tão cultivado que divulgava a cultura intelectual 

cabo-verdiana na obra A Ilha Fantástica. Sendo cultivado e apaixonado pela língua 

portuguesa, falava raramente sua língua materna, o crioulo, como o narrador nos informa 

através da citação seguinte: “Em toda a sua vida, uma única vez Joao Manco foi ouvido a 

falar crioulo e foi justamente da circunstância de que lhe adveio alcunha de “Manco”. 

(Almeida,1994, p.56).  

Em Cabo Verde, o crioulo é a língua vernácula que serve à transmissão direta dos 

conhecimentos de povo ao longo dos séculos dentro destas ilhas perdidas no meio do Oceano 

Atlântico. Este idioma coabitou muito tempo com a língua portuguesa usada nas instituições 

de trabalho e a hibridação do povo cabo-verdiano não é só o fruto da língua portuguesa, mas 

também destas línguas africanas que resistiram desde séculos nas memórias dos povos para 

deixarem as marcas históricas. Fora das personagens de Silvério e Manco, temos outras 

figuras que participaram na transmissão do saber na ilha de Boa Vista, como é o caso da 

professora D. Odália- a Educadora Tradicional. Odália representa a figura da professora 

tradicional, rigorosa e disciplinadora. Ela enfatiza a importância da escrita correta, utilizando 

métodos severos para corrigir os alunos. Sua abordagem reflete a valorização da educação 

formal e da disciplina como pilares da formação cultural na comunidade, chegando a bater 

nos alunos que não aprendiam suas lições como nos revela o narrador: 

D. Odália obrigava-nos a aprender à foça de vara. Só lhe faltava abrir-nos 

cabeça e lá meter dentro todos os mapas com todos rios e serras de Portugal. 

Para todas as suas aulas apresentava-se sempre munida de palmatória de 

cinco buracos, lato de três pernas e varas de marmelo que expressamente 

mandava vir de Santo Antão. (Almeida, 1994, p.67)  

Esse trecho de Almeida (1994, p.67) é carregado de ironia e crítica, sobretudo ao modelo de 

ensino colonial e autoritário. A professora D. Odália simboliza uma prática pedagógica 

baseada na repressão e na violência física, recorrendo a instrumentos de punição como a 

palmatória, o “lato de três pernas” e as varas de marmelo, que impunham disciplina pelo 

medo. A frase “obrigava-nos a aprender à força de vara” evidencia a ausência de diálogo e 



 

91 
 

de liberdade no processo educativo. A imagem “abrir-nos a cabeça e lá meter dentro todos 

os mapas” denuncia uma educação mecânica, memorizadora e colonial, voltada para a 

valorização do território português e para o silenciamento dos saberes locais. O fato de os 

alunos decorarem “todos os rios e serras de Portugal” demonstra a centralidade da metrópole 

no currículo, em detrimento da realidade dos estudantes colonizados. Essa imposição 

cultural constitui violência simbólica, reforçada pela violência física. O uso da ironia e do 

exagero pelo narrador intensifica a crítica, revelando a brutalidade do método e denunciando 

um ensino autoritário e alienante. 

Contrapondo-se a D. Odália, D. Tchutcha é uma professora mais liberal e artística. 

Com formação em Lisboa, ela adota métodos pedagógicos mais flexíveis e criativos. Sua 

abordagem reflete uma tentativa de modernizar o ensino, incorporando elementos da arte e 

da expressão pessoal na educação. Com esta visão do ensino, os pais dos alunos não 

gostavam do seu ensinamento na ilha, como informou o narrador:  

D. Tchutcha não tinha boa fama como professora, não obstante ter cursado 

em Lisboa. Toda a gente preferia ver os seus filhos nos rigores de D. Odália, 

e não nas molezas de D. Tchutcha que era só sorrisinhos para toda a gente, 

grandes e pequenos, mas muito pouco exigente na escola, nem lado da 

palmatória ela usava quanto mais orelha-de-burro. (Almeida, 1994, p.71) 

Esse trecho de Almeida (1994, p.71) apresenta a figura de D. Tchutcha em contraste 

com D. Odália, evidenciando duas visões de ensino. Apesar de ter estudado em Lisboa, D. 

Tchutcha é considerada uma professora “mole”, demasiado simpática e pouco exigente. Sua 

prática pedagógica, marcada por sorrisos e ausência de castigos, não encontra prestígio na 

comunidade. A comparação com D. Odália mostra como os pais preferiam a dureza e o rigor 

disciplinar, mesmo que violentos, em detrimento da ternura e da indulgência. Isso revela 

uma mentalidade que valoriza a repressão como sinônimo de eficácia pedagógica. A falta de 

uso da palmatória ou da “orelha-de-burro” é interpretada como fraqueza e falta de 

autoridade. O narrador, de forma irônica, denuncia essa inversão de valores, em que a 

bondade é desqualificada e a violência escolar é naturalizada como método legítimo. A 

passagem, portanto, critica a sociedade que confunde educação com punição, reforçando a 

alienação do sistema escolar colonial. 



 

92 
 

Na obra A Ilha Fantástica, a figura de D. Tchutcha representa uma educação pós-

independência mais flexível e próxima da realidade cabo-verdiana, sem o medo e o rigor 

colonial associados a D. Odália. Já Gracinha introduz o narrador ao mundo da leitura e da 

imaginação por meio dos livros de cowboys, mostrando como a fantasia também educa e 

contribui para a formação da identidade cultural. Assim, as três personagens simbolizam 

diferentes visões de ensino e de construção do saber. 

D. Gracinha abriu-me o mundo do cowboy. Ela lia-os às centenas e eu passei 

e lê-los às centenas, maravilhado com aquele mundo de homens valentes que 

com única bala matavam cinco bandidos, de tabernas destruídas e muros, 

dos grandes espelhos que denunciavam qualquer gesto traiçoeiro contra 

herói. Eram os doze pares da França modernizados e com pistola, sendo a 

mesma a valentia e pertinácia. Depois o meu mundo povoou-se com A Volta 

ao Mundo pelos Dois Aventureiros, aventura do capitão Laurence da Arábia, 

e a minha paixão pela D. Gracinha foi-se a pouco e pouco amainando, 

substituída pelo Alex e pelo Roger. Já só a visitava para trocar os livros 

porque aquele mundo maravilhoso prendeu-me tantas horas em casa que a 

minha mãe chegou a recear que eu estivesse doente. (Almeida, 1994, p.107) 

Esse trecho de Almeida, evidencia o papel de D. Gracinha como mediadora entre o 

narrador e o universo da leitura e da imaginação. Diferente do ensino rígido e autoritário 

representado por outras personagens, ela introduz o prazer da fantasia através dos livros de 

cowboys, que funcionam como uma espécie de epopeia moderna, exaltando a coragem e a 

justiça. A leitura desses livros expande os horizontes do narrador, oferecendo-lhe modelos 

heroicos e aventuras que alimentam sua formação cultural e identitária. A comparação com 

“os doze pares da França” revela a continuidade entre mitos clássicos e narrativas populares, 

mostrando como a literatura cria novas formas de heroísmo. A paixão inicial por D. Gracinha 

vai sendo substituída pela paixão pelos livros, marcando a passagem do afeto pessoal para o 

encantamento pela leitura. Assim, a passagem mostra como a fantasia literária se torna um 

espaço de emancipação e criatividade, contrastando com o ensino escolar rígido e limitador. 

A personagem D. Gracinha marca a memória do narrador por desempenhar um papel 

essencial em sua formação imaginativa. Ao introduzi-lo no “mundo do cowboy”, não lhe 

oferece apenas entretenimento, mas abre-lhe uma dimensão de fantasia, aventura e liberdade 

ausente no cotidiano da ilha. Essa experiência funciona como um rito de passagem 



 

93 
 

intelectual, tornando-se uma ponte para que o narrador explore outros mundos e desenvolva 

sua sensibilidade literária 

4. RITUAIS DA MORTE  

 A morte nesta sociedade africana é considerada como uma realidade da vida, pois 

quem morre passa do mundo visível (o dos homens) para o mundo invisível (o dos espíritos 

dos ancestrais). Assim, a informação da morte na comunidade africana rural e boa-vistense 

em geral se manifesta através de um grito especial, codificado, sempre feito pela mulher para 

alertar o bairro que tem uma pessoa que se despede. Em Cabo Verde, e em África em geral, 

distinguem-se dois tipos de morte no seio da sociedade, um natural, outra não natural. Como 

vemos neste trecho: a morte normal em Cabo Verde é a “morte de cama”, (Madeira, 2015, 

p.120), isto é, quando a pessoa se encontra doente numa cama à espera dos seus últimos dias. 

Nesta fase, há todo o ritual no sentido de preparar para que a morte aconteça da forma menos 

dolorosa possível, e que o moribundo seja preparado para um descanso em paz no eterno. 

Por exemplo: 

Estivemos ali um bom bocado, todos silenciosos, uns ao lado dos outros, até 

que chegou uma mulher para consultar Ti Júlia. Ela assomou à porta e nós 

dissemos-lhe que Ti Júlia estava a dormir. Ela entrou e esteve um bocado 

espiando Ti Júlia. Mas depois deu um grito grande e saiu para a rua correndo 

e começou a gritar que Ti Júlia tinha morrido. (Almeida,1994, p.36)  

Esse trecho de Almeida (1994, p.36) retrata de forma intensa e direta a descoberta da 

morte de Ti Júlia, uma figura central na comunidade. O silêncio inicial dos presentes cria 

uma atmosfera de respeito, expectativa e quase sacralidade, como se a comunidade 

pressentisse a gravidade do momento. A entrada da mulher visitante rompe essa calmaria; 

seu olhar de estranhamento prepara o desfecho, mostrando a dificuldade de aceitar a morte. 

O anúncio do óbito, feito por um grito espontâneo que ecoa pela rua, transforma a 

experiência privada em evento coletivo, refletindo a dimensão comunitária da perda. A 

linguagem simples e quase infantil do narrador intensifica o impacto emocional, 

contrastando a tranquilidade inicial com a explosão do grito. A passagem evidencia como a 

morte é vivida e compartilhada na comunidade, além de mostrar o estilo de Almeida, capaz 

de transmitir profundidade por meio de uma narrativa despojada. 



 

94 
 

Nas tradições locais, durante um luto, as crianças geralmente não participam das 

cerimônias e nem são autorizadas a permanecer no espaço onde se encontra o cadáver. A 

presença infantil é afastada como forma de proteção. São as mulheres que alertam a 

comunidade sobre o ocorrido, por meio de seus gritos, sinalizando o perigo e a gravidade do 

momento. Como observa João Madeira, “ logo após se verificar a morte do paciente, e antes 

de se iniciarem os ‘prantos e gritos’, procede-se ao ritual de arranjo do corpo, que consiste 

em lavá-lo, vesti-lo e deitá-lo na cama” (Madeira, 2015, p. 121). Contudo, quando se trata 

de uma pessoa idosa e respeitada, conhecida por transmitir saberes às gerações mais jovens, 

os pais frequentemente permitem que as crianças assistam ao funeral. Esse é o caso de Ti 

Júlia, que ocupava um lugar especial na vida das crianças de Boa Vista. Nos rituais de morte 

e religiosidade popular, o personagem-narrador compartilha a memória do dia do enterro da 

velha Ti Júlia, revelando o impacto desse momento na comunidade e na formação das 

crianças. 

Lembro-me ainda muito bem do enterro de Ti Júlia, o primeiro a que fui 

autorizado a assistir, levado pela mão de Tio Tone que não só nunca faltava 

a um como defendia que desde cedo deveríamos ficar familiarizados com a 

ideia da morte porque era a única coisa que tínhamos garantida neste mundo. 

(Almeida, 1994, p.37) 

Esse trecho de Almeida, evidência a aproximação do narrador com a experiência da 

morte, marcando um rito de passagem na sua formação. O enterro de Ti Júlia, sendo o 

primeiro a que ele pôde assistir, simboliza a iniciação do jovem à realidade inevitável da 

morte. A presença de Tio Tone, que o conduz e justifica a participação das crianças nesses 

rituais, ressalta a função educativa e cultural do luto: familiarizar os mais novos com a 

finitude da vida. A afirmação de que a morte é “a única coisa que tínhamos garantida neste 

mundo” enfatiza a consciência da inevitabilidade da morte e o papel da comunidade em 

ensinar essa compreensão desde cedo. A cena combina intimidade e tradição, mostrando 

como a experiência coletiva do luto serve de aprendizado e construção de memória pessoal 

e social. 

Ti Júlia, dedicada a transmitir saber às crianças, teve seu funeral acompanhado pelos 

jovens, seguindo a decisão de Tio Tone. Por sua idade avançada, a morte é celebrada como 

cumprimento de sua missão, unindo-a aos ancestrais. Católica e praticante da espiritualidade 

africana, sua morte é vista como parte do ciclo da vida, onde a passagem para o outro mundo 



 

95 
 

possibilita o nascimento e a reencarnação, refletindo a visão cosmológica africana de 

continuidade da vida, especialmente através das mulheres. 

O papel fundamental assumido pelas mulheres nos rituais fúnebres é 

recorrente neste contexto etnográfico, e uma constante que se verifica 

na maior parte das sociedades em relação ao conjunto das cerimônias 

ligadas aos ciclos vitais marcadas pelos principais ritos de passagem: 

nascimento, casamento e morte. (Saraiva 1999.p. 126)   

Assim, quem fala da morte, fala do nascimento. Com efeito, este ciclo da vida pode 

ser dito Morte-Nascimento. É isso que faz o senso da vida dos seres humanos. A morte é o 

retorno à terra mãe, é uma passagem na vida da comunidade africana entre o mundo dos 

vivos e dos mortos. E como são as mulheres que dão a vida, são elas que são as intermediárias 

entre o mundo do além e dos ancestrais. Isso é bem explicado por Maria Clara durante a sua 

pesquisa sobre os rituais funerários em cabo verde quando afirma: 

A ambivalência feminina permite às mulheres atuar como intermediárias por 

excelência entre o mundo real e o sobrenatural, o mundo dos vivos e o dos 

mortos. Essa mediação opera-se em vários níveis, nomeadamente o da 

linguagem corporal e do espaço e o da linguagem oral. São elas que se 

sentam, assumindo um lugar de destaque, no espaço que delimita o eixo de 

ligação do mundo terrestre com a esfera do além simbolizada na esteira. 

(Saraiva 1999.p. 127). 

Nesta fase da vida, as mulheres estão no coração do ritual da travessia do defunto 

entre o mundo dos vivos e dos ancestrais. E esta passagem se faz através da linguagem 

corporal das mulheres, da linguagem oral tão importante neste momento de comunhão. “No 

antigo quarto da defunta, as mulheres - filhas e outras parentes - prosseguiam o tchôro 28e 

recebiam, de igual modo, os pêsames de quem chegava. O choro só é interrompido quando 

se come” (Saraiva 1999.p. 132). 

   Com efeito, na tradição cabo-verdiana, o corpo do morto fica sempre em casa onde 

está deitado no leito. Assim, o corpo permanece na cama durante o velório, o que suscita a 

Noite de Vigília junto ao defunto. A casa do defunto serve para o velório onde os amigos e 

familiares acompanham o cadáver até a sua última moradia. O exemplo desta noite da vigília 

                                            
28 O tchôro: palavra crioulo quer dizer choro. 



 

96 
 

pode ser ilustrado através das personagens Tio Sidónio, Ti Graus, Lela, Djulai, que vigiam 

o defunto Djonai na casa dele. As pessoas se reúnem para respeitar a memória da pessoa 

falecida, mas também vigiam o corpo desta pessoa deitada no seu leito.  Muitas vezes, a casa 

está silenciosa, só as chamas de velas que marcam as presenças das pessoas enlutadas.   

A vigília se faz sempre na noite onde vai ter uma pessoa dedicada a colocar as velas 

para marcar a presenças das orações dirigidas pelos amigos. Nesta vigília, são mulheres que 

cuidavam do defunto toda a noite como nos conta o narrador “as mulheres estavam outra 

vez a tomar conta do defunto” (Almeida, 1994, p. 170).  

Esta observação é também mencionada por Maria Clara quando disse que as 

mulheres vigiam o corpo do morto deitado na cama. “Após a morte o corpo é lavado, vestido 

e deitado na cama, onde permanece durante o velório (denominado transnôta em Santiago), 

que pode englobar ou não uma noite de vigília junto ao defunto, dependendo da hora da 

morte” (Saraiva, 1998, p.123). Assim continua mostrando que:  

Também de manhã, outras mulheres são obrigadas a fazer comida tal como 

o café de manhã. As mulheres - vizinhas ou amigas do morto - que, de manhã 

cedo, fizeram o café para os participantes na vigília noturna e os recém-

chegados, tratam do piloagem dos cereais e cozinham várias panelas com 

feijão, outras com arroz, assim como um prato tradicional à base de came de 

cabra e banana. (Saraiva, 1998, p.124) 

 Aqui, o narrador revela a solidariedade que tem entre os vizinhos durante um luto. 

Quando o infortúnio bate à porta, as famílias vizinhas mobilizam-se para consolar a esposa 

do falecido. Como sempre a tradição exige uma vida baseada sobre a coletividade. O 

afastamento da viúva da casa do marido permite que não fique tão magoada durante o 

transporte do corpo pelos amigos. Como dissemos acima, a morte na comunidade cabo-

verdiana é sempre revelada através de um grito que deve ser feito por uma mulher. Neste 

caso, temos uma pessoa especialista de choro. Em Cabo Verde, os rituais funerários incluem 

choro e lamentos fúnebres na casa do falecido. Por exemplo, “a Ti Compa tinha fama de ser 

uma mulher carpideira lá fora! Dizia-se dela, porque, quando Ti Compa abria a boca para 

chorar, ninguém resistia, todo o mundo, até os homens, a acompanhavam” (Almeida, 1994, 

p.170).  

O choro de Ti Compa permitia expressar o sentimento de tristeza através do qual os 

boa-vistenses acompanhavam o defunto desde o levantamento do corpo até o cemitério. 



 

97 
 

Como Ti Compa é a carpideira da ilha de Boa Vista, sempre que tem um luto na ilha ela não 

deixava de ir acompanhar a família enlutada. Assim, usava trajes da cor preta. “Ti Compa 

entrava silenciosa, embrulhada num xaile preto com trancinhas nas barras, o lençol azul 

escuro cobrindo-lhe o cabelo já branco com uns fios ainda pretos, a boca desdentada” 

(Almeida, 1994,170).  O luto impõe a Ti Compa o uso de roupas de cores escuras. Este tipo 

de vestimenta colocada pela velha Ti Compa mostra que é da fé católica. Podemos ver 

também o traje da filha do falecido Djonai, que saiu do seu quarto com roupas pretas.  

E justamente Maria Júlia surgiu à porta, já toda de preto, olhos pisados da 

noite mal dormida. Todos se tinham calado à vista da abatida filha que 

chorava seu pai morto assim sem mais nem menos porque, nos quase 

sessenta anos de vida, Djonai apenas tinha adoecido de constipação. 

(Almeida,1994, p. 169)  

Esse trecho de Almeida, mostra o impacto da morte de Djonai sobre sua filha Maria 

Júlia, destacando o luto pessoal e a dor intensa diante da perda. A descrição da filha “toda 

de preto” e com “olhos pisados da noite mal dormida” transmite o abatimento e a exaustão 

emocional provocados pela morte. Ao mesmo tempo, há um tom irônico ao enfatizar que 

Djonai morreu “assim sem mais nem menos” após uma constipação, contrastando a 

gravidade do evento com a banalidade da doença. Esse contraste evidencia como a morte 

transforma o cotidiano e o banal em momento de grande impacto afetivo, mostrando a 

sensibilidade do autor ao retratar a dor individual em meio à vida comunitária. O silêncio 

coletivo diante de Maria Júlia reforça a solidariedade e o respeito da comunidade frente ao 

sofrimento. 

Nesta comunidade, a morte é vivida como um momento de solidariedade coletiva. 

Os membros visitam a família enlutada, oferecendo apoio e conforto, fortalecendo os laços 

sociais e afetivos. Essa presença permite que os filhos ou filhas do falecido encontrem 

consolo diante da perda. O relacionamento entre Ti Compa e Maria Júlia exemplifica esse 

cuidado e reconforto mútuo, mostrando como a experiência da morte se transforma em um 

espaço de apoio comunitário e partilha emocional. 

 

Nhô Djonga viu Maria Júlia surgir do quarto, Ti Compa levantar-se e cair 

nos braços dela. Abraçaram-se longo tempo, a velha apertando a jovem nos 

braços, soluçando no seu ombro, a boca aberta em respiração entrecortada, 



 

98 
 

as gengivas à mostra, Maria Júlia de olhos fechados, cansada de pêsames e 

choro. (Almeida,1994, p.171) 

Essa citação de Almeida, destaca a intensidade emocional e a dimensão afetiva do luto 

na comunidade. A cena do abraço prolongado entre Ti Compa e Maria Júlia transmite 

solidariedade, conforto e cumplicidade diante da perda de Djonai. A descrição detalhada dos 

gestos, soluços, respiração entrecortada, boca aberta e olhos fechados, enfatiza a 

vulnerabilidade e o sofrimento de ambas, mostrando como o luto é compartilhado 

fisicamente e emocionalmente. A narrativa evidencia que, na cultura representada, o consolo 

não é apenas verbal, mas se manifesta na proximidade corporal e na presença, reforçando a 

importância da partilha comunitária do sofrimento e a dimensão humana e coletiva da morte. 

Como dissemos, o choro tem como função nesta comunidade o testemunho de amor 

pela pessoa falecida. Daí a velha chora para mostrar a perda que a comunidade tinha, e 

também chora para fazer uma homenagem ao falecido Djonai. Neste caso, o choro dela faz-

lhe lembrar outros defuntos da comunidade já mortos há muito tempo. O choro nesta 

comunidade tem um valor também para avisar os ancestrais que uma pessoa faleceu e que 

se faz necessário preparar-se para recebê-la.  Nesta mesma perspectiva, somos informados 

de que o “conhecido tchôro, em português pranto ou choro, tem um significado especial nos 

rituais de morte dos entes queridos, pois reveste-se de um simbolismo próprio, em todo o 

complexo fúnebre cabo-verdiano” (Madeira, 2015, p. 121). 

Este choro tem uma caraterística que varia conforme a afinidade que Compa tem com 

o falecido e também a personagem de Chencha, uma espécie de carpideira auxiliar, é isso 

que o narrador revela neste trecho:  

Evidente que Ti Compa não carpia a troco de alguma coisa Deus livre! Só 

que ela chorava sabe 29e por isso casa de morto onde ela estivesse era morto 

bem chorado porque Ti Compa não só chorava como fazia os outros chorar. 

As suas comparações e recados eram conhecidos, porque ela lembrava-se 

dos mortos mais antigos para lhe mandar saudades e outros recados pelo 

presente. Do fundo respondeu Chencha em guisa igualmente alta: É devera, 

é devera. Djonai já foi seu caminho!.... (Almeida,1994, p.171). 

                                            
29 No português cabo-verdiano, “sabe” funciona como advérbio e equivale a “bem”, “bem feito” 



 

99 
 

 Aqui vimos que durante o velório de uma pessoa, a população negra pode comunicar 

diretamente com seus ancestrais, mandando recados para eles como também dar um recado 

à pessoa já falecida para que ela a transmita. Isto que diferencia o choro da Ti Compa com 

outras carpideiras da ilha de Boa Vista. Neste papel social, é a Chencha que lhe ajudava 

também nesta tarefa sociocultural como disse o narrador. “Do fundo respondeu Chencha em 

guisa igualmente alta: É devera, é devera. Djonai já foi seu caminho! …” (Almeida,1994, 

p.171). 

Estas duas personagens, Ti Compa e Chencha, são consideradas como pessoas 

carpideiras na ilha de Boa Vista. Como o choro traduz um sentimento de tristeza durante um 

luto, ele é diferente do choro da felicidade ou de alegria de uma pessoa que conseguiu uma 

coisa na sua vida. Mas neste caso, o choro de velório funciona como uma responsabilidade 

social e familiar através da sua afinidade de parentesco ou amizade. Neste caso, notamos 

dois elementos durante o choro duma especialista de choro em público. A primeira é a 

intensidade do choro, a segunda é a tonalidade do choro. Por exemplo,  

Ti Compa e Chencha entraram em despique cada uma do seu canto, uma 

guisa funda enchendo a sala transbordando para rua: 

- Ó julinha, ó julinha já não tens teu pai!... 

- Ó filha fêmea, ó filha fêmea, Djonai já nos largou! 

- Já não temos Djonai para nos dar arranjar açúcar! 

- Já não temos Djonai para nos dar fiado! 

- A tua filhinha já não tem quem chamar-lhe falsinha ingrata!  

- Já não vemos Djonai a atravessar meio do Porto para ir pagar contribuição! 

- Djonai já está na morada de saudade! 

- Não te esqueces de dar Tchia mantenha! (Almeida, 1994, p. 171). 

Esse trecho de Almeida, retrata a morte de Djonai de forma intensa e ao mesmo 

tempo carregada de oralidade e ritmo, característica da cultura cabo-verdiana. Ti Compa e 

Chencha expressam o luto através de um diálogo coletivo, quase cantado, que mistura 

lamento, memórias e humor, criando um despique emocional que ocupa a casa e se espalha 

para a rua. Cada frase recorda aspectos da vida cotidiana de Djonai, desde tarefas práticas, 

como arranjar açúcar ou dar fiado, até relações afetivas e brincadeiras com a filha, mostrando 



 

100 
 

como a ausência dele se manifesta em diferentes dimensões da vida comunitária. A 

passagem evidencia o luto como experiência compartilhada, ritualizada e performática, onde 

a memória do falecido é evocada por meio de palavras e sons que conectam afetos, cotidiano 

e tradição oral. 

Neste diálogo entre Ti Compa e Chencha, presencia-se um verdadeiro coro de 

carpideiras de luto, que evocam tanto a ausência do pai para a filha Julinha quanto o impacto 

da perda na comunidade. Elas lembram, de forma viva, a partida de Djonai e a falta que fará 

no cotidiano, como na disponibilidade de açúcar ou na presença constante junto às pessoas. 

Ao mesmo tempo, expressam saudades e homenageiam sua memória. O coro das carpideiras 

se manifesta em uníssono, com intensidade e tonalidades diversas, invocando aspectos da 

vida do falecido: sua infância, sua responsabilidade social e familiar. Ao chorar, Ti Compa 

e Chencha relatam experiências vividas por Djonai, boas ou ruins, para testemunhar sua 

bondade, coragem e legado. Esse ritual vocal transforma o luto em uma celebração da vida 

e em uma forma coletiva de memória. 

Isto é revelado no seguinte trecho:  

Em guisa sentida desencovaram a vida de Djonai desde a sua meninice. 

Djonai gritando contra o mafôr da Ultra; Djonai dando socos no balcão 

contra fiado; Djonai dando toma aos caloteiros; Djonai no caminho de 

Baxom montando no Matchinho a ir ver suas hortinhas; Djonai passando um 

p’lá manhã inteiro para ir de padre Varela para câmara porque parava em 

todas as portas, Djonai amigo de toda a gente; Djonai mal de boca p’ra fora, 

mas bom de coração... (Almeida,1994, p.171-172). 

Esse trecho de Almeida, destaca a forma como a memória coletiva resgata a vida de 

Djonai, revelando-o em múltiplas facetas, desde sua infância até a vida adulta. A narrativa 

usa uma cadência repetitiva e acumulativa, típica da oralidade, para construir um retrato 

vívido e afetivo do falecido. Cada ação lembrada, desde protestos e brigas até gestos de 

amizade e bondade, evidencia tanto sua força de caráter quanto seu compromisso com a 

comunidade. A passagem mostra como, no luto coletivo, recordar os feitos e a personalidade 

do falecido serve para celebrar sua vida, perpetuar sua memória e reforçar os vínculos 

sociais. A alternância entre suas falhas (“mal de boca”) e suas qualidades (“bom de coração”) 



 

101 
 

(Almeida, 1994, p.171-172), cria um retrato humano, complexo e realista, que transmite 

ternura e autenticidade. 

As mulheres idosas carpideiras resumem a vida de Djonai, evocando tanto seus 

comportamentos positivos quanto negativos dentro da comunidade. A tradição exige que 

esses relatos sejam compartilhados para testemunhar, diante de todos, como foi a vida do 

falecido que agora se une aos seus ancestrais no mundo da saudade, ou invisível. Nos rituais 

de morte nas ilhas de Cabo Verde, a cerimônia cumpre uma função de solidariedade com a 

família enlutada, e as mulheres ocupam o papel central nesses momentos. Na sociedade 

tradicional rural, elas são responsáveis pela manutenção da harmonia social, atuando como 

cuidadoras e doadoras de vida. Essa função abrange tanto os nascimentos quanto os 

momentos de luto, evidenciando seu papel fundamental na mediação entre vida, morte e 

comunidade. Nos rituais de morte das ilhas de Cabo Verde, a cerimônia cumpre uma função 

de solidariedade com a família enlutada, e as mulheres ocupam o papel central nesses 

momentos. 

Cacrinha assomou a Pedrona, lançou o seu adeus em guisa para Djonai, tal 

como minha avó Cacrinha nunca ia ao cemitério, mas despedia-se dos 

mortos sempre da Pedrona, minha avó a todos mandava àquela parte. Sr. 

Andrade fez questão de carregar o caixão um bocado, mas foi pouco tempo 

pois ele estava estrenoitado e cansou-se depressa. (Almeida, 1994, p.175). 

Essa citação Almeida, revela aspectos da cultura funerária cabo-verdiana e a relação 

pessoal com a morte. A atitude de Cacrinha, ao despedir-se de Djonai a partir da Pedrona 

sem ir ao cemitério, mostra um ritual de luto informal e cotidiano, marcado pelo afeto e pela 

memória, mas também pela prática individualizada do luto. A menção de que “minha avó a 

todos mandava àquela parte” acrescenta um tom de humor e familiaridade, humanizando o 

rito. A participação de Sr. Andrade no carregamento do caixão, embora breve devido ao 

cansaço, evidencia a solidariedade e a colaboração da comunidade nos momentos de morte, 

mesmo limitada por condições físicas. O trecho combina tradição, humor e solidariedade, 

refletindo como o luto se manifesta de forma comunitária, mas também permeada de gestos 

individuais e familiares. 

A forma como a morte de Cacrinha é inserida na narrativa evidencia como a 

comunidade lida com o fim da vida de maneira coletiva, ritualizada e profundamente 



 

102 
 

simbólica. A morte, nesse contexto, não é apenas um evento biológico, mas um processo 

social em que se articulam memórias, despedidas e práticas tradicionais, como os velórios, 

rezas e lamentações. Essa abordagem ressalta a importância da coletividade e do respeito 

aos mortos na cultura cabo-verdiana, onde o falecimento de um indivíduo reforça os laços 

entre os vivos. Após a preparação do corpo e dos rituais que envolvem esta preparação, 

acontece aquilo a que Maria Clara Saraiva descreve como vigília noturna, ou seja, “após a 

morte o corpo é lavado, vestido e deitado na cama, onde permanece durante o velório 

(denominado transnôta em Santiago), que pode englobar ou não uma noite de vigília junto 

ao defunto, dependendo da hora da morte”. (Saraiva, 1998, p.123). Se esta tem lugar de 

madrugada ou às primeiras horas da manhã o corpo é normalmente sepultado no próprio dia, 

da parte da tarde. Por exemplo:  

Djonai foi metido na cova, cada um agarrou um bocado de terra que atirou 

sobre o caixão: Deus te dê um descanso na Glória! Petchas e Teófilo 

começaram a encher a terra (...) Tio Sidónio já tinha providenciado a cruz 

pintada de preto que ele levava na mão e que espetou no topo da cova “Joao 

Baptista Semedo - 1900-1956 - paz à sua alma”. (Almeida, 1994, p.175) 

Sua morte causou muita tristeza no seio da comunidade: “Naquela noite, durante toda 

uma semana, não houve altifalante na janela de nhô Fidjinho. Um vizinho tinha sido dado 

terra, todo o bairro estava de luto” (Almeida, 1994, p.175). Este é mais um trecho que revela 

a solidariedade que o povo cabo-verdiano tem em torno do luto.  Isto continua a ser visto 

durante a morte de Ti Júlia, quando o povo se lamenta da sua vida dali em diante sem aquela 

anciã carinhosa. A morte de Ti Júlia é marcada por um sentimento de perda coletiva que vai 

além do luto familiar. A exclamação “Que vai ser agora de nós sem Ti Júlia” (Almeida, 

1994, p.36) revela o papel social e afetivo da personagem na comunidade — não se trata 

apenas da morte de uma pessoa, mas da ausência de uma figura considerada essencial para 

a coesão do grupo. Ti Júlia é tratada como uma figura quase matriarcal, cujo falecimento 

ameaça desestabilizar os laços entre os que ficam. 

Na sequência da morte de ti Júlia, a figura de João Manco surge como aquele que 

conduz as orações fúnebres, reafirmando o papel central da religiosidade popular nos rituais 

de despedida. A presença dele não é apenas funcional; ela carrega simbolismo: João Manco 

representa o conhecimento tradicional e oral das rezas, muitas vezes desempenhado por 

leigos respeitados pela comunidade, especialmente em contextos em que não há presença 



 

103 
 

constante de sacerdotes. Na prática das orações fúnebres, como narrada por Almeida, revela-

se uma religiosidade vivida com forte senso de solidariedade e pertencimento. Não se trata 

apenas de seguir dogmas do catolicismo formal, mas de manter vivas práticas que unem a fé 

e a cultura local – uma religiosidade sincrética, comunitária e emocionalmente carregada.  

Por fim, a obra A Ilha Fantástica nos mergulhou no mundo cultural e religioso da 

sociedade boa-vistense. Germano Almeida, partindo da tradição oral para a escrita, tenta 

mostrar a hibridação da cultura do arquipélago herdada durante o tempo colonial e que 

continua a ser veiculada na vida cotidiana do povo após a independência do país.    

  



 

104 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A análise desenvolvida neste trabalho, a partir da obra A Ilha Fantástica, de Germano 

Almeida, permitiu refletir de forma ampla e aprofundada sobre as manifestações culturais e 

religiosas que marcam a identidade da sociedade cabo-verdiana. Dividida em três capítulos, 

a investigação abordou, inicialmente, o contexto histórico de Cabo Verde e da literatura de 

Germano Almeida, para em seguida examinar os elementos culturais presentes na obra como 

a língua, a música, a dança, os casamentos e a culinária e, por fim, refletir sobre os aspectos 

religiosos, as tradições e os rituais de morte. A partir dessa estrutura, torna-se evidente como 

o romance serve não apenas como obra literária, mas também como retrato social e 

documento cultural de um povo em permanente diálogo entre tradição e modernidade. 

No primeiro capítulo, revisitamos a trajetória histórica de Cabo Verde desde o seu 

povoamento, marcado pela colonização portuguesa, pela escravatura e pela formação de uma 

sociedade mestiça, até o momento da descolonização e independência nacional. Esse 

percurso histórico é fundamental para compreender a multiplicidade de influências culturais 

que compõem a identidade cabo-verdiana. O arquipélago, por sua localização geográfica e 

pela sua função histórica como entreposto comercial e zona de cruzamento entre culturas 

europeias e africanas, formou uma sociedade profundamente heterogênea, onde a 

miscigenação não foi apenas racial, mas sobretudo cultural e simbólica. Nesse contexto, 

destaca-se a figura de Germano Almeida como autor que representa essa complexidade 

social com grande sensibilidade. Em A Ilha Fantástica, o autor recupera histórias, crenças, 

valores da sociedade cabo-verdiana, dando voz às personagens comuns, às tradições orais e 

à vivência insular. 

O segundo capítulo, concentrou-se nas manifestações culturais presentes no romance 

A Ilha Fantástica, demonstrando como a cultura cabo-verdiana é celebrada e, ao mesmo 

tempo, criticamente observada ao longo da obra. A língua utilizada na narrativa revela muito 

mais do que uma opção estilística: é um instrumento de valorização da oralidade e das 

expressões populares, que compõem o modo de viver e contar histórias nas ilhas. O 

português usado por Germano Almeida carrega influências do crioulo cabo-verdiano, com 

marcas do falar cotidiano, refletindo a vivência do povo e suas formas de comunicação e 

resistência. Além da linguagem, a música e a dança ocupam lugar central na cultura insular 

representada por Almeida. Os elementos como a morna, mazurca ou o samba não são apenas 



 

105 
 

manifestações artísticas, mas formas de expressão de sentimentos coletivos como a saudade, 

a festa, o sofrimento e a esperança. Esses ritmos atravessam a narrativa como marcas 

identitária profundas, que reforçam o senso de pertença da comunidade. As festas populares, 

os casamentos tradicionais, os batizados e os encontros comunitários revelam a importância 

da coletividade e dos rituais sociais na vida cabo-verdiana. 

A culinária, por sua vez, surge como espaço de memória e afetividade. Os pratos 

típicos, preparados com ingredientes locais e técnicas transmitidas entre gerações, não 

apenas alimentam o corpo, mas simbolizam a partilha, o cuidado e a resistência cultural. Ao 

descrever os hábitos alimentares, como matança do porco, no casamento com produtos 

naturais como prendas, Germano Almeida valoriza os saberes populares e reafirma o papel 

da comida como símbolo de identidade e expressão de uma cultura que se construiu na 

escassez, mas também na criatividade. O terceiro capítulo aprofundou a dimensão religiosa 

e espiritual da sociedade cabo-verdiana, destacando a convivência entre o catolicismo, 

religião dominante, herdada da colonização portuguesa, e as crenças populares, como a fé 

nos santos, os rituais de esconjuras, o uso de amuletos e o respeito aos mortos. Em A Ilha 

Fantástica, a religião aparece como um elemento ambíguo: por um lado, exerce forte 

influência moral sobre os indivíduos e regula as relações sociais; por outro, é muitas vezes 

usada de forma hipócrita, sendo instrumentalizada para justificar comportamentos 

autoritários ou manter privilégios. 

 Almeida denuncia o uso da religião como forma de poder, mas também reconhece 

sua importância enquanto dimensão simbólica e estruturante da vida comunitária. Os rituais 

de morte, por exemplo, demonstram como a fé e a tradição caminham juntas na vivência 

social. As cerimônias fúnebres, as rezas, as promessas e os prantos coletivos não são apenas 

formas de luto, mas também expressões de solidariedade, continuidade e pertencimento. A 

morte, em A Ilha Fantástica, não é vista apenas como fim, mas como parte do ciclo da vida, 

cercada de práticas que garantem o respeito à memória dos que partiram e reforçam os laços 

entre os vivos. Diante disso, concluímos que A Ilha Fantástica é uma obra que, ao mesmo 

tempo que diverte e emociona, propõe uma leitura crítica e profunda da sociedade cabo-

verdiana. Germano Almeida consegue articular elementos históricos, culturais e religiosos 

em uma narrativa que valoriza a identidade local. Sua escrita evidencia as tensões entre o 

tradicional e o moderno, o sagrado e o profano, o individual e o coletivo, que caracterizam 

uma sociedade marcada por heranças coloniais e desafios contemporâneos. 



 

106 
 

A riqueza de detalhes presentes no romance desde os diálogos cheios de oralidade 

até as descrições das festas, das comidas e dos rituais permite ao leitor não apenas conhecer 

a cultura cabo-verdiana, mas também vivenciá-la em sua diversidade e complexidade. 

Assim, ao abordar a língua, a música, a dança, os costumes, a religiosidade e as crenças 

populares, Germano Almeida oferece uma obra que ultrapassa os limites da ficção e se torna 

um verdadeiro espelho da alma cabo-verdiana que se prolonga até na sua diáspora espalhada 

nos cantos do mundo. 



 

107 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALAMEDA, Álvares André, Tratado Breve dos rios da Guiné e Cabo Verde, 1594. 

ALMEIDA, Germano, A ilha Fantástica, Cabo Verde: Ilhéu Editora, 1994. 

ALBURQUERQUE, V. Luís de os Guias Náuticos de Munique e de Évora, p.203, Coimbra 

1956. 

BARROS, Simão origens da colônia de cabo verde, Lisboa, edição Comos, 1939. 

BARCELOS, Christiano José de Senna, Subsídios para a História de Cabo Verde. Cidade 

da Praia: Instituto da Biblioteca Nacional e do Livro, 2003. 

BEAUVOIR, Simone (2008). O segundo sexo II A experiência vivida. (Tradução de 

Sérgio Milliet). Lisboa: Quentzal editores. 

BHABHA, Homi K. O Local da Cultura, Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 

CADAMOSTO, Luís de Viagens de Luís de Cadamosto e Pero de Sintra (prefácio e notas 

de Damião Peres), Academia Portuguesa de História, Lisboa 1948. 

CASTRO, M. L (2003), Cozinha Tradicional de Cabo Verde, Lisboa, 2003: Publicações, 

Europa- América. 

COSTA, Pollyana dos Santos Silva, A formação da identidade cabo-verdiana na obra de 

Germano Almeida, 2018. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradução de Claudio Willer. São Paulo: 

Veneta, 2020. (P. 56–57) 

CHIZIANE, Paulina. Niketche, uma história de poligamia. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2004. 

COHEN, Robin; SHERINGHAM, Olivia, Crioulização cotidiana e ecos diaspóricos: 

Resistência e cooptação em Cabo verde e Luisiana. Esferas, 2013, no 3. 

DIAS, Denis, Monumenta Henricina, Vol. XIV (1460-1469), documento, 31, pp. 103-104, 

Coimbra, 1973; em leitura modernizada foi reproduzido por Magalhães Godinho, 

Documento sobre a Expansão Portuguesa, Vol. III, pp.276-278, Lisboa 1956. 



 

108 
 

DIAS, Juliana Braz. Música cabo-verdiana, música do mundo. África em Movimento. 

Brasília: ABA Publicações, 2012. 

Fernandes Valentim, Manuscrito. 

FERREIRA, Lígia Évora, Cabo Verde: Educar para Diversidade, Edição: Universidade 

Aberta, 1997 

FANON Frantz, Os Condenados da Terra, 1968, Brasileira, editora civilização brasileira 

S. A. 

GOMES EANES de Azurara, Crônica dos Feitos da Guiné. Ed. Denis Dias p.288, Lisboa 

1949. 

GLISSANT, Edouard,Traité du Tout- Monde, Paris: Gilliard. 1997, p.83.  

GLISSANT, Edouard, Poétique de la Relation. Paris : Édition du Seuil, 1990, p.21. 

HALL, Stuart, A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. 7. ed. Rio de Janeiro: Editora 

DP&A, 2003. 

J.M da Silva Marques, Descobrimentos Português Suplemento ao Vol. I, pp.232-233. 

(KAUFMANN, Marielen Priscila; KUBO, Rumi Regina. Os hábitos alimentares das 

populações rurais de Cabo Verde e sua relação com as culturas de sequeiro. 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), 2017. 

LOPES FILHOS, João, Defesa do Patrimônio sociocultural de Cabo Verde  

LOPES FILHOS, João, “ A noite de sete “Costumes populares de Cabo Verde, in Cabo 

Verde- Boletim de Propaganda e Informação N° 146, novembro de 1961, Praia.  

LOPES FILHO, João Defesa do patrimônio sociocultural de Cabo Verde, Lisboa, 1985. 

LARANJEIRAS, Pires Literatura africanas da Expressão Portuguesa, Vol.64, Lisboa, 

Universidade Aberta, 1995, pp.180-185.  

MADEIRA, João Paulo. O processo de construção da identidade e do estado-nação em 

Cabo Verde. 2014.  

MANGO, C. Casamento da etnia papel na Guiné-Bissau: celebração de um pacto entre 

duas pessoas ou duas famílias. 2017. 



 

109 
 

MADEIRA, João Paulo Carvalho et al. Nação e Identidade: a singularidade de Cabo 

Verde. 2015. 

MINTZ, Sydney M. (1996) « Enduring substances, trying theories: the Caribbean 

region as oikoumene » , Journal of the Royal Anthropological Institute, 2 (2), 289–311 

NORA, P. (1993), Entre Memória e História: A problemática dos Lugares, Projeto 

Histórico  

OLIVEIRA, Maria Raquel Álvares Mendes de. A construção da personagem Cabo-

Verdiano: do universo cultural, social e ideológico de Cabo Verde e sua representação 

na prosa de Germano Almeida. 2017. 

PERREIRA, Aristide, O Meu Testemunho Uma Luta Um Partido Dois Países,  

2003. 

PALMIÉ, Stephan (2006) « Creolization and its discontents », Annual Review of 

Anthropology, 35, 433– 56. 

FERRÃO, J. E. M. 1992. A Aventura das Plantas e os Descobrimentos Portugueses, 

Lisboa, IICT 

PEIRANO, Mariza. Rituais ontem e hoje. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 

SILVA, Maria Goreti Varela Freire, uma mulher e os rituais de casamento no interior de 

Santiago (Cabo Verde), ODEERE: Revista Internacional de Relações Étnicas, 2022, 

vol. 7, não. 1, pág. 76-9:2. 

SANT’ANA, Helena; SERRA, Fernando. Práticas alimentares, economia e epidemias: 

uma visão sintética de Cabo Verde entre meados do século XIX e inícios do século 

XX, Actas do colóquio internacional Cabo Verde e Guiné Bissau: Percursos do saber e 

da ciência. Lisboa, IICT-Instituto de Investigação Científica e Tropical, 2013. 

SARAIVA, Maria Clara, Rituais funerários em Cabo Verde: Permanência e 

inovação. Revista da Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, v. 12, p. 121-156, 1998. 

SENGHOR, Léopold Sédar, Liberdade: Tome 1: Negritude e Humanismo, 1964. 

SENGHOR, Léopold Sédar, Lusitanidade e Negritude, Lisboa, 1975, Academia das 

Ciências de Lisboa. In 8° gr.de 58- VI pág.  



 

110 
 

SENGHOR, Léopold Sédar, Noctures, Editions du Seuil, 1961. 

SANCHES, Domingos Semedo. Evolução na Sincronia do Sistema da Língua. 

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

SOUZA, Rafael Francisco Neves de et al. Os Efeitos da imigração: uma análise pós-

colonial de Americanah, de Chimamanda Ngozi Adichie. 2017. 

THIAM, Iba Der, Societé africaines et modernisme, coloque de Dakar, 1997, organisé par 

F.I.CE.ME. A14. 

VEIGA, M.  (2002), O Caboverdianismo em 45 Lições, Praia: INIC 

VIANNA, Magdala França, Crioulização e Crioulidade, Universidade Federal 

Fluminense. 

XAVIER, Lola Geraldes, Germano Almeida, a ficcionalização do tempo da infância 2017, 

(Instituto Politécnico de Macau), China. Instituto Politécnico de Coimbra, Portugal Centro 

de Literatura Portuguesa, Portugal. 

 


