
UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA 

INSTITUTO DE ARTES E DESIGN 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES, CULTURA E LINGUAGENS 

 

 

 

 

 

 

André Vieira Colombo 

 

 

 

 

 

 

Invocações religiosas e esculturas devocionais no processo de conversão indígena nas 

primeiras capelas da Freguesia de São Manoel do Rio Pomba (1767-1811) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Juiz de Fora 

2025 



André Vieira Colombo 

 

 

 

 

 

 

 

Invocações religiosas e esculturas devocionais no processo de conversão indígena nas 
primeiras capelas da Freguesia de São Manoel do Rio Pomba (1767-1811) 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação em Artes, Cultura e 
Linguagens, do Instituto de Artes e 
Design, Universidade Federal de Juiz de 
Fora, como requisito à obtenção do título 
de Mestre em Artes, Cultura e 
Linguagens, Área de concentração: 
Teorias e Processos Poéticos 
Interdisciplinares. 

Área de concentração: Arte, Moda: 
História e Cultura. 

Linha de pesquisa: Arte, Moda: 
História e Cultura. 

Orientadora: Profa. Dra. Raquel Quinet 
de Andrade Pifano (UFJF/IAD) 

 

 

 

 

 

Juiz de Fora 

2025 



Ficha catalográfica elaborada através do programa de geração 
automática da Biblioteca Universitária da UFJF, 

com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Vieira Colombo, André.
     Invocações religiosas e esculturas devocionais no processo de
conversão indígena nas  primeiras capelas da Freguesia de São
Manoel do Rio Pomba (1767-1811) / André Vieira Colombo. -- 2025.
     214 p. : il.

     Orientador: Raquel Quinet de Andrade Pifano
     Dissertação (mestrado acadêmico) - Universidade Federal de Juiz
de Fora, Instituto de Artes e Design. Programa de Pós-Graduação
em Artes, Cultura e Linguagens, 2025.

     1. Rio Pomba. 2. Catequese indígena. 3. Imagens devocionais. 4.
Arte colonial. I. Quinet de Andrade Pifano, Raquel, orient. II. Título.



 

 

André Vieira Colombo

 

 

Invocações religiosas e esculturas devocionais no processo de conversão indígena nas primeiras capelas
da Freguesia de São Manoel do rio Pomba (1767-1811)

 

 

Dissertação apresentada
ao Programa de Pós-
Graduação em Artes,
Cultura e
Linguagens da Universidade
Federal de Juiz de Fora
como requisito parcial à
obtenção do título de
Mestre em Artes, Cultura
e Linguagens. Área de
concentração: Teorias e
Processos Poéticos
Interdisciplinares.

 

Aprovada em 29 de agosto de 2025.

 

 

 

BANCA EXAMINADORA

 

Prof.ª Dr.ª Raquel Quinet de Andrade Pifano - Orientadora

Universidade Federal de Juiz de Fora/UFJF

 

Prof.ª Dr.ª Maria Cecília Simões

Universidade Federal de Juiz de Fora/UFJF

 

Prof.ª Dr.ª Angela Brandão

Universidade Federal de São Paulo/UNIFESP

 

 

Juiz de Fora, 12/08/2025.



Documento assinado eletronicamente por Raquel Quinet de Andrade Pifano, Professor(a), em
01/09/2025, às 14:49, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Angela Brandão, Usuário Externo, em 02/09/2025, às
09:44, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543,
de 13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Maria Cecilia dos Santos Ribeiro Simoes, Professor(a), em
04/09/2025, às 14:04, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no Portal do SEI-Ufjf (www2.ufjf.br/SEI) através
do ícone Conferência de Documentos, informando o código verificador 2549639 e o código CRC
7799A12E.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À maior motivação dessa conquista: minha mãe. 



AGRADECIMENTOS 

 

À Doutora Raquel Quinet Pifano, minha sincera gratidão pela orientação dedicada e 

paciente. Pelos seus conselhos precisos, sua visão crítica e incentivo constante que foram 

essenciais para a realização deste trabalho. Agradeço por compartilhar seu conhecimento 

de modo tão generoso. Foi um artigo seu, a primeira publicação acadêmica sobre arte 

colonial que li, que teve a capacidade de me envolver com a história da arte e moldar a 

minha trajetória. Ter você como minha orientadora agora foi a realização de um sonho 

antigo, que, por contingências da vida, só se concretizou neste momento. 

À Doutora Maria Cecília Ribeiro dos Santos Simões, Professora Permanente do Programa 

de Pós-Graduação em Ciência da Religião da Universidade Federal de Juiz de Fora, pela 

generosidade da participação neste momento especial e pela grande contribuição na banca 

examinadora e pelas valiosas contribuições e sugestões apresentadas na defesa da 

qualificação. Agradeço pelo tardio, porém honroso, reencontro no ambiente acadêmico.  

À Doutora Angela Brandão, Professora dos cursos de graduação e Pós-Graduação em 

História da Arte na Universidade Federal de São Paulo – UNIFESP, minha profunda 

gratidão pelas preciosas contribuições e sugestões apresentadas na defesa da qualificação. 

O olhar atento e a leitura crítica do trabalho e o seu incentivo foram fundamentais para 

aprimorar esta pesquisa na etapa final do meu mestrado. 

À minha família, pais, irmãos e sobrinhos pela compreensão pelas ausências. Ao Carlos 

Renato, Brigitte e Frida por serem um exemplo admirável de ‘tradicional família 

brasileira’. Aos meus colegas de trabalho, das arenas do patrimônio e da memória. Ao 

Renato Ferreira de Souza e Mônica Fonseca Alves pelas primeiras oportunidades de 

trabalhar com arte religiosa e patrimônio cultural. Ao Valtencir Almeida Passos – Val – 

pelo incentivo desde os primeiros dias de amizade e especialmente por ter permitido um 

aprofundamento no campo do patrimônio cultural consignando, com grande 

generosidade, seus conhecimentos.  

Aos amigos pesquisadores. Raphael João Hallack Fabrino pela contribuição e parceria 

nas pesquisas sobre arte religiosa, desde a coorientação do meu trabalho de graduação. 

Aos pesquisadores Carlos Magno Araújo, Rafael Nunes, Fábio Zaratini, Ruy Neto e 

Rafael Gomes pelas oportunidades e debates enriquecedores. Agradecimento especial ao 



amigo Lucas Rodrigues pelas trocas, debates e apoio fundamental na produção e 

formatação deste trabalho. Ao Roberto Zink pela amizade e aos colegas do PPGACL do 

IAD-UFJF pelas oportunidades de trocas. 

Aos amigos Almério Rosas, Betânia Resende, Carlos Henrique Barbosa, Eder Lima, Elza 

Vieira, Flávia Yara, Ieda Calian, Leda Bárbara, Marilene Antonieta, Patrícia Almeida, 

Rafael Zampa, Roberta Salgueiro, Thiago Andrade, Tiago Wierman, Ulisses Passarelli e 

Wendel Costa pelas parcerias e presenças nas pesquisas, nas artes, na poesia e na vida. À 

todas as gentes da arte, aqui representadas pelos queridos Bruna Tostes, Fabrício 

Carvalho, Fernanda Cruzick, Gustavo Stephan, Ione Ribeiro, Laura Neumann, Paulo 

Talarico e Sérgio Neumann. 

Por fim, mas não menos importante, à legião de caboclos d’água que nos olham, de 

espreita, nos remansos dos rios Pomba, Xopotó, Novo...   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

O presente projeto tem como tema de pesquisa as invocações e esculturas devocionais 

utilizadas no processo de conversão indígena nos aldeamentos da Freguesia de São 

Manoel do rio Pomba (1767-1811). Objetiva compreender o papel das devoções e 

esculturas devocionais no processo de catequese e conversão indígena nos aldeamentos 

indígenas da Freguesia de São Manoel do Rio Pomba buscando averiguar se houve 

especificidades e intencionalidades na escolha do repertório devocional e iconográfico 

destinado à tarefa da conversão dos gentios. Também busca refletir sobre o uso dessas 

esculturas devocionais ou imagens de devoção como um dos instrumentos da 

implementação da política teológica, verificando o lugar da escultura devocional no 

projeto de estabelecimento de uma ‘civilização’, na concepção cristã católica. Por fim 

pretende apurar se o uso das imagens serviu ao propósito de combate ao Outro - o 

indígena - como o combate à poligamia, o politeísmo, a antropofogia, a nudez, o 

nomadismo, e através dessas mudanças culturais à inserção de categorias de 

comportamentos das sociedades ocidentais, como a monogamia, a monoteísmo, o 

sedentarismo, etc, inexistentes nas sociedades originárias. 

 

Palavras-chave: Rio Pomba; Catequese Indígena; Imagens devocionais; Arte colonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

This research project focuses on the devotional invocations and sculptures used in the 

process of Indigenous conversion in the settlements of the Parish of São Manoel do Rio 

Pomba (1767–1811). It aims to understand the role of devotions and devotional sculptures 

in the catechization and conversion of Indigenous peoples in the settlements of the Parish 

of São Manoel do Rio Pomba, seeking to determine whether there were specific features 

and intentional choices in the devotional and iconographic repertoire intended for the task 

of converting non-Christians. It also seeks to reflect on the use of these devotional 

sculptures or devotional images as one of the instruments for implementing theological 

policy, examining the place of devotional sculpture within the broader project of 

establishing a “civilization” in the Catholic Christian conception. Finally, it intends to 

investigate whether the use of images served the purpose of combating the “Other” — the 

Indigenous person — by opposing polygamy, polytheism, anthropophagy, nudity, and 

nomadism, and through these cultural changes, promoting the adoption of behavioral 

categories of Western societies, such as monogamy, monotheism, and sedentarism, which 

were absent in the original societies. 

 

Keywords: Rio Pomba; Indigenous Catechization; Devotional Images; Colonial Art 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

(Fig. 1) Planta Geral da Capitania de Minas Gerais. No retângulo em destaque o Vale do 

Rio Pomba mostrado em detalhes adiante, na Figura 2. A marcação em “X” indica os 

Sertões do Leste. Fonte: Biblioteca Nacional Digital – BND...........................................71 

 

(Fig. 2) Recorte da Planta Geral da Capitania de Minas Gerais mostrando o Vale do Rio 

Pomba. Nos Sertões do Leste, as tribos indígenas aparecem destacadas em retângulos. 

Fonte: Biblioteca Nacional Digital – BND.......................................................................74 

 

(Fig. 3) Gravura de Johann Moritz Rugendas retratando índios Coroatos e Coropós (1802-

1858). Fonte: Biblioteca Nacional Digital – BND............................................................75 

 

(Fig. 4) Dança do Puris. Gravura de Johann Moritz Rugendas em que fica clara a 

aproximação entre colonos e indígenas. Fonte: Biblioteca Nacional Digital – 

BND.................................................................................................................................86 

 

(Fig. 5) Primitiva imagem de São Manoel. Século XVIII. Fonte: Foto do 

autor...............................................................................................................................105 

 

(Fig. 6) Imagem retabular de São Manoel. Século XVIII. Fonte: Foto do 

autor...............................................................................................................................105 

 

(Fig. 7) Imagem primitiva de Nossa Senhora das Mercês. Fonte: Foto do 

autor...............................................................................................................................106 

 

(Fig. 8) Imagem retabular de Nossa Senhora das Mercês. Fonte: Foto do 

autor...............................................................................................................................106 

 

(Fig. 9) Primitiva imagem de São José, da Capela de São José do Barroso (at. Paula 

Candido). Fonte: Foto do autor.......................................................................................107 

 

(Fig. 10) Imagem primitiva de Nossa Senhora das Dores. Fonte: Foto do 

autor...............................................................................................................................108 

 

(Fig. 11) Imagem retabular de Nossa Senhora das Dores. Fonte: Foto do 

autor...............................................................................................................................108 



(Fig. 12) Imagem de São José de Botas. Século XVIII (Coleção particular). Fonte: Foto 

do autor..........................................................................................................................110 

 

(Fig. 13) Imagem de São José. Século XVIII (São José do Xopotó, Alto Rio Doce). Fonte: 

Foto do autor..................................................................................................................110 

 

(Fig. 14) Imagem de São José. Século XVIII (São José do Barroso, Paula Cândido). 

Fonte: Foto do autor.......................................................................................................110 

 

(Fig. 15) Imagem de São José. Século XVIII (São José do Paraopeba. Tocantins, MG). 

Fonte: Fotos do autor......................................................................................................110 

 

(Fig. 16) Parte posterior da imagem de São José de Botas. Século XVIII (Coleção 

particular). Fonte: Foto do autor.....................................................................................110 

 

(Fig. 17) Parte posterior da imagem de São José – século XVIII (São José do Xopotó – 

at. Alto Rio Doce). Fonte: Foto do autor.........................................................................110 

 

(Fig. 18) Parte posterior da imagem de São José – século XVIII (São José do Barroso – 

At. Paula Cândido). Fonte: Foto do autor.......................................................................110 

 

(Fig. 19). Imagem primitiva de São Manoel. c. 1767. Madeira policromada. 0,49 x 0,22. 

Foto do autor..................................................................................................................133 

 

(Fig. 20). Imagem retabular de São Manoel. c. 1771. Madeira dourada e policromada. 

1,20 x 0,52. Foto do autor...............................................................................................133 

 

(Fig. 21) Primitiva imagem com a representação de São Manoel Mártir, após restauração 

recente. Foto do autor.....................................................................................................136 

 

(Fig. 22) À Direita, São Manoel Mártir, com estigmas nas mãos, integra o acervo do 

“Retábulo dos Mártires do Marrocos”, do Museu da Ordem Franciscana do Porto – 

Portugal..........................................................................................................................138 

 

(Fig. 23) São Manoel Mártir – Embaixador da Pérsia e advogado da paciência. Estampa 

procedente da “loja de José da Fonseca, em Arsenal, Portugal – Coleção 

Particular........................................................................................................................140 



(Fig. 24) Estampa com representação de São Manoel Mártir. In: FARIA, Manoel 

Rodrigues. História da Vida do Glorioso Martyr S. Manoel. Typogaphia de G. M. 

Martins. Lisboa. 1846....................................................................................................140 

 

(Fig. 25) São Manoel e seu algoz. Sem data. Fonte: Acervo histórico Municipal de Marco, 

CE..................................................................................................................................140 

 

(Fig. 26) São Manoel com estigmas. Séc. XVIII. Coleção 

Particular........................................................................................................................140 

 

(Fig. 27) Detalhe. São Manoel Mártir. Portugal. Coleção Luis 

Montalvão......................................................................................................................141 

 

(Fig. 28) São Manuel – Detalhe da pintura de Forro. Séc. XVIII. Caeté, 

MG.................................................................................................................................141 

 

(Fig. 29) São Manoel. Caeté, MG. Séc. XVIII. Fonte: OLIVEIRA, 

2002...............................................................................................................................142 

 

(Fig. 30) São Manoel. Igreja de São Francisco. Mariana, 

MG.................................................................................................................................142 

 

(Fig. 31) São Manoel. Igreja de São Gonçalo Garcia. São João del-Rei-

MG.................................................................................................................................142 

 

(Fig. 32) São Manoel. Igreja de Nossa Senhora das Mercês. São João del Rei-

MG.................................................................................................................................142 

 

(Fig. 33) Imagem de São Manoel da Paciência. Museu Histórico de Rio Pomba. Sem data. 

Digitalização pelo autor.................................................................................................143 

 

(Fig. 34: A – B) Vista frontal e posterior da imagem retabular de São Manoel da 

Paciência. Foto: Sergio Neumamm (2020).....................................................................145 

 

(Fig. 35: A – B) Vistas lateral esquerda e direita da imagem retabular de São Manoel da 

Paciência. Foto: Sergio Neumamm (2020).....................................................................146 

. 



(Fig. 36) Pacientia (1540), impressão alegórica de Hans Sebald Beham. Fonte: 

Wikimedia Commons....................................................................................................152 

 

(Fig. 37) Cesare Ripa e Jean Baudoin. Pacience, Iconologie, 1643, parte II. Fonte: 

Wikimedia Commons....................................................................................................152 

 

(Fig. 38) Antônio Francisco Lisboa. Cristo da Paciência. Séc. XVIII. Rio Espera - 

MG.................................................................................................................................152 

 

(Fig. 39) Alegoria da Caridade. Cesare Ripa. Séc. XVI.................................................152 

 

(Fig. 40) S. Vicente de Paulo. Séc. XIX. Igreja Matriz de Dores do 

Turvo.............................................................................................................................152 

 

(Fig. 41 A e B) Primitiva imagem de Nossa Senhora das Dores - Sem as vestes e com as 

vestes. Séc. XVIII. Fonte: Foto do autor.........................................................................158 

 

(Fig. 42) Conjunto do Calvário (Transição do século XVIII para o século XIX). Fonte: 

Foto Thiago Wierman....................................................................................................164 

 

(Fig. 43) Registro da participação da Caixa de esmolar, com representação de um 

Calvário, procedente de Dores do Turvo em exposição no Rio de Janeiro em 1907. Fonte: 

Cessão Clair Rodrigues..................................................................................................167 

 

(Fig. 44) Primitiva imagem de Nossa Senhora das Dores (imagem de vestir, articulada e 

com olhos de vidro e cabeleira natural) datável da década de 1780. Foto Thiago 

Wierman........................................................................................................................168 

 

(Fig. 45) Imagem de Nossa Senhora das Dores, integrante do Calvário originalmente 

instalado no camarim do retábulo-mor (imagem de talha inteira, com olhos de vidro) 

datada de década 1800. Foto Thiago Wierman...............................................................168 

 

(Fig. 46 (A) e (B)). Vista frontal e lateral da imagem de Nossa Senhora das Mercês. 

Acervo da Igreja Matriz de Nossa Senhora das Mercês. Foto: André 

Colombo........................................................................................................................175 

 



(Fig. 47 (A) e (B)). Vista frontal e posterior da imagem de Nossa Senhora das Mercês. 

Acervo da Igreja Matriz de Nossa Senhora das Mercês. Foto: André 

Colombo........................................................................................................................176 

 

(Fig. 48) Nossa Senhora da Conceição. Séc. XVIII. Museu Histórico Júlio de Castilhos. 

Porto Alegre. Fonte: Wikimedia Commons...................................................................177 

 

(Fig. 49 (A) e (B)) Imagem de Nossa Senhora das Mercês. Vista frontal e posterior. Foto 

do autor..........................................................................................................................189 

 

(Fig. 50) Detalhe do medalhão escudo. Imagem de Nossa Senhora das Mercês. Vista 

frontal e posterior. Foto do autor....................................................................................180 

 

(Fig. 51) Apropriações do esquema iconográfico de Nossa Senhora do Manto. Fonte: 

LUCÍA GÓMEZ-CHACÓN, Diana (2014): "Virgen de la Misericordia", Base de datos 

digital de Iconografía Medieval. Universidad Complutense de 

Madrid...........................................................................................................................182 

 

(Fig. 52) A Virgem da Misericórdia nas diversas ordens religiosas. Fonte:  LUCÍA 

GÓMEZ-CHACÓN, Diana (2014): "Virgen de la Misericordia", Base de datos digital de 

Iconografía Medieval. Universidad Complutense de 

Madrid...........................................................................................................................182 

 

(Fig. 53) Representação escultórica “La Virgen de laMisericordia". Fonte: 

https://www.ucm.es/bdiconografiamedieval/virgen-de-misericordia...........................183 

 

(Fig. 54) Nossa Senhora das Mercês. Pernambuco. Séc. XVIII. Fonte: 

https://www.galeriaalphaville.com.br/leiloes/212/lote/114...........................................183 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE TABELAS E GRÁFICOS 

 

Tabela 1: Santos padroeiros das capelas criadas na F.S.M.R.P durante o vicariato do 

Padre Manoel de Jesus Maria.........................................................................................102 

Tabela 2: Padroeiros das capelas criadas durante o vicariato do Padre Manoel de Jesus 

Maria..............................................................................................................................103 

Gráfico 1: Classificação dos oragos por ciclo iconográfico...........................................104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AHU – Arquivo Histórico Ultramarino 

AEPSMRP – Arquivo Eclesiástico da Paróquia de São Manoel de Rio Pomba 

AHPNSD – Arquivo Histórico da Paróquia de Nossa Senhora das Dores, Dores do Turvo 

AN-RJ – Arquivo Nacional, Rio de Janeiro 

AEAM – Arquivo Episcopal da Arquidiocese de Mariana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.............................................................................................................19 

 

CAPÍTULO 1: O IMPÉRIO PORTUGUÊS E A IGREJA ROMANA: COLONIZAÇÃO 

E CATEQUESE...............................................................................................................30 

 

1.1 A formação da política teológica do Império 

Português................................................................................................................30 

1.2 Os jesuítas e o programa catequético no Brasil colônia.....................................38 

1.3 Theatrum Sacrum: O sistema de representação na arte religiosa no século XVII 

e XVIII...................................................................................................................58 

1.4 Decoro, decência e conveniência na representação artístico-

religiosa..................................................................................................................65 

 

CAPÍTULO 2: OS SERTÕES DO RIO POMBA: FRONTEIRA INDÍGENA E 

CATEQUESE..................................................................................................................70 

 

2.1 Antecedentes da criação da Freguesia de São Manoel do Sertão do Rio Pomba 

(1718-1767)............................................................................................................70 

2.2 A criação da Freguesia, os agentes e as estratégias de colonização e catequese 

(1767-1811)............................................................................................................77 

2.3 As devoções implantadas e as capelas criadas na Freguesia de São Manoel do 

Sertão do Rio Pomba (1767-1811)........................................................................101 

 

CAPÍTULO 3: A INSERÇÃO DOS PRIMEIROS ORAGOS NO SERTÃO DO POMBA: 

DAS IMAGENS DE DEVOÇÃO PARTICULAR ÀS IMAGENS DESTINADAS AO 

CULTO COLETIVO.....................................................................................................117 

 

3.1 Imagem de devoção, escultura devocional e outras 

terminologias........................................................................................................118 

3.2 As imagens de São Manoel Mártir ou São Manoel da Paciência.....................132 

3.2.1 A imagem de São Manoel, de devoção do Padre Manoel Jesus 

Maria...........................................................................................................135 

3.2.2 A imagem de culto de São Manoel da Paciência.................................143 

3.3 As imagens de Nossa Senhora das Dores da Capela de Dores do 

Turvo....................................................................................................................155 



3.3.1 A imagem primitiva de Nossa Senhora das Dores, da devoção de José 

Nunes Vieira...............................................................................................156 

3.3.2 A imagem de Nossa Senhora das Dores, do Calvário.........................164 

3.4 As imagens de Nossa Senhora das Mercês......................................................171 

3.4.1 A imagem primitiva............................................................................175 

3.4.2 A imagem de culto/retabular/ou de vulto............................................178 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................................188 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS.......................................................................198 

 



19 

 

INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa busca identificar a implantação das devoções religiosas católicas e 

da imaginária devocional no âmbito da Freguesia de São Manoel do Rio Pomba e Peixe, durante 

o vicariato do Padre Manoel de Jesus Maria (1767-1811). Para o desenvolvimento desta 

pesquisa, partimos de dois tipos de fontes de naturezas distintas, porém complementares: um 

conjunto de imagens selecionadas criteriosamente e as fontes primárias e secundárias, 

associadas aos seus contextos de implantação. A partir da bibliografia principal disponível 

sobre a Freguesia, tanto a produzida ao longo do século XX por memorialistas como PALMA 

(1918), CASTRO (1987), SANTIAGO (2016) quanto à produção acadêmica no início do século 

XXI por pesquisadores como CASTRO (2010) e PAIVA (2010), temos o objetivo de enfocar 

o processo de implantação da religião católica nesta complexa unidade político-religiosa. 

Esse trabalho é uma continuidade das pesquisas desenvolvidas durante o curso de 

graduação em História, quando pesquisei “A contribuição de Antônio Benedito de Santa 

Bárbara – Mestre Santa Bárbara – para a arte sacra na Zona da Mata mineira”, trabalho 

defendido em 2018. Com a experiência profissional e atuação prática de pesquisa para 

identificação e catalogação através de inventários de acervos culturais e na elaboração de 

processos de proteção de bens culturais, materiais e imateriais, por tombamento e registro, 

desenvolvidos nessa região específica há mais de duas décadas, me senti motivado a repensar 

esses objetos enquanto suportes de memórias. Pensar quais memórias e quais histórias essas 

imagens contam e quais histórias elas soterram. Mais que isso, quais outras histórias elas 

permitem contar. Uma série de questões me incitaram a propor essa pesquisa. 

Como se deu o processo de catequese para a conversão dos povos originários ao 

catolicismo na Freguesia de Rio Pomba? Foram as devoções e as imagens inseridas nessa 

Freguesia escolhidas intencionalmente? Em que medida essas devoções escolhidas 

contribuíram para o projeto colonizador? Como se deu a recepção das imagens de culto pelos 

povos indígenas? Em que medida as imagens e devoções corroboraram para a alteração cultural 

imposta aos povos colonizados? De que maneira esse processo contribuiu para a dominação e 

a tomada de seus territórios? As imagens sacras enquanto representações visuais serviram a 

objetivos teológicos específicos? Quais os sentidos discursivos intencionais esses objetos 

rituais são depositários? Até que ponto o argumento de civilização ultimou em processos de 

epistemicídio? Quais devoções foram priorizadas e quais foram preteridas ou proibidas?  

A partir desses questionamentos que me levaram para a pesquisa do tema compreendi que 

eles constituíam lacunas na produção historiográfica regional. Reconheço que o conjunto das 



20 

 

questões evidencia também grande complexidade, o que demandou grande esforço e 

aprofundamento e adequações ao projeto original, visto que seria necessário um trabalho de 

maior envergadura que certamente foge às condições temporais de execução dessa pesquisa. 

Mas esperamos discutir, a partir de uma seleção recortada dos acervos disponíveis parte dessas 

questões, sem pretensão de esgotamento da tarefa. Para promover inflexões sobre esse tema foi 

necessário produzir um balanço sobre o estado da questão dos estudos sobre as imagens 

devocionais no contexto da história da arte desenvolvida no Brasil, o que já se constituiu um 

trabalho extenso. 

Recordo uma passagem de uma obra de Sinval Santiago que tem status de ‘história 

oficial’ de Rio Pomba, publicada e reeditada com recursos públicos, que se estabeleceu como 

um marco para o desenvolvimento do meu interesse pelo tema. Extraio dela o trecho 

emblemático: 

 

A submissão dos índios existentes no antigo sertão pombense ao Padre Jesus 

Maria foi realmente a grande conquista alcançada pela civilização; é a página de 

ouro da História do Pomba em que Manoel de Jesus manifestou-se potente e 

cheio de fé pela salvação de tantas almas, que depois passaram para o grêmio da 

Igreja; foi, enfim, sublime epopéia que o tornou digno de aplausos da cristandade e 

considerado grande vulto, embora não tenha até hoje um monumento comemorativo... 

Como testemunhos autênticos desses tempos, entre os primitivos pombenses 

ainda existem dois sinos da torre da Matriz, bem como a linda imagem de São 

Manoel, padroeiro da freguesia do mesmo nome do seu fundador, que na mansão 

beatífica goza o prêmio dos benefícios que prestou às tribos indígenas do Pomba, 

quando ia de aldeia em aldeia derramar as luzes do Evangelho, como o fizeram os 

apóstolos quando espalhados pelo mundo (SILVEIRA, 1918, apud SANTIAGO, 

2016, p. 84 – Grifo nosso) 

 

A passagem selecionada fornece muitos elementos para uma discussão fértil e necessária. 

Dela extraio alguns subsídios que motivaram a proposição dessa pesquisa: a ideia da escultura 

devocional – tratada pelo autor sob a designação genérica de ‘imagem’ - como ‘testemunho 

autêntico’ de um processo de catequese e conversão indígena, visto como civilizador e salvífico. 

Processo esse que teve, no universo do objeto dessa pesquisa, o protagonismo da emblemática 

figura do padre ‘mulato’ Manoel de Jesus Maria, aclamado por seus feitos políticos e religiosos 

pela memória e por uma historiografia tradicional. A elevação desses objetos de função 

estritamente ritual à condição de objetos artísticos pela política de patrimônio, memória e 

construção de identidade nacional e os desdobramentos daí decorrentes, com suas contribuições 

e contradições, têm nos desafiado a refletir e evocar os múltiplos sentidos desses objetos 

materiais. 



21 

 

O reconhecimento do papel da Igreja e da religiosidade católicas na colonização das 

colônias portuguesas é fartamente discutido pela historiografia. No entanto esse trabalho versa 

sobre um contexto geográfico pouco estudado, considerado por alguns pesquisadores como 

uma freguesia ‘sui-generis’ (TRINDADE: 1953, SANTIAGO:1991, PAIVA: 2009, CASTRO: 

2010) pelo fato dela ter sido criada para a catequese indígena. Constata-se, a partir dessa 

bibliografia, que as abordagens desenvolvidas pelos autores se relacionam diretamente ao 

processo político e religioso, de catequese e exploração da terra 

Muito indiretamente esses estudos fazem alusão aos elementos estratégicos e 

constitutivos deste processo como as invocações e imagens religiosas usadas na conversão 

indígena. Essas menções contribuem para a identificação e constituição de novas fontes 

documentais ou novas abordagens sobre elas. Procuramos apurar, através dos documentos 

produzidos pelos religiosos (requerimentos, relatórios paroquiais etc.) e por requerimentos de 

colonos estabelecidos na Freguesia, com informações mais diversas sobre o empreendimento 

religioso, como requerimentos de provisões para construção e bênçãos de capelas, onde 

normalmente se apresentavam relatos e justificativas, prestações de contas sobre arrecadação e 

despesas, requerimento para implantação de festas e ritos específicos.  

No caso dos requerimentos de provisões para construção de capelas, normalmente feita 

por posseiros, leigos já instalados nos sertões da Freguesia, pode se identificar os requerentes, 

que se apresentavam, com relatos de suas vivências religiosas coletivas à Coroa. Essas fontes 

são ricas para compreender a origem e vinculação desses requerentes aos movimentos religiosos 

presentes na Capitania. Os pedidos de autorização de bênçãos de capelas e o requerimento para 

implantação de festas e ritos específicos por parte do Cura da freguesia normalmente se 

apresentava com relatos das condições materiais, quase sempre precárias, e dedicavam-se ao 

argumento e defesa das necessidades sempre com justificativas políticas e religiosas. 

Constatamos que as realidades das diversas capelas das localidades nascentes eram 

bastante diferentes. A precariedade material das capelas dedicadas exclusivamente à catequese 

indígena, normalmente construída por iniciativa do próprio vigário, era frequentemente 

denunciada e estava sempre associada à dificuldade de arrecadação das taxas dos fregueses 

(predominantemente indígenas) e à falta ou constante atrasos dos provimentos reais. Nos 

registros de prestações de contas sobre arrecadação e despesas com as construções das capelas 

e constituição dos materiais básicos à decência do culto nota-se que as obras eram sempre 

fracionadas, parceladas, e extremamente morosas.  

Verificamos que a implantação de irmandades leigas foi uma alternativa para organização 

do culto e de suas condições materiais fora dos aldeamentos. Já no interior dos aldeamentos, 



22 

 

essa estratégia não funcionava. Na Capela das Dores (atual Dores do Turvo), por exemplo, 

estabeleceu-se inicialmente uma Irmandade devotada à padroeira formada por moradores de 

maior poder econômico em 1793. A dedicação e zelo dos fiéis, as vultosas doações em dinheiro 

e mercadorias e a cessão de negros escravizados para a execução de obras da Capela fizeram 

com que a mesma tivesse, em menos de vinte anos de sua provisão real para construção, 

condições materiais muito superiores à própria Igreja Matriz à qual estava vinculada.  

Constatou-se ainda, tanto no caso da sede da Freguesia como nas localidades vinculadas, 

que os esforços para a constituição das capelas dos padroeiros para os brancos e indígenas eram 

priorizados, enquanto as capelas de devoções negras eram sempre relegadas para um segundo 

momento. Mesmo nas localidades mais ricas, como na Capela das Dores, a organização das 

irmandades para negros e pardos era postergada e só acontecia após as suas capelas de 

padroeiros estarem em plena condição de culto, demonstrando que todo o investimento era 

canalizado para o atendimento das necessidades das elites dominantes. Tem sido possível 

também promover a identificação das imagens devocionais que estiveram presentes como 

centro de culto nas diversas localidades da Freguesia através dos relatos de bispos visitadores 

e outras autoridades eclesiásticas com ordens e incumbências superiores, como os registros das 

viagens pastorais, a exemplo do rico relato produzido por Dom Frei da Santíssima Trindade 

entre 1821 e 1825. 

A escultura religiosa é uma categoria de objeto que tem recebido a atribuição de muitos 

sentidos diversos do original. Seu sentido e objetivo primário é o de representação de um 

personagem religioso. Um artífice colonial não a fazia para deleite próprio ou para a fruição 

‘artística’ de terceiros. A característica de trabalho coletivo e a falta da autonomia do artesão e 

de sua obra, mantinham esses objetos circunscritos à sua finalidade ritualística, o que não 

significa que não havia a presença de tradições e preceitos estéticos. Mas as normas 

estabelecidas e as estratégias de controle das formas de representação, baseada em modelos 

predeterminados, delimitavam esses objetos a essa concepção primordial.  

Após a fatura de uma escultura religiosa pelo escultor e sua policromia, normalmente 

feita por diferentes artífices, esses objetos eram entronados para a veneração permanente. 

Diversos agentes e práticas rituais os ascendem à condição de objeto aurático, desde o ato de 

‘benzimento’ – prática restrita a determinadas categorias de religiosos que eram habilitados, 

segundo rígidas prescrições institucionais. A aura desses objetos era produzida em um processo 

complexo, no qual interagiam preceitos institucionais e da recepção do fiel, com a assimilação 

do significado comunicado pelo objeto simbólico. 



23 

 

A disposição física em local privilegiado do templo – os retábulos - elevava esses objetos 

antes inanimados à condição de representação de figuras sagradas cuja exemplaridade deveria 

ser seguida. Apesar do grande impacto das esculturas e dos outros arranjos cênicos em função 

da visualidade, as imagens em si não se configuravam como objetos autônomos para a 

transmissão das mensagens catequéticas. Outros papéis de mediação são necessários e 

complementares. Era através do catecismo continuado, que incluía a rememoração das 

hagiografias e a tradução dos atributos presentes na sua iconografia e na eloquência teatral das 

festas religiosas que a história de um santo era difundida. Todo esse conjunto representativo da 

catequese e da arte colonial luso-brasileira, Hansen considera como “um teatro de princípios 

teológico-políticos, o theatrum sacrum” (HANSEN, 1995, p. 43-44). Também nos sermões 

praticados nas missas comuns e solenes se incorporavam discursos e tradições em consonância 

com o projeto catequético e político. 

Se os artistas coloniais não usufruíram do status e não alcançaram as condicionantes 

capazes de elevá-los à condição moderna de artista, que passaria a vigorar na Europa pós-

renascimento, suas obras, no entanto, receberiam tardia e anacronicamente as influências da 

modernidade. A necessidade de identificar na cultura da antiga colônia uma identidade nacional 

levou os modernistas a estabelecerem um olhar especial para a produção da arte religiosa 

desenvolvida no interior do Brasil. Com isso ocorreu a eleição e o agigantamento de Antônio 

Francisco Lisboa, conhecido por ‘Aleijadinho’ como “gênio do barroco mineiro”, a despeito de 

invisibilizações e apagamentos de muitos outros artífices. Essa visão de que ele teria sido capaz 

de caldear as tradições religiosas e promover resultados estéticos originais alçou a arte religiosa 

produzida especialmente em Minas Gerais à condição de patrimônio nacional.  

No âmbito acadêmico, os estudos das produções regionais e a frequência de estudos 

comparativos, formais e estilísticos por pesquisadores, grupos de estudos e programas de pós-

graduação em história da arte colonial evidenciam a permanência desse interesse sobre esses 

objetos. Esses diversos aspectos demonstram como a escultura religiosa se caracteriza como 

um objeto polissêmico. Há certamente outras facetas desses objetos passíveis de serem 

exploradas. Retomando o imaginário devocional como objeto ritual, ou seja, destinado às 

atividades religiosas, há que se pensar nos processos de recepção dessas imagens. Destinada 

originalmente ao fortalecimento e reafirmação do catolicismo entre os católicos, em especial 

durante os momentos de crise, com a reforma religiosa, o recurso estético escultórico, por seu 

forte apelo visual, será destinado também à conversão e a catequização de populações 

originárias nos territórios coloniais. 



24 

 

Para que possamos estabelecer os caminhos da pesquisa, partindo da orientação teórico-

metodológica, buscamos promover um breve balanço historiográfico e crítico sobre a 

sedimentação dos saberes produzidos sobre os estudos da imaginária devocional brasileira. 

Embora as diversas vertentes desses estudos tenham trazido contribuições para a constituição 

do campo de pesquisa, é importante abordá-los de forma crítica. A revisão da literatura e da 

historiografia revela um quadro complexo de abordagens e perspectivas, refletindo a 

complexidade e a diversidade da própria imaginária religiosa no Brasil. Por outro lado, revela 

também as possibilidades de novas inflexões, a partir da sedimentação desse campo. 

No início do século XX os estudos sobre a imaginária brasileira tiveram o enfoque em 

duas perspectivas distintas: uma de ordem formal-estilística e outra mais focada nas produções 

de ordens religiosas e conventuais. A primeira buscava classificar as produções a partir das 

referências dos grandes movimentos artísticos europeus, especialmente maneirismo, barroco e 

rococó, que aqui teriam sido reproduzidos, a partir dos escritos de Lúcio Costa. Essa vertente 

seria questionada mais tarde, como veremos adiante. A segunda parte do entendimento deque 

as oficinas conventuais e ordens religiosas produziram um conjunto de imagens que, por 

condicionantes teológicas e corporativas, guardam especificidades, conformando 

entendimentos de que a imaginária colonial pode ser classificada de acordo com ordens 

religiosas, como jesuítas, beneditinas, dominicanas, franciscanas, carmelitas etc. Também 

prosperou, muito em decorrência dessas perspectivas anteriores, a perspectiva das escolas 

regionais, que busca classificar a imaginária produzida em regiões específicas da Colônia com 

características próprias. Nessa classificação a imaginária passou a ser identificada como 

vinculada às escolas maranhense, pernambucana, baiana, paulista, mineira etc.  

Em Minas Gerais, desenvolve-se um forte enfoque na produção encomendadas pelas 

irmandades leigas, especialmente apoiadas em um dado histórico relativamente controverso 

que foi a proibição da presença das Ordens primeiras. Muitos desses estudos se articulam a 

partir das ideias de “barroco mineiro” e “rococó”, associadas à construção da imagem de 

Antônio Francisco Lisboa, como ‘escultor genial’. Dezenas de escultores ficaram ofuscados 

pelo nome do Antônio Francisco Lisboa até o final do século XX. Em decorrência dessa 

situação em busca da identificação de outros escultores, diversos “mestres” regionais vêm 

sendo elencados, em uma lista extensa que teria sido inaugurada pela oficina reconhecida como 

do “Mestre de Piranga”. As pesquisas seguiram com abordagens com a perspectiva de 

identificação e reconhecimento de ‘oficinas regionais’, desenvolvidas em torno de artífices hoje 



25 

 

conhecidos por ‘nomes de comodidade’. Esses nomes atribuídos a diversos ‘mestres incógnitos’ 

teria, nesse procedimento central, explicitado a sua maior incoerência anacrônica.  

Mesmo os estudos acadêmicos assimilam essas classificações de tendência 

mercadológica, como o agrupamento de obras atribuídas a nomes de comodidade como Mestre 

Piranga, Mestre de Sabará, entre muitos outros. O estabelecimento dessa prática enfrentada 

mesmo pelos estudos críticos ignora a inexistência do estatuto da “arte” desses objetos já que 

eram, em seu contexto original objetos rituais, por não terem sido produzidos com a intenção 

de servir à fruição estética pura e desinteressada, e seus artífices não gozavam de status de 

artista, na concepção moderna. Como afirma PIFANO (1998, p.127) do contrário não seriam 

necessários tantos esforços para a identificação dos possíveis autores, ou, acrescentando, dos 

nomes desses incógnitos “mestres”. Por outro lado, também embasado no isolamento da 

Capitania de Minas Gerais, ao estudar os santeiros populares de várias regiões, José Alberto 

Nemer compreende que esse isolamento teria permitido a produção de expressões escultóricas 

populares muito peculiares, vistas como manifestação de ‘criatividade’ (NEMER, 2007). 

Ressalte-se que grande parte das pesquisas realizadas sobre o tema no Brasil se 

relacionam ao desenvolvimento de projetos oriundos das políticas públicas de preservação do 

patrimônio cultural, em diversas instâncias. Essas, por sua vez são herdeiras diretas do processo 

de ‘artificação’ da produção artística colonial brasileira, no âmbito das políticas modernistas e 

nacionalistas do século XX. Entre os trabalhos mais relevantes podemos citar a pesquisa de 

Wanda Martins Lorêdo, conservadora e restauradora do IPHAN, que organizou um dicionário 

de identificação hagiológica e iconográfica onde buscou classificar as representações religiosas 

encontradas no Brasil a partir de funções sociais exercidas pelos personagens sacros a partir da 

análise da indumentária (LORÊDO, 2002, p.8). A iniciativa traz propostas complementares de 

análises iconográficas, embora também apresente restrições e possibilidades de imprecisões de 

uso em função de especificidades locais, como mudanças iconográficas etc. 

Em âmbito nacional, a partir da implantação do Programa de Especialização em 

Patrimônio, com o curso de Mestrado Profissional, PEP-IPHAN, foi organizado o Guia de 

Identificação de Arte Sacra “com o objetivo de subsidiar as ações dos órgãos públicos e 

privados sobre a identificação, catalogação e preservação do patrimônio sacro brasileiro” 

(FABRINO, 2012). Tanto no âmbito acadêmico quanto no âmbito dos órgãos de proteção do 

patrimônio cultural, a imaginária sacra brasileira e seus estudos iconográficos têm sido objeto 

de importantes abordagens. Destaca-se também a fundação do Centro de Conservação e 

Restauração - CECOR, do Centro de Estudos da Imaginária Brasileira, do Congresso 

Internacional de Escultura Devocional, da Revista Imagem Brasileira, projetos relacionados à 



26 

 

Universidade Federal de Minas Gerais – UFMG. A criação do Curso Técnico em Restauração 

na FAOP-UFOP, entre outros programas, é um marco de inestimável valor no processo de 

conhecimento e valorização da imaginária mineira. 

Após a produção dos modernistas, e ainda sob intensa influência deles, surge a revista 

BARROCO, destinada ao estudo sistemático do barroco em suas várias manifestações, em 

Minas, no Brasil e no mundo (DE CARVALHO MATOS, 1970). Dirigida por Afonso Ávila, a 

partir de 1969, com a colaboração de diversos colaboradores, ela mantém o foco sobre a arte 

sacra mineira até a atualidade, atuando como grande difusora dos estudos de imaginária e 

inspiração para grupos que vão, posteriormente, se especializar em imaginária. 

Entre os frutos desses programas, com enfoque no patrimônio cultural sacro, podem se 

destacar que os estudos iconográficos dos acervos de escultura devocionais presentes nas igrejas 

de Minas Gerais, enfocando as obras contempladas pelo Programa de Inventário de Bens 

Móveis do IPHAN, têm sido abordados com importantes resultados para a compreensão da 

produção e circulação de arte religiosa na Capitania de Minas Gerais, seguindo uma proposta 

de classificação das esculturas em três ciclos principais: dos santos [hagiológico], de Jesus 

Cristo [cristológico] e de Nossa Senhora [mariológico] (ALVES, 2017, p. 69).  

Olinto dos Santos Filho descreve em seu texto “Características específicas e escultores 

identificados” (SANTOS FILHO, 2005, p. 123), segundo capítulo do basilar ‘Devoção e Arte’, 

organizado por Beatriz Coelho, as características e os aspectos formais e estilísticos dos 

principais escultores identificados no âmbito daquela publicação. São elencados Francisco 

Xavier de Brito (? -1751), Francisco de Faria Xavier (? -1759), José Coelho de Noronha (1704-

1765), Francisco Vieira Servas (1720-1811), Antônio Francisco Lisboa, o Aleijadinho (1738-

1814), Padre Félix Lisboa (1755-1838), Manoel Dias (ativo a partir de 1790), Vicente 

Fernandes Pinto (atuante no início do século XIX), Mestre de Barão de Cocais (ativo a partir 

de 1770), Mestre de Sabará (ativo a partir de 1780), Mestre de Piranga (segunda metade do 

século XVIII), Valentim Correa Paes (? -1817), Antônio da Costa Santeiro (c.1746 -?), Mestre 

do Cajuru (ativo a partir de c. 1770), Mestres dos Anjos Sorridentes (ativo a partir de c. 1770), 

Mestre de São João Evangelista de Tiradentes e Joaquim Francisco de Assis Pereira (1813-

1893). 

Há que se destacar ainda a importância do Programa de Municipalização da Proteção do 

Patrimônio Cultural de Minas Gerais, fomentado pelo Instituto Estadual do Patrimônio 

Histórico e Artístico de Minas Gerais – IEPHA, ao incentivar através de repasses financeiros 

aos municípios que identificam através de inventários municipais, protegem através de 

instrumentos legais e preservam, através de financiamento de ações de conservação, 



27 

 

restauração, educação patrimonial e difusão, os acervos locais. Graças a esse programa há uma 

relativa concentração e sistematização de dados sobre os acervos do estado. 

Em termos de abordagens metodológicas, ressalta-se ainda o desenvolvimento no estado 

do Rio de Janeiro, também a partir do desdobramento de um programa de preservação do 

patrimônio cultural sacro, o Inventário de Arte Sacra Fluminense desenvolvido pelo Instituto 

Estadual do Patrimônio Cultural - INEPAC, o qual buscou abordar um amplo acervo de 

imagens a partir da perspectiva de classificação clerical, subdividindo-as a partir das igrejas e 

capelas das ordens regulares e seculares (AZEVEDO, 2023). Esse modelo não é perfeitamente 

aplicável à realidade de Minas Gerais e especialmente não à Freguesia de São Manoel do Rio 

Pomba, como veremos. Minas Gerais é uma área que apresenta realidades culturais diversas 

das de outras regiões do país, como a questão da proibição da atuação das ordens primeiras. 

Realidades bastante complexas em função de sua vastidão territorial, a qual foi um fator de 

dificuldade para o controle governamental, para a clareza na delimitação, a fiscalização dessas 

restrições etc.  

Apresentadas essas considerações iniciais, apontamos nos três capítulos a seguir o 

resultado das pesquisas e reflexões produzidas. No primeiro capítulo, intitulado O Império 

Português e a Igreja Romana: colonização e catequese buscamos contextualizar as relações 

do Império Português com a Igreja Romana, compreendendo colonização e catequese como 

partes de um processo mais amplo, cujo entendimento passa pelo estudo da formação da Política 

teológica no Império Português, sob o protagonismo da Ordem dos Jesuítas que estabeleceu as 

bases para o programa catequético no Brasil Colônia. Buscaremos compreender o sistema de 

representação da arte religiosa concebida pelos inacianos como Theatrum Sacrum e os preceitos 

e fundamentos básicos como decoro, decência e conveniência na representação artística 

religiosa, aspectos necessários à compreensão do nosso objeto de estudo. 

No segundo capítulo, intitulado Os sertões do Rio Pomba: fronteira indígena e 

catequese desenvolvemos uma pesquisa bibliográfica, buscando compreender a região dos 

“Sertões do Rio Pomba” tratada pela historiografia como região de “fronteira indígena”, 

evidenciando os antecedentes da criação da Freguesia de São Manoel do Rio Pomba (período 

que podemos delimitar entre 1718 e 1767) e os processos e consequências da criação oficial da 

Freguesia, os agentes e as estratégias de colonização e catequese estabelecidos entre 1767-1811, 

elencando as devoções implantadas e as capelas criadas no mesmo período. Buscamos ainda 

compreender, em nível institucional religioso, como a produção das imagens devocionais 

observaram as prescrições religiosas para a Colônia, compreendendo quais eram os 

mandamentos tridentinos estabelecidos pelas Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia 



28 

 

e as posteriores prescrições vigentes no período. A partir da documentação religiosa, 

especialmente os relatórios de visitas pastorais, buscamos identificar as primeiras devoções e 

imagens religiosas da colonização de Minas Gerais e nos sertões do Rio Pomba. O recorte 

proposto refere-se ao período de atuação do Padre Manoel de Jesus Maria. A partir de 

bibliografia especializada e documentação inédita, buscamos compreender como se deu a 

recepção das imagens devocionais pelos indígenas, utilizando como fonte a literatura de contato 

produzida pelos viajantes.  

No terceiro capítulo, intitulado A inserção dos primeiros oragos no Sertão do Pomba: 

das imagens de devoção particular às imagens destinadas ao culto coletivo aprofundamos 

o estudo da inserção dos três primeiros oragos no Sertão do Rio Pomba, buscando compreender 

o papel das imagens de devoção particular e a implantação de imagens destinadas ao culto 

coletivo das mesmas invocações. Retomamos a discussão dos conceitos de imagem de devoção, 

escultura devocional e outras terminologias, a fim de discutir as seis imagens selecionadas, por 

critério cronológico. Desenvolvemos análise sobre duas imagens de São Manoel Mártir ou São 

Manoel da Paciência, sendo a primeira a imagem de São Manoel, de devoção do Padre Manoel 

de Jesus Maria e a segunda a imagem com a mesma representação, caracterizada como imagem 

destinada ao culto público. Também analisamos duas imagens de Nossa Senhora das Dores, 

sendo a primeira a imagem de devoção de José Nunes Vieira e a segunda uma imagem cênica 

de Nossa Senhora das Dores que integra uma representação do Calvário na Capela de Dores do 

Turvo. Por fim analisamos duas imagens de Nossa Senhora das Mercês, sendo uma imagem 

emblemática que pode se situar tanto na função de imagem de devoção doméstica como de 

imagem missioneira e uma imagem retabular, claramente destinada ao culto coletivo inserida 

na Matriz de Nossa Senhora das Mercês. Em todos os casos buscamos apurar possível sentido 

teológico e político das representações escultóricas e das três invocações mais antigas 

implantadas na Freguesia, a título de oragos/padroeiros. 

Ao longo do trabalho buscamos inferir sobre a propriedade e a capacidade de 

representação desses objetos. Para Chartier, nos seus estudos sobre a primeira modernidade, o 

poder e a dominação estão sempre presentes nas formas de representação. Assim, as 

representações não são discursos neutros: produzem estratégias e práticas tendentes a impor 

uma autoridade, uma deferência, e mesmo a legitimar escolhas, de modo que elas se colocam 

no campo da concorrência e da luta. Nas lutas de representações, tenta-se impor a outro ou ao 

mesmo grupo sua concepção de mundo social: conflitos que são tão importantes quanto as lutas 

econômicas; são tão decisivos quanto menos imediatamente materiais (CHARTIER, 1990, p. 

17). Nos inspiramos também na constatação de Karnal (1998), em seus estudos sobre o processo 



29 

 

de estabelecimento das colônias nas América espanhola e portuguesa, de que as representações 

religiosas tiveram grande poder na catequese dos povos indígenas. Especialmente pelo fato de 

o conjunto de representações implantadas ser completamente inédito para os povos a que se 

destinavam os empreendimentos colonizadores. Assim tanto o processo de aceitação e 

assimilação, como os episódios de rejeição, permitem aferir o lugar das representações na 

ordem colonial. 

Sobre as imagens, como ressalta o autor, elas não se destinam apenas a ilustrar uma 

exposição catequética. As imagens eram a própria mensagem catequética. Ainda conforme suas 

palavras, o pensamento indígena apreendeu o mundo cristão por meio de imagens e cenas. 

Incorporou-se um cristianismo imagético à percepção indígena (KARNAL, 1998, p.208). Os 

dispositivos imagéticos e cênicos foram usados para moldar uma nova percepção. A ação 

soteriológica, pelo sacramento do batismo, apesar do seu argumento salvífico, era incapaz de 

proporcionar a conversão. A catequese precisava ser constante. Os ritos diários tinham caráter 

mnemotécnico para consolidar a conversão que alcançou com alguma efetividade o aspecto 

prático de redução e submissão, e raramente um sentido mistagógico, a vivência e experiência 

dos mistérios teológicos. A partir do estudo das esculturas devocionais selecionadas 

(representações dos oragos) propomos discutir a ‘imagem’ como instrumento da política-

teológica vigente. Daí seu uso no combate ao Outro, que permitiriam a discussão das imagens 

como instrumento de epistemicídio indígena, tarefa que pretendemos realizar em outro 

momento, por contingenciamento temporal desta etapa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 

 

CAPÍTULO 1: O IMPÉRIO PORTUGUÊS E A IGREJA ROMANA: COLONIZAÇÃO 

E CATEQUESE 

 

1.1 - A formação da política teológica no Império Português 

 

A gênese do grande Império ultramarino Português está inserida no contexto histórico de 

transformação vivenciado no final da Idade Média, quando a Europa passava por profundas 

mudanças, no final do século XV. O movimento renascentista, aliado ao crescimento do 

comércio e a revitalização urbana, marcaram esse período com uma profunda transformação 

cultural e intelectual. Esse ambiente fomentou um espírito de curiosidade e exploração que 

impulsionou a expansão marítima, especialmente nos reinos da Península Ibérica, Portugal e 

Espanha, que possuíam privilegiada localização geográfica para a navegação. 

Com o declínio da economia feudal e a queda de Constantinopla em 1453 para os 

turcos otomanos, o comércio europeu com o Oriente foi severamente dificultado, incentivando-

se a busca por rotas alternativas pelos mares (MONTEIRO, 2001). Os avanços na tecnologia 

náutica, como o aprimoramento da bússola e do astrolábio, e o desenvolvimento de cartas 

náuticas mais precisas, além da criação de novos tipos de embarcações, como a caravela, 

possibilitaram viagens marítimas mais seguras e eficientes (PAES, 2023). 

Portugal emergiu como líder nas explorações marítimas, inaugurando uma era de 

descobrimentos que expandiu os limites geográficos do mundo conhecido naqueles tempos e 

estabeleceu as bases para os impérios coloniais modernos. As primeiras missões náuticas de 

Portugal foram às ilhas do Oceano Atlântico e tiveram início nos reinados de D. Afonso IV 

(1325-1357), D. Pedro I (1357-1367) e D. Fernando I (1367-1383), com expedições 

comandadas por genoveses às ilhas da Madeira, Canárias e Açores (SOUZA, 1960). 

O impulso inicial para as ‘grandes navegações’ pode ser atribuído em grande parte ao 

Infante D. Henrique de Avis, também conhecido como ‘o Navegador’, que incentivou e 

patrocinou expedições marítimas ao longo da costa oeste africana (SILVA et al, 2016). Além 

de ter a intenção de subjugar o poderio islâmico, uma vez que os muçulmanos eram vistos como 

inimigos dos cristãos, ele também pretendia contornar as rotas comerciais terrestres controladas 

pelos árabes e alcançar diretamente as riquezas do Oriente (SILVA et al, 2016). 

Com o apoio da Coroa portuguesa e a colaboração de navegadores, cartógrafos, e 

cientistas náuticos, as viagens exploratórias, que tiveram início em 1418, avançaram 

gradualmente para o sul e em 1488 Bartolomeu Dias dobrou o Cabo da Boa Esperança, abrindo 

uma rota marítima para o Oceano Índico (NEVES, 2017). Depois dele, o navegador Vasco da 



31 

 

Gama alcançou a costa da Índia, estabelecendo um marco ao conectar Portugal diretamente ao 

comércio lucrativo das especiarias asiáticas (FONSECA, 1997). 

Os portugueses também colonizaram várias ilhas no Atlântico, incluindo os Açores, 

Madeira e Cabo Verde, que se tornaram pontos estratégicos para as viagens de longa distância 

(THOMAZ, 2009). Foi então que, em 1500, sob a liderança de Pedro Álvares Cabral, Portugal 

chegou ao território que se tornaria conhecido como Brasil, iniciando assim o processo de 

colonização e estabelecimento de territórios ultramarinos portugueses nas Américas. 

Paralelamente, a Espanha vinha avançando também nas navegações através do Atlântico e, em 

1492, os Reis Católicos Fernando de Aragão e Isabel de Castela patrocinaram a viagem de 

Cristóvão Colombo para o oeste em busca de uma rota mais curta para as Índias Orientais. Em 

vez disso, ele chegou à América Central, primeiro às Antilhas e mais tarde ao Golfo do México 

(NEVES, 2017). 

Neste período se estabelece uma forte relação entre a Igreja Romana e as coroas ibéricas. 

A influência da Igreja permeou aspectos políticos, econômicos e sociais, moldando a natureza 

e os objetivos das explorações ultramarinas. Os reinos de Portugal e Espanha possuíam ordens 

militares originárias do período das Cruzadas, as quais se dedicavam à luta contra os inimigos 

da fé cristã por meio de ações bélicas. Este cenário contribuiu para o desenvolvimento de uma 

dinâmica na qual os serviços a Deus e ao rei se tornaram progressivamente indistinguíveis, 

notadamente após a Guerra de Sucessão de Castela (COSTA, 2016). 

Não se pode considerar a expansão marítima sob uma perspectiva exclusivamente 

comercial ou colonialista sem levar em conta o compromisso dos reinados com a Igreja Católica 

Romana e sua perspectiva religiosa, espiritual e evangelizadora como ideologia consolidante 

para a conquista territorial, conforme a lógica daquele período. A própria fundação de Portugal 

e a constituição de seu reinado possuem origens profundamente ancoradas em uma concepção 

divina, marcada por símbolos e narrativas que promovem a ideia de um "destino manifesto" 

para a nação portuguesa e sua realeza. Esta percepção foi alimentada por uma série de mitos e 

lendas, como a lendária visão de Afonso Henriques, o primeiro rei de Portugal, que teria visto 

Cristo prometendo-lhe a vitória na batalha de Ourique (CINTRA, 1989). Tais narrativas 

contribuíram para legitimar a autoridade régia e a missão divina do reino. 

A consolidação do reino português obteve um apoio fulcral do papado que foi importante 

não apenas na legitimação da autoridade real, mas também na integração de Portugal ao sistema 

político e religioso da cristandade europeia. O reino português, em troca, favoreceu a Igreja, 

concedendo cargos e terras a membros do clero, fortalecendo assim a aliança com Roma. Este 



32 

 

apoio mútuo consolidou a supremacia da Igreja Católica e reforçou a posição de Portugal no 

cenário europeu medieval. 

A aliança entre o trono e o altar manifestou-se em diversas ocasiões anteriores, como na 

Bula Manifestis Probatum, emitida pelo Papa Alexandre III em 1179, que reconheceu D. 

Afonso Henriques como rei de Portugal e conferiu ao reino uma existência independente e 

soberana, além de representar a afirmação da autoridade política da Santa Sé na Europa 

(CINTRA, 1989).  Este reconhecimento papal não apenas consolidou a independência de 

Portugal, mas também reforçou sua missão como defensor da fé cristã, elemento central na 

ideologia da reconquista e na expansão ultramarina posterior.  

A Igreja Católica apoiou os esforços de expansão marítima dos reinos ibéricos, pois estes 

serviam também aos seus propósitos de evangelização. As novas terras descobertas 

representavam uma oportunidade para converter povos não cristãos ao catolicismo. O próprio 

Infante Dom Henrique e outros patrocinadores das viagens marítimas estavam imbuídos de um 

forte desejo missionário (SALLES, 2008). A expansão marítima era vista como uma chance de 

expandir a influência cristã e converter novos fiéis, integrando a disseminação da fé com a 

exploração territorial.  

A disseminação das ideias protestantes ameaçava a unidade cristã e teve implicações 

profundas nas estruturas sociais, políticas e religiosas da Europa. Iniciada por Martinho Lutero 

em 1517, a Reforma Protestante representou um grande desafio à hegemonia religiosa da Igreja 

Católica no continente (DE MATOS, 2011). Em resposta a essa ameaça, as coroas de Portugal 

e Espanha reafirmaram seu compromisso inabalável com a Igreja Católica, potencializando a 

força e a presença do catolicismo romano no cenário de expansão territorial da Península 

Ibérica. 

A Igreja Católica convocou o Concílio de Trento (1545-1563), que se tornou o pilar da 

Contrarreforma (DE FARIA, 2008). Esse período foi caracterizado por uma série de reformas 

internas na Igreja Católica e esforços renovados de evangelização e reafirmação da ortodoxia 

católica. Novas ordens religiosas, como a Companhia de Jesus, foram protagonistas nessa 

missão, estabelecendo colégios e missões em todo o mundo, fortalecendo a presença católica e 

combatendo a propagação do protestantismo (GOMES, 2022). 

A integração da Igreja Católica ao Estado Português foi essencial para a legitimação do 

poder colonial e para a implementação de políticas que visavam tanto o controle social quanto 

a disseminação da fé católica, caracterizando uma política teológica que sustentava a 

administração das colônias. Assim, entendemos que a política teológica se refere às diretrizes 

e ações estratégicas implementadas pela Coroa portuguesa para promover, administrar e 



33 

 

controlar questões civis e religiosas, advindas da intrínseca relação entre a Igreja e o Estado, 

fundamentada na teologia política. 

A teologia política está baseada no paradigma da justa correlação entre Deus e a 

transcendência do poder soberano terreno (PFISTER, 2018). O monoteísmo, originado do 

judaísmo, se fundiu com a cultura helenística para criar um conceito político-teológico que 

ajudou na expansão da Igreja através do Império Romano (PFISTER, 2018). Nesse conceito, 

as ações políticas são baseadas nos preceitos da fé que institui a moral, a honra e a justiça, 

incluindo a busca da paz por meio da guerra. O “povo de Deus”, portanto, teria o dever de tornar 

o mundo um lugar digno e, para isso, os poderes temporal e espiritual deveriam atuar 

indissociavelmente com um propósito único e transcendente. 

A partir dessa visão haviam nascido as Cruzadas iniciadas no final do século XI, uma 

série de expedições militares sancionadas pela Igreja Católica, cujo objetivo declarado era 

recuperar Jerusalém e outros territórios sagrados das mãos dos muçulmanos (THOMAZ, 2009). 

Essas campanhas foram justificadas teologicamente como uma missão divina, combinando a 

promessa de salvação espiritual com objetivos políticos e territoriais. Portanto, a teologia 

política explica como os conceitos de soberania e poder no Estado português foram 

influenciados por ideias teológicas, como a visão de que o monarca era um representante de 

Deus na Terra. A política teológica, por sua vez, foi a estrutura utilizada por Portugal para 

exercer controle sobre a Igreja e, por meio dela, sobre os territórios coloniais e suas populações, 

como veremos mais adiante. 

A expansão ultramarina dos reinos ibéricos, além de uma busca por novas riquezas e 

territórios, foi também, pode-se dizer, uma extensão da batalha religiosa travada na Europa pela 

Igreja Católica contra a Reforma iniciada por Lutero. A aliança entre as coroas ibéricas e a 

Igreja consolidou-se nesse contexto, com a evangelização das novas terras descobertas sendo 

vista como uma continuação da luta contra as heresias protestantes e como um meio de 

reafirmar a supremacia do catolicismo. Assim sendo, durante o período das Grandes 

Navegações, outras bulas papais legitimaram e apoiaram a expansão marítima e a conquista das 

novas terras. As bulas são documentos oficiais emitidos pelo Papa para tratar de uma ampla 

variedade de assuntos e possuem grande autoridade dentro da Igreja (ESPINOZA & 

ESPINOZA, 2021). Nesse contexto, particularmente, moldaram a geopolítica global, 

influenciando o destino de povos e continentes inteiros. 

Um conjunto de bulas papais do século XV forma a chamada “Doutrina da Descoberta” 

que legitimou a posse e o domínio sobre territórios recém-descobertos por Portugal e Espanha 

(MILLER e D'ANGELIS, 2011). As bulas também estabeleceram a concessão de direitos, 



34 

 

privilégios e obrigações pela Igreja à Coroa de Portugal como patrocinadora das missões 

católicas e das instituições eclesiásticas missionárias na África, Ásia e Brasil, originando o 

chamado "Padroado real" do Império português. (BOXER, 1978).  

A primeira delas foi a bula “Dum Diversas”, emitida pelo Papa Nicolau V em 1452, que 

representa o marco inicial da confluência de interesses religiosos, econômicos e políticos que 

moldaram o mundo moderno. Com a ameaça otomana e a expansão do Islã, Nicolau V via a 

expansão portuguesa no norte da África como uma oportunidade para promover a fé cristã e 

combater o Islamismo (RODRIGUES E OLIVEIRA, 2013). Assim, a bula "Dum Diversas" 

concedia a Portugal o direito de conquistar terras habitadas por não-cristãos e escravizar seus 

habitantes (BOXER, 1978).  

A Europa estava passando por grandes transformações políticas, econômicas e religiosas 

com a Reconquista na Península Ibérica quase completa e os reinos cristãos de Portugal e 

Espanha recuperando territórios ocupados pelos mouros (VENTURA, 2011). A "Dum 

Diversas" explicitamente autorizava o rei Afonso V de Portugal a "invadir, buscar, capturar, 

vencer e submeter os sarracenos, pagãos e outros inimigos de Cristo onde quer que estejam, e 

a reduzir suas pessoas à perpétua escravidão, e a apropriar-se de todos os seus reinos, ducados, 

condados, principados, possessões e bens" (OLIVEIRA, 2017).  

Apesar de ser dirigida aos bárbaros sarracenos, esse documento é visto como a base para 

o processo de legalização da dominação e escravização de africanos e indígenas americanos na 

posterior expansão da conquista para as Américas. Em 1455, o mesmo Papa Nicolau V concedia 

a Portugal direitos exclusivos sobre as terras recém-descobertas e futuras descobertas ao sul do 

Cabo Bojador, na costa africana, por meio da bula "Romanus Pontifex" (BRÁSIO, 1961). Essa 

bula reiterava e ampliava as concessões feitas na bula "Dum Diversas", autorizando Portugal a 

tomar posse de terras habitadas por não-cristãos, explorar suas riquezas e converter seus 

habitantes ao cristianismo, além de confirmar seu direito de monopolizar o comércio nessas 

regiões.  

Em 1493, após a descoberta das Américas por Cristóvão Colombo, o Papa Alexandre VI 

emitiu a bula "Inter Coetera", que dividia as terras do Novo Mundo entre Espanha e Portugal 

através de uma linha de demarcação, também incluindo o compromisso das coroas com a 

evangelização dos nativos (NEVES, 2017). Ao firmar esse compromisso com as monarquias, 

as bulas papais anteriores e subsequentes estabeleceram precedentes importantes para o sistema 

do padroado colonial. 

O regime de padroado foi formalmente estabelecido no império português pelo Papa Leão 

X por meio da bula “Praecelsa e devotionis” em 1514, que concedeu aos monarcas portugueses 



35 

 

o direito de administrar eclesiasticamente os territórios ultramarinos (BOXER, 1978). Esse 

acordo entre a Santa Sé e as monarquias de Portugal e Espanha concedia a esses coroas direitos 

exclusivos sobre a administração e o controle das atividades eclesiásticas em seus domínios 

coloniais. Este sistema é um exemplo claro da prática da política teológica, que permitiu a 

Portugal usar a fé católica como ferramenta de dominação e civilização, consolidando seu poder 

sobre as populações locais estabelecendo o império português. Para cumprir a missão de 

evangelização, o rei contou com as missões das ordens religiosas, destacando-se a Companhia 

de Jesus, cujos membros, os jesuítas, desempenharam um papel marcante na evangelização das 

colônias portuguesas na África, Ásia e América. 

A questão do padroado já era tema de negociação entre a Igreja e a Coroa desde o século 

XIII, como vimos. Em 1289, o rei de Portugal, D. Dinis, assinou uma concordata com a Igreja 

após debates sobre a interferência do Estado na organização financeira e administrativa 

eclesiástica. Entre outros temas, o documento abordava o direito dos leigos de indicar e nomear 

cargos eclesiásticos (LUIZ, 2021). O padroado, inicialmente, consistia no direito dos 

fundadores de igrejas ou mosteiros de nomear seu líder espiritual e de participar das rendas da 

instituição. Esse direito foi estabelecido durante a Reconquista, permitindo que os reis 

nomeassem bispos. No entanto, esse privilégio chegou a ser posteriormente revogado 

(CAMENIETZKI, 2011), mas com a expansão territorial portuguesa, o padroado foi 

restabelecido. 

Ao delegar aos reis a responsabilidade de espalhar a fé cristã nas terras além-mar, os 

papas determinaram que os monarcas assumissem os custos de manutenção das igrejas em troca 

do privilégio de administrá-las. Assim, o rei de Portugal tinha o dever de construir catedrais, 

igrejas e fundar dioceses em seus padroados. Além disso, o rei podia indicar ou escolher bispos 

e outros candidatos para cargos eclesiásticos, responsáveis pela condução espiritual das 

paróquias (BOXER, 1978).  

Os reis tinham a autoridade de indicar, afastar, promover ou transferir clérigos para outras 

jurisdições, além de resolver conflitos. Qualquer publicação de documento papal necessitava 

de autorização prévia do rei e nenhum clérigo ou ordem religiosa poderia se estabelecer ou 

retornar da colônia sem sua permissão. A administração das jurisdições e receitas eclesiásticas 

era responsabilidade do reino. Os dízimos eram recolhidos pela Coroa, que também pagava os 

salários dos sacerdotes (GATTI, 2021). 

Uma das possíveis razões para o papado delegar tantos poderes aos monarcas seria a 

escassez de recursos em que se encontrava a Igreja para financiar a evangelização nos novos 

territórios (BARRETO XAVIER E OLIVAL, 2018). Além disso, a distância, a falta de recursos 



36 

 

humanos e a demora na comunicação entre as colônias e a Santa Sé também devem ser 

consideradas como fatores importantes. Tais desafios logísticos e administrativos dificultavam 

a supervisão direta da Igreja sobre suas atividades missionárias nas regiões distantes de Roma. 

No contexto do Império Português, o padroado era o emblema central da política 

teológica empregada na administração das colônias. Esse sistema envolvia a evangelização das 

populações locais e a integração da fé católica na vida cotidiana das colônias onde o clero 

colonial seria um corpo de funcionários assalariados sob o controle direto e imediato do Estado 

monárquico (BOXER, 1978). O padroado vigorou nas colônias portuguesas desde o início da 

expansão territorial e apoiou-se amplamente nas missões das ordens religiosas, como os 

jesuítas, franciscanos, beneditinos e carmelitas para a evangelização e a administração dos 

territórios coloniais. Dentre essas ordens, a Companhia de Jesus, tornou-se a mais influente 

tanto nas colônias do oriente quanto na Colônia do Brasil (BARBOSA, 1995).  

Mas esse sistema sofreu certa precarização depois do período da União Ibérica. No ano 

de 1580, após a crise de sucessão em Portugal causada pela morte do rei D. Sebastião, sem 

herdeiros diretos, as coroas de Portugal e Espanha foram unificadas sob o domínio dos 

monarcas espanhóis da Casa de Habsburgo. Filipe II, da Espanha foi aceito como rei de 

Portugal, iniciando um período de 60 anos em que os dois reinos ibéricos foram governados 

pelo mesmo monarca, mas mantiveram suas próprias leis, moedas e administrações 

(BONCIANI, 2015). 

Os inimigos da Espanha, como a Inglaterra e a Holanda, agora consideravam as colônias 

portuguesas como alvos legítimos em seus conflitos contra a monarquia espanhola. As invasões 

holandesas no Brasil ocorreram durante a União Ibérica e foram motivadas pelo conflito 

holandês-espanhol. Por outro lado, as colônias portuguesas na Ásia, como Goa e Macau, 

enfrentaram desafios econômicos devido à centralização do comércio sob controle espanhol 

(LOUREIRO, 2016). Os interesses econômicos espanhóis muitas vezes competiam com os 

portugueses, resultando em conflitos de interesse e em dificuldades para os comerciantes 

portugueses, levando a um processo de perda do domínio português sobre essas colônias.  

A presença de governantes espanhóis em Portugal gerou ressentimento entre a nobreza e 

o povo português, que temiam perder a autonomia e identidade, além da revolta com o aumento 

dos impostos. Esse ressentimento culminou na restauração da independência portuguesa em 

1640, liderada pelo Duque de Bragança, que se tornou o rei D. João IV (PIMENTEL, 2006). A 

resistência portuguesa foi motivada em parte pelo desejo de proteger suas colônias e interesses 

ultramarinos dos interesses conflitantes com a Espanha. 



37 

 

Além da guerra contra a Holanda na colônia brasileira, a guerra de independência que se 

seguiu contra a Espanha no fim da União Ibérica, em 1640, acometeu os recursos do Império 

Português e o sustento das missões entrou em crise. Ainda assim, Portugal continuava a 

defender o direito ao padroado de suas colônias. Isso não impediu que o sistema se 

enfraquecesse pouco a pouco com a coroa portuguesa perdendo o monopólio das missões na 

Ásia e na África ao longo dos anos (BOXER, 1978). 

Na Colônia brasileira e nos arquipélagos do Atlântico o padroado português resistiu 

apoiando-se eficientemente na Ordem dos jesuítas, e nesses territórios a coroa portuguesa 

conseguiu manter o controle da administração eclesiástica apesar das tensões de décadas entre 

a Coroa e o Papado (CAMENIETZKI, 2011). As tensões foram definitivamente resolvidas 

apenas em 1740, com a bula “in suprema apostolatus solio”, do Papa Bento XIV, que restituiu 

ao reino português o direito de indicar candidatos para todos os bispados do território principal 

e das colônias (BARRETO XAVIER E OLIVAL, 2018).  

No Brasil, a descoberta de ouro em 1695 havia incentivado a interiorização e o 

crescimento demográfico da colônia, levando-a ao protagonismo econômico no império 

português e ao aumento na construção de igrejas e criação de dioceses. No entanto, a ampliação 

da autonomia das Igrejas Missionárias contribuiu para a intensificação do regime do padroado 

no império Português levando ao aumento do controle estatal sobre a Igreja Católica, evoluindo 

para o que conhecemos como ‘regalismo’ (SANTIROCCHI, 2013).     

O regalismo reflete o fortalecimento do absolutismo monárquico e, no contexto 

português, despontou com mais força durante o reinado de D. José I (1750-1777) e a 

administração do Marquês de Pombal. Este movimento foi parte de um esforço mais amplo 

para modernizar e centralizar o poder no Estado, inspirado por ideias iluministas que defendiam 

a racionalização da administração e a secularização das instituições públicas (SOUZA, 2011). 

A política regalista de D. José I buscava afirmar a autoridade do monarca sobre a Igreja e criar 

uma administração mais eficiente e racionalizada, tanto no território metropolitano, como nas 

colônias. 

Os monarcas impuseram restrições à comunicação direta entre o clero local e a Santa Sé, 

buscando impedir qualquer influência externa sobre assuntos religiosos internos (DE LIMA 

OLIVEIRA, 2017). Além disso, os tribunais eclesiásticos passaram a ser supervisionados pelo 

Estado e, em alguns casos, os monarcas intervieram diretamente em questões judiciais 

eclesiásticas. As ordens religiosas passaram a ser rigidamente supervisionadas pelo Estado e 

um dos marcos desta política foi a expulsão dos Jesuítas em 1759 (OLIVEIRA et al, 2013). As 



38 

 

políticas regalistas frequentemente levaram a conflitos com o Papa e a Cúria Romana, que viam 

essas medidas como uma usurpação de suas prerrogativas. 

O regalismo em Portugal começou a declinar no início do século XIX, em parte devido 

às mudanças políticas e sociais que varriam a Europa. Nas colônias, especialmente no Brasil, o 

fim do regalismo foi acelerado pelos movimentos de independência. Somente com a 

independência do Brasil em 1822 ocorreu uma reconfiguração das relações entre a Igreja e o 

Estado. Embora a Igreja continuasse a ser uma instituição influente, ela passou a operar com 

maior autonomia em relação ao Estado. O término desse regime, catalisado pelas revoluções 

políticas e independências coloniais, sinalizou uma transição para uma nova era nas relações 

entre Igreja e Estado. Ao longo dos séculos, as intrincadas interações entre poder temporal e 

espiritual esculpiram as dinâmicas de poder e governo, a política teológica foi empregada para 

legitimar a liderança, a expansão territorial e as guerras.  

Monarcas cristãos utilizaram a religião como ferramenta para mobilizar apoio, justificar 

suas campanhas e subjugar terras e povos. A missão religiosa do Império Português, por sua 

vez, inaugurou uma era de descobertas que, na busca por novas rotas comerciais, riquezas e 

almas, levou Portugal a estabelecer um vasto império colonial, alterando o curso da história 

mundial. Esse período evidenciou como a fé e o poder podem entrelaçar-se, moldando 

sociedades e redefinindo fronteiras, deixando um legado indelével na história da modernidade. 

A despeito da multiplicidade da polissemia do conceito de “Teologia Política” Douglas 

Ferreira Barros aponta que a variedade de seu emprego, índices que denunciam a complexidade 

do tema evidencia também a diversidade de fontes do interesse de estudos em inúmeras áreas 

de saber. Para o autor, tão elástico é o seu emprego que, à medida que mais se estuda o tema, 

constata-se que é inócua qualquer tentativa de formulação da sua definição exata, ou a 

formulação cuja significação seja unívoca. Ao analisar diversas acepções do termo, o autor 

indica que o denominador comum é o sistema onde o religioso se manifesta no político e o 

político está atravessado por símbolos, gestos, linguagem e imaginário religiosos’ (FERREIRA, 

2020, p.2) 

 

1.2 - Os jesuítas e o programa catequético no Brasil colônia  

 

A colonização da América é marcada pela associação entre as metrópoles europeias e a 

Igreja Católica Romana. Na América Portuguesa, especialmente, o papel da Companhia de 

Jesus, não obstante a presença de outras ordens religiosas, foi determinante. Isso se deve ao fato 

de que foi a Companhia a responsável pela elaboração de um sistema de ensino e de catequese 



39 

 

aplicado a todo o reino português. A fundação da Ordem dos Jesuítas em setembro de 1540, 

após a aprovação do Papa Paulo III, ocorreu em resposta ao movimento da Reforma, período 

de agitação religiosa na Europa. A influência dos Jesuítas foi determinante na propagação do 

catolicismo e na difusão da cultura europeia nas terras recentemente descobertas (DO 

ROSÁRIO; MELO, 2015). No cenário de expansão colonial da época, permeado pela 

exploração econômica e pela imposição da fé católica, os jesuítas perceberam o valor da 

educação como uma ferramenta poderosa para consolidar a hegemonia cultural europeia e 

converter os povos indígenas ao cristianismo. Essa interseção entre fé, poder e educação 

moldou o curso das missões jesuíticas durante um longo período histórico. 

A Companhia de Jesus foi estabelecida por Inácio de Loyola, um antigo militar espanhol 

cuja jornada espiritual foi transformada enquanto se recuperava de ferimentos de guerra 

(NETO, 2016). Sua experiência espiritual renovada o levou a dedicar sua vida a Deus e 

estabelecer a Companhia juntamente com um grupo de seguidores na renomada Universidade 

de Paris. Eles compartilhavam o compromisso de servir a Deus e à Igreja Católica por meio de 

atividades missionárias. 

As características distintivas da Companhia de Jesus refletiam os valores e ideais de seu 

fundador, Inácio de Loyola, e incluíam a completa e incondicional submissão aos superiores, 

em um sistema hierárquico de disciplina rigorosa e inflexível, espelhando a estrutura 

organizacional militar. Nessa perspectiva, a busca pela excelência humana era concebida como 

uma jornada orientada pela divina providência e pelo reconhecimento dos talentos individuais 

de cada membro da ordem (NETO; MACIEL, 2019). 

As missões jesuíticas despontaram como uma das atividades preeminentes da Companhia 

de Jesus. Representando os ideais de uma missão cristã, essas empreitadas visavam à 

disseminação dos preceitos do cristianismo, abarcando não apenas o evangelismo, mas também 

o labor educacional (ROSA, 2017). O traço distintivo dessas missões residia na sua capacidade 

de transcender fronteiras geográficas, mobilizando indivíduos e grupos, denominados 

missionários, para tal objetivo.  

No caso específico das missões jesuíticas no Brasil colonial, o propósito primordial era a 

conversão religiosa dos povos indígenas, entrelaçando-se, porém, de forma intrínseca, aos 

desígnios políticos e econômicos da metrópole. Neste contexto histórico, a complexidade das 

interações entre evangelização, interesses coloniais e dinâmicas socioculturais delineia um 

quadro complexo das missões. 

Em março de 1549, a primeira empreitada missionária jesuíta chegou ao Brasil, trazida 

pelo governador-geral Tomé de Souza. Essa missão foi liderada pelo proeminente padre Manuel 



40 

 

da Nóbrega, acompanhado por outros cinco missionários. Formado em Coimbra, padre Manuel 

da Nóbrega ocupou os cargos de Procurador dos pobres e Diretor espiritual na Companhia de 

Jesus antes de assumir a missão no Brasil (HANSEN, 2010). Ao chegar ao Brasil, o padre 

designou funções essenciais aos seus auxiliares, criando o primeiro plano da missão jesuíta. 

Devido à barreira linguística, ele desenvolveu um plano de ensino para converter os indígenas 

ao catolicismo, composto por duas fases (OLIVEIRA, 2014). 

Com o propósito de catequizar os povos nativos e ensinar-lhes os princípios da civilidade, 

além de promover a moderação entre os colonos europeus em relação às práticas culturais e à 

liberdade dos indígenas, o padre Manuel da Nóbrega estabeleceu o primeiro aldeamento 

missionário do Brasil (HANSEN, 2010). Colaborou ainda para a fundação das cidades de 

Salvador e São Paulo, o que demonstra a influência das missões jesuíticas nos aspectos 

territoriais e políticos da colônia. 

Depois de solicitar mais religiosos para ajudá-lo na atividade de evangelização, em 1553 

juntou-se a ele o padre José de Anchieta (KALTNER, 2020). Anchieta ficou conhecido por 

suas habilidades linguísticas excepcionais, tendo aprendido várias línguas indígenas para 

melhor se comunicar com as etnias locais. Sua dedicação à compreensão e preservação das 

línguas e culturas indígenas contribuiu para a interação entre os colonizadores e os povos 

nativos (SILVA-REIS; BAGNO, 2016). Naquele momento histórico da política colonial é 

preciso compreender o panorama encontrado pelos primeiros jesuítas. O continente era 

habitado por várias etnias de povos indígenas com uma diversidade cultural complexa. O 

objetivo principal dos colonizadores, por sua vez, era a conquista e exploração de recursos, o 

que implicava também na exploração e domínio desses povos nativos (SOUZA; 

CAVALCANTE, 2016). Nesse cenário, a presença desses religiosos se justificava pelo objetivo 

de cristianizar os povos indígenas e também manter algum controle sobre o vasto território da 

colônia. 

Alguns padres jesuítas se opunham fortemente à escravização dos indígenas, defendendo 

sua liberdade e dignidade. Consideravam-nos capazes de receber os ensinamentos do 

cristianismo e participar da sociedade colonial como cidadãos livres (COSTA; OLIVEIRA, 

2015). Mas ao mesmo tempo em que buscavam incorporar elementos da cultura indígena para 

facilitar o entendimento de seus ensinamentos pelos nativos, os jesuítas sustentavam a 

convicção de que práticas como o nomadismo, a poligamia e a antropofagia necessitavam ser 

suprimidas. A erradicação destes costumes era primordial para que os indígenas pudessem ser 

considerados civilizados e incorporados à sociedade (SANTOS, 2013). 



41 

 

Assim, a visão dos jesuítas em relação aos indígenas era ambivalente, caracterizada por 

uma mistura complexa de paternalismo, imposição cultural e compromisso religioso. Enquanto 

buscavam converter e socializar os povos indígenas, também defendiam sua liberdade e 

dignidade, resistindo à escravização e promovendo sua integração pacífica no contexto colonial. 

A civilidade era o que orientava os objetivos dos ensinamentos dos padres jesuítas 

direcionados ao gentio. O conceito de civilidade está associado à ideia de cortesia, respeito 

mútuo, urbanidade e boas maneiras no trato com as outras pessoas (SOUZA; CAVALCANTE, 

2016). Não significava apenas a conversão dos nativos ao cristianismo, mas também a 

integração deles na sociedade através da adaptação de suas tradições e valores aos padrões 

europeus de comportamento.  

Para facilitar a catequização dos indígenas foram criadas as Reduções. Reduções eram 

aldeamentos organizados e mantidos pelos padres e surgiram da necessidade de controle dos 

indígenas no sentido de redirecionar acultura, a organização, e a espiritualidade desses povos 

(SANTOS, 2007). Eram comunidades planejadas e organizadas pelos jesuítas, onde os 

indígenas eram reassentados e concentrados, distanciados de suas terras e modos de vida 

tradicionais. As Reduções promoveram a assimilação cultural dos indígenas à cultura europeia, 

levando a uma transformação irreversível das sociedades indígenas sob o domínio colonial. A 

tradição nômade dos indígenas, por exemplo, que envolvia a prática da itinerância sazonal em 

busca de recursos naturais e territórios de caça e coleta, foi drasticamente afetado pelos 

aldeamentos. 

Os planos urbanos das reduções representam uma abordagem cuidadosamente elaborada 

para a organização e o desenvolvimento das atividades espirituais e educacionais.  A igreja 

principal (matriz) era acompanhada por escolas, oficinas e outros espaços concebidos para 

manter a organização do aldeamento e facilitar a supervisão por parte dos missionários (ROSSI, 

2011). A dinâmica econômica das reduções jesuíticas era marcada pela participação familiar e 

comunitária. Havia espaço para cultivo e pequena produção agrícola, financiando parte de suas 

próprias necessidades através do consumo e venda de produtos produzidos internamente 

(SILVA, 1997). Paralelamente, nas oficinas das reduções, os indígenas eram instruídos em uma 

ampla variedade de ofícios cuja produção era usada para a construção das estruturas materiais 

das vilas e até da ornamentação de igrejas. 

A pedagogia jesuítica adotada nessas instituições visava a formação integral do indivíduo 

cristão, em conformidade com os preceitos e tradições da fé e cultura predominantes na época 

e a catequese foi o principal meio para alcançar esse ideal de redenção e civilização dos 

indígenas (LORENZ, 2018). Centrado nos aldeamentos, o programa de catequese constituía 



42 

 

uma iniciativa educacional abrangente e era baseada em diretrizes e estratégias consolidadas 

pela Companhia de Jesus no compêndio conhecido como Ratio atque Institutio Studiorum 

Societatis Iesu – Plano e Organização de Estudos da Companhia de Jesus (CARDOSO, 2019). 

Esse texto, originalmente em latim, foi um plano educacional estabelecido pela Companhia de 

Jesus no final do século XVI que determinou os princípios e métodos pedagógicos para os 

colégios jesuítas, moldando a educação europeia e global durante a Idade Moderna (STORCK, 

2016). Na mesma época, Loyola redigia as Constituições da Companhia de Jesus, cujos 

princípios orientaram as ações educacionais e a criação do plano de estudos desse sistema 

educacional.  

A formulação do Ratio Studiorum foi uma resposta à necessidade de padronizar e 

aprimorar e padronizar os processos de aprendizagem nos colégios jesuítas, que se expandiam 

rapidamente na Europa e em outros lugares do mundo. Uma das raízes desse plano foi o livro 

"Exercícios Espirituais", escrito por Inácio de Loyola, juntamente com o ideal de humanismo 

cristão, que tinha como referências Aristóteles e São Tomás de Aquino. Além disso, a literatura, 

as artes e a filosofia clássicas moldaram sua concepção, unindo religião e cultura (ROSA, 

2017). 

A consolidação desse modelo ou plano pedagógico passou por diversos ajustes. De 1552 

a 1570 houve contribuições individuais para a criação de um plano pedagógico como o Regulae 

de Scholis Collegiorum de Hieronymus Nadal, depois o Ratio chamado Ordo Lectionum et 

Exercitationum in Universitatibus de Martinus de Olave e mais tarde as regras gerais chamadas 

de Summa Sapientia, discutidas na terceira Congregação Geral da ordem (STORCK, 2016). 

Muitos membros contribuíram para estabelecer as indicações que direcionaram as ações 

educacionais dos jesuítas (PAIVA, 2015).  

A versão oficial do Ratio Studiorum, promulgada em 1599, por Claudio Aquaviva, foi o 

resultado de décadas de reflexão, análises, experimentação e debates dentro da ordem tornando-

o abrangente e robusto. Essa versão oficial estabeleceu um currículo rigoroso nas humanidades 

clássicas, como latim, grego, retórica e filosofia, juntamente com estudos religiosos, visando 

não apenas a instrução acadêmica, mas também a formação moral e espiritual dos alunos 

(CARDOSO, 2019).  

Ele oferecia regras e prescrições detalhadas para orientar os padres na condução das aulas, 

destacando métodos de ensino específicos, como aprendizagem ativa, memorização e 

competição saudável entre os alunos (STORCK, 2016). Para isso, os professores jesuítas foram 

instruídos a usar uma variedade de técnicas pedagógicas, como aulas expositivas, debates, 



43 

 

exercícios de memorização, escrita e recitação pública, tornando-se um guia abrangente para a 

educação jesuíta em todos os níveis, desde o ensino elementar até o superior1. 

A comunicação com os indígenas, que falavam diversas línguas desconhecidas, era um 

desafio imediato. Para lidar com isso, os jesuítas recebiam na Europa uma preparação sólida 

em linguística e oratória, além de serem formados como professores hábeis e cultos, incluindo 

conhecimentos artísticos usados como recursos para a catequese. Eles estavam preparados para 

atuar não apenas como intérpretes, mas também pregadores dotados de qualidades e predicados 

essenciais para a transmissão eficaz das noções religiosas entre diferentes línguas e culturas 

(SILVA-REIS; BAGNO, 2016).  

Inicialmente mediada por gestos, imagens e diversas associações linguísticas, essa 

comunicação foi o que tornou possível a realização do grande objetivo dos padres jesuítas no 

Brasil: levar a palavra de Deus aos não-cristãos. Ao ensinar a língua portuguesa aos indígenas, 

eles não apenas promoviam a catequização, mas também atendiam às necessidades linguísticas 

da metrópole e da colônia (CARDOZO, 2018). O ensino do português, do latim e da língua 

brasílica tornou possível integrar os indígenas à estrutura social e cultural imposta pela 

colonização. A língua brasílica, também conhecida como língua-geral brasileira, foi uma língua 

franca que emergiu durante o início do período colonial no Brasil, baseada na língua indígena 

tupi (MAGALHÃES, 2011) Ela surgiu como resultado do contato entre os diferentes povos 

indígenas, os colonizadores portugueses e os africanos escravizados, refletindo a diversidade 

linguística e cultural da região. 

Luiz Figueira publicou em 1687 (com base em uma versão anterior de 1620) a "Arte de 

Gramática da Língua Brasílica", que consolidou os esforços de sistematização e uso dessa 

língua, adaptando-a para melhorar a catequese e a comunicação com os indígenas 

(RODRIGUES, 2021). Essa gramática ampliou o conhecimento acerca da língua falada pelo 

nativo, que já era conhecida pelos padres, e sistematizou o aprendizado por parte dos 

missionários para usá-la a serviço da Companhia. 

Antes disso, José de Anchieta escreveu a "Arte de Gramática da Língua Mais Usada na 

Costa do Brasil” depois de perceber que as línguas faladas pelas diferentes etnias indígenas do 

litoral eram semelhantes. A conversão das almas, portanto, seria mais eficaz se utilizassem a 

língua nativa dos povos indígenas, o tupi. (ASSUNÇÃO; FONSECA, 2005). O padre Anchieta 

é amplamente reconhecido por sua contribuição à linguística e catequese no Brasil do século 

 
1 Embora não tenha havido a instalação de uma universidade no ‘Brasil’ (América Portuguesa), a Ratio Studiorum 

servia-se a todo o trabalho da Companhia. Em outros locais do reino, como a Universidade de Évora, que esteve 

entregue aos Jesuítas até o seu fechamento, o sistema era empregado. 



44 

 

XVI. Além da "Arte de Gramática da Língua Mais Usada na Costa do Brasil", ele produziu 

outras obras relacionadas às línguas indígenas como autos, sermões e poesias em tupi, sempre 

visando facilitar a evangelização dos indígenas. 

Com o avanço da colonização, a língua brasílica gradualmente entrou em declínio até que 

o português foi estabelecido como língua oficial do Brasil, em 1759. O português tornou-se a 

língua dominante em todos os aspectos da vida social, política, econômica e cultural, levando 

à marginalização e ao desaparecimento gradual da língua brasílica como um meio de 

comunicação cotidiano. No entanto, incorporou vários termos indígenas de origem tupi no seu 

vocabulário (GÓIS; MARTINS, 2019).  

O trabalho dos jesuítas no letramento e ensino da língua portuguesa foi múltiplo e 

estrategicamente planejado. Através da produção de gramáticas e a sistematização das línguas 

nativas, os jesuítas conseguiram não apenas ensinar o português, mas também integrar as 

línguas indígenas em um processo de transição linguística paralelamente aos ensinamentos 

espirituais e esforços de catequização.  

Outro aspecto importante são os chamados “Exercícios Espirituais de Inácio de Loyola”, 

que constituem o coração da abordagem catequética jesuítica. Trata-se deum conjunto de 

meditações, orações e práticas contemplativas destinadas a ajudar os indivíduos a aprofundarem 

sua fé e discernir a vontade de Deus em suas vidas, além de fortalecera disciplina espiritual 

(DURAU, 2018). Eles foram criados a partir da própria experiência de Loyola no seu processo 

de conversão, com o mote de “vencer-se a si mesmo” e preparar o espírito com a finalidade de 

“tirar de si todas as afeições desordenadas” (HERNANDES, 2008). 

Ao chegarem ao Brasil, os jesuítas encontraram um ambiente culturalmente diverso e uma 

população indígena com suas próprias tradições espirituais e religiosas vistas como 

supersticiosas. A adaptação dos exercícios espirituais para esse contexto envolveu uma 

estratégia e uma disposição para integrar elementos das práticas indígenas em seus métodos de 

ensino religioso para torná-los mais acessíveis e eficazes. Eles simplificaram as meditações e 

orações, traduzindo os textos para a língua tupi e a língua-geral. Essa tradução não era apenas 

linguística, mas também cultural, adaptando a estrutura original dos exercícios para que ela se 

tornasse acessível às populações indígenas. Por exemplo, a prática do exame de consciência foi 

adaptada para incluir reflexões sobre as relações comunitárias e a harmonia com a natureza, 

que eram aspectos centrais na cosmovisão indígena (FLECK, 2007).  

Os padres organizavam retiros adaptados, que incluíam orações e meditações sobre a vida 

de Cristo, enriquecidas com símbolos e metáforas familiares aos indígenas. Esses retiros eram 

realizados em ambientes naturais, aproveitando a conexão dos indígenas com a natureza para 



45 

 

criar uma atmosfera propícia à contemplação e à introspecção espiritual (CRESSONI, 2013). 

Ao simplificar e integrar elementos culturais locais, os jesuítas conseguiram tornar essa prática 

espiritual profunda mais acessível para as populações indígenas. 

Os ‘Exercícios Espirituais’ também foram utilizados para formar líderes indígenas 

cristãos. Esses líderes, após passarem pelo processo espiritual, eram preparados para auxiliar 

na evangelização de suas próprias comunidades. Para os caciques, esse apoio funcionava como 

uma moeda de troca para obter vantagens materiais (CARVALHO, 2015). Para os padres, essa 

abordagem promovia a sustentabilidade da missão jesuítica, pois capacitava os próprios 

caciques a serem agentes de transformação espiritual e cultural. Os elementos culturais locais 

foram integrados às práticas pedagógicas, às missas e às cerimônias religiosas, sempre 

buscando envolver os indígenas na prática cristã. Esse hibridismo foi especialmente marcante 

no início do período colonial, graças à influência dos padres da Companhia de Jesus que 

empregavam esses rituais não apenas para a conversão religiosa, mas também para a construção 

de uma comunidade disciplinada e devota. 

Outro aspecto que caracteriza a catequese jesuítica é o uso do teatro. Reconhecendo a 

eficácia do teatro como instrumento pedagógico, os jesuítas incorporaram-no amplamente em 

suas missões. As peças teatrais representavam narrativas bíblicas, vidas de santos e temas 

morais, dramatizando os ensinamentos cristãos de maneira que fosse ao mesmo tempo 

envolvente e educativa. As representações dramáticas ao ar livre eram comuns, e os jesuítas 

utilizavam essas formas teatrais para atrair grandes audiências (TOLEDO ET AL., 2007). As 

performances teatrais ajudavam a fixar na memória dos espectadores as histórias e lições cristãs, 

tornando-as mais compreensíveis e impactantes. 

Nas escolas jesuíticas, o teatro era parte integrante do currículo. As atividades teatrais não 

apenas proporcionavam entretenimento, mas também serviam como um meio de instrução 

moral e religiosa. Os alunos participavam ativamente das produções teatrais, desenvolvendo 

habilidades de memória, expressão oral e trabalho em equipe, além de internalizar os valores 

cristãos apresentados nas peças (TORRES, 2004). Um exemplo notável de teatro jesuítico é a 

obra de José de Anchieta, que escreveu e dirigiu várias peças em tupi e português. Essas peças 

frequentemente incluíam danças, músicas e elementos visuais, criando uma experiência teatral 

rica e multifacetada. A peça "Na Aldeia de Guaraparim" é uma das mais longas de Anchieta e 

apresenta diabos com nomes indígenas que representam vícios e virtudes. Estes diabos tentam 

desviar os indígenas da fé cristã, mas são sempre derrotados pela intervenção divina, refletindo 

a batalha entre o bem e o mal típica do teatro medieval (SILVA, 2021).  



46 

 

A figura do diabo, personificação do mal e da oposição a Deus, era utilizada pelos jesuítas 

como um elemento central na doutrinação religiosa dos indígenas (DOMENE, 2020). Ao 

enfatizar o mal representado pelo diabo, os jesuítas podiam criar um contraste claro entre o bem 

(representado por Deus e os santos) e o mal. Essa dicotomia ajudava a simplificar a moral cristã 

para os neófitos, facilitando a compreensão dos conceitos de pecado e virtude. 

Os missionários jesuítas identificaram figuras demoníacas presentes nas crenças dos 

nativos, as quais sincretizaram com a figura cristã do diabo, dando origem a formas híbridas de 

expressão religiosa (ROMÃO, 2018). No entanto, ao utilizar o medo e o contraste moral, a 

imposição dessas concepções em alguns casos suscitou resistência e repúdio, evidenciando as 

tensões interculturais subjacentes ao processo de conversão. 

Neste contexto os missionários passaram a utilizar-se da prática da aculturação, 

compreendida como o resultado da política colonial de conversão ao Cristianismo, por meio da 

catequese, que certamente esbarrou na concepção de mundo enraizada na alma do indígena 

como obstáculo e estabeleceu hibridizações e negociações, mas que buscava formas transpô-

los para incutir os preceitos religiosos da Igreja Romana e fazê-los renunciar aos principais 

elementos culturais da sua sociedade.  

Analisando a ação jesuítica na aculturação, Capistrano de Abreu apontou, a respeito das 

crenças dos povos originários, que um dos principais cuidados dos missionários “consistia em 

apagá-las e substituí-las" (Abreu, 1954, p. 11). Nesse processo de "apagar" o diferente 

substituindo-o pelo padrão hegemônico, somente os elementos culturais que não estivessem em 

desacordo com a concepção de mundo dos jesuítas eram amalgamados e aproveitados nos 

rituais de catequese (Bittar & Ferreira Jr. 2000, p. 459) prevalecendo a imposição de valores 

pelo poder. Portanto, "a determinação de fazer a catequese nas aldeias do gentio era 

acompanhada do propósito (...) de reorientar a cultura nativa em direção ao cristianismo e aos 

modos de vida europeus" (Azevedo, 1976, p. 372). Esse processo se estabeleceu através de 

diversos instrumentos, como veremos a seguir. 

O teatro dramatizou os ensinamentos cristãos de maneira impactante e notável, enquanto 

a música, também usada com frequência, facilitou a memorização e a participação nas práticas 

religiosas. A música sacra era amplamente utilizada nas celebrações litúrgicas e nas catequeses. 

Com seu apelo universal e capacidade de tocar profundamente as emoções humanas, a música 

tornava os rituais religiosos mais atraentes, facilitando a compreensão e a participação dos 

indígenas (HOLLER, 2019). Os hinos e cânticos eram traduzidos para as línguas indígenas, 

combinando melodias tradicionais com letras cristãs (HOLLER, 2019). Essa prática ajudava a 

consolidar a nova fé através da repetição e memorização das canções, utilizadas tanto nas 



47 

 

cerimônias religiosas quanto na educação cotidiana, ensinando preceitos morais e doutrinas 

cristãs. 

Instrumentos musicais europeus, como o órgão e o violino, foram introduzidos e muitas 

vezes combinados com instrumentos indígenas, criando uma rica fusão musical que refletia a 

integração cultural promovida pelas missões (PEREIRA; CALLAI, 2009). Associada à música, 

a dança foi igualmente importante na catequese. Os jesuítas, compreendendo o valor simbólico 

e social da dança, incorporaram elementos das tradições da dança indígena nas festividades 

religiosas, criando uma síntese cultural para facilitar a aceitação do cristianismo. As danças 

serviam como uma ponte entre as tradições culturais dos indígenas e a nova fé que lhes estava 

sendo apresentada, promovendo uma forma de aculturação gradual e relativamente harmoniosa 

(PEREIRA; CALLAI, 2009). 

Essas formas de expressão artística, com integração musical e coreográfica, ajudavam na 

apresentação dos ensinamentos cristãos. Como consequência, preservavam um pouco do 

sentido de identidade cultural para os indígenas, o que não fazia parte do plano pedagógico para 

a catequese. 

Outro aspecto constitutivo da catequese jesuítica eram os recursos visuais. A imaginária 

religiosa, com seus adornos e imagens sacras, desempenha uma função central nos rituais e nas 

igrejas, enriquecendo a fé e a devoção dos fiéis. Nas reduções, a arquitetura, a escultura, a 

pintura e a decoração das igrejas eram usadas para impressionar e educar simultaneamente. Para 

os jesuítas, o uso de imagens religiosas era essencial na comunicação com uma população 

predominantemente iletrada, proporcionando uma forma rápida e poderosa de transmitir os 

ensinamentos cristãos de maneira tangível (PASSOS, 2015). As obras de arte serviam como 

ferramentas pedagógicas, ilustrando histórias bíblicas e vidas de santos, ajudando a solidificar 

a doutrina cristã entre os aldeados. As pinturas frequentemente retratavam cenas da vida de 

Cristo, da Virgem Maria e de santos venerados, enquanto as esculturas e talhas decoravam 

altares e púlpitos, tornando os espaços sagrados mais reverentes e inspiradores (CONCEIÇÃO 

et al., 2016). 

Dentro da pedagogia jesuíta, o uso de recursos visuais, como a representação de figuras 

da Sagrada Família, ajudava a transmitir os valores da família cristã aos novos convertidos. 

Outras imagens, como as dos santos e mártires, enfatizavam a importância da penitência e do 

sacrifício na vida cristã. Com intenção catequizadora, os padres promoveram diversas formas 

de expressão artística nos aldeamentos, incluindo a pintura, escultura e trabalhos de talha em 

madeira, sendo estas últimas muito utilizadas pelos jesuítas como meio de ensino, catequese e 

ornamentação (ORAZEM, 2013). Os artefatos religiosos produzidos nas missões jesuítas no 



48 

 

Brasil eram confeccionados pelos próprios indígenas, que desenvolveram suas capacidades 

artísticas sob a orientação dos padres jesuítas. 

Os artesãos, jesuítas ou indígenas treinados pelos missionários, partiam de modelos e 

elementos formais e estilísticos europeus. Os temas religiosos eram representados com 

intensidade dramática e emotiva para atrair e instruir os convertidos (PFEFFER, 2017). Em 

determinadas regiões missioneiras, a fusão de elementos cristãos e indígenas criou uma forma 

única de expressão religiosa em que é possível perceber uma síntese rica e diversificada de 

estilos oferecendo entendimentos valiosos sobre a dinâmica de imposição e adaptação cultural 

em contextos coloniais (PFEFFER, 2017). Esta prática tornava as imagens mais familiares e 

acessíveis aos indígenas. 

As pinturas nas igrejas das missões muitas vezes mostravam cenas bíblicas ambientadas 

em paisagens tropicais, utilizando cores e técnicas que refletiam a estética indígena, e era usada 

para transmitir conceitos teológicos complexos de forma visual e direta (DE ALMEIDA 

MARTINS, 2009) e muitas estátuas de santos esculpidas pelos indígenas sob orientação jesuíta 

incorporavam características fenotípicas locais nas representações de figuras sagradas 

modificando os padrões estéticos da arte (LINI, 2019). A madeira foi amplamente utilizada 

pelos jesuítas na criação de suas esculturas devido à sua disponibilidade e durabilidade. As 

obras produzidas eram frequentemente de grande porte e de alta qualidade, representando 

santos, cenas bíblicas e figuras emblemáticas do cristianismo (COSTA, 1941).  

Esses elementos visuais (retábulos, imagens, pinturas) presentes nas igrejas dos 

aldeamentos reuniam, no momento único da missa e na apresentação dos sermões - e outros 

ritos da catequese - todas as artes dentro do cenário teatral da igreja ricamente decorada, 

tornando a experiência religiosa acessível e envolvente. Esse conjunto de elementos levam à 

compreensão da Igreja como theatrum sacrum, revelando a participação da graça divina em 

todo signo e determinando, com base nisso, o ornamento decoroso compatível como púlpito, 

para que seu discurso possa mover, ensinar e deleitar os ouvintes, sem, contudo, deixar brechas 

para a autonomização dos procedimentos formais (DE OLIVEIRA, 2014). É importante 

ressaltar que, conforme a importantíssima contribuição de Alcir Pécora (1994), todo sermão é 

teatral, pois nele há um ator, um público e personagens. Porém o sermão não é apenas arte 

dramática, mas sim a arte aplicada aos preceitos político-teológicos da época. Conforme 

evidencia a síntese que João Adolfo Hansen fornece: “unidade produzida de integração prática, 

o sermão é um teatro retórico que é um teatro teológico político: teatro do sacramento” 

(HANSEN, 2008, p. 16). 



49 

 

Outra questão relevante de ser observada é a iconografia jesuítica, que representa um 

mosaico rico de influências culturais e artísticas, além das suas próprias especificidades 

iconográficas, que refletem a missão evangelizadora da Companhia de Jesus e sua capacidade 

de adaptação aos contextos locais. Analisar essa iconografia oferece valiosos entendimentos 

sobre as dinâmicas de imposição e adaptação cultural em contextos coloniais, ilustrando como 

a arte pode servir tanto como veículo de dominação quanto de diálogo intercultural. 

Diante das adversidades da vida colonial, era necessário buscar apoio divino para obter 

proteção e superar desafios como o contato com os indígenas e a natureza tropical. A proteção 

e intercessão da Virgem Maria, dos anjos e dos santos amparavam tanto os missionários como 

os portugueses colonizadores, os negros, os mestiços e os indígenas cristianizados (SANTOS, 

2018).  

A devoção mariana é uma característica marcante da espiritualidade jesuíta, com a 

Virgem Maria desempenhando um papel central na vida espiritual e na missão da Companhia 

de Jesus, frequentemente representada nas obras de arte produzidas pela ordem (PASSOS, 

2015). A devoção a Nossa Senhora, sob títulos como Nossa Senhora da Conceição e Nossa 

Senhora do Rosário. Através de sua figura maternal era apresentada como intercessora e 

protetora, atributos que ressoavam profundamente nas culturas indígenas, muitas das quais já 

possuíam tradições de culto a figuras maternas. Com São José, esposo de Maria e pai terreno 

de Jesus, representava um modelo de família cristã, importante para a estruturação social e 

moral das comunidades indígenas convertidas. Sua figura era associada à virtude da obediência 

e do trabalho árduo, qualidades que os jesuítas desejavam incutir nos indígenas (SANTOS, 

2018).  

Embora não sejam formalmente categorizados como santos, Maria e José são figuras 

centrais na fé católica e jesuítica sendo venerados como modelos de santidade, obediência e 

amor a Deus. Os santos, por sua vez, são classificados em várias categorias, refletindo suas 

contribuições à Igreja e à espiritualidade dos fiéis. Entre essas categorias estão: mártires, que 

morreram pela fé; confessores, que viveram vidas santas sem martírio; doutores, cujos 

ensinamentos enriqueceram a teologia; fundadores, que criaram ordens religiosas; e santos 

populares, venerados por seus milagres e intercessões divinas (PASSOS, 2015). 

A ordem dos Jesuítas é considerada uma ordem com um diminuto rol de santos 

corporativos quando comparada a outras ordens. Por isso as invocações marianas, cristológicas, 

soteriológicas foram predominantes nas áreas de atuação jesuítica. O processo de canonização 

envolve a investigação das virtudes heroicas do candidato e, em alguns casos, a confirmação de 

milagres atribuídos à sua intercessão. No entanto, a canonização de um santo fundador pode ser 



50 

 

baseada principalmente em sua vida exemplar, seu impacto duradouro na Igreja e na sociedade, 

e sua santidade reconhecida pelos fiéis ao longo do tempo (BONFIM, 2015). É o caso dos 

principais santos Jesuítas: São Inácio de Loyola (falecido em 1556 e canonizado em 1622) e 

São Francisco Xavier (falecido em 1552, beatificado em 1619 e canonizado em 1622). 

Entre os poucos santos venerados, Santo Inácio de Loyola, fundador da Companhia de 

Jesus, ocupava um lugar central na espiritualidade jesuítica. Sua vida e ensinamentos eram 

modelos para os missionários e educadores, e sua figura era uma presença constante nas 

instituições jesuíticas. Eles promoviam sua imagem de soldado de Cristo, destacando sua 

conversão e dedicação total ao serviço de Deus representando ainda a disciplina espiritual e a 

devoção fervorosa, qualidades que os jesuítas também desejavam transmitir aos indígenas 

(RUBIAL, 2016).  

São Francisco Xavier, cofundador da Companhia de Jesus, era frequentemente exaltado 

como um exemplo de missionário incansável. Sua vida, dedicada à evangelização em terras 

distantes, refletia o próprio trabalho dos jesuítas no Brasil Colônia. Francisco Xavier era 

apresentado como um modelo de zelo missionário e fé inabalável, inspirando tanto os jesuítas 

quanto os novos convertidos a perseverarem na fé cristã. Suas histórias eram usadas para 

motivar os indígenas a abraçarem o cristianismo e a participar ativamente na propagação da fé 

(RUBIAL, 2016). 

A devoção aos santos não era apenas uma prática religiosa, mas também desempenhava 

um papel prático na catequese. Os jesuítas invocavam os santos durante suas missões, buscando 

facilitar a identificação e a devoção dos indígenas recém-convertidos, fornecendo-lhes 

exemplos a seguir e intercessores a quem recorrer. Através dessas representações simbólicas, 

os jesuítas transmitiam valores e princípios que consideravam essenciais para a construção de 

uma comunidade cristã coesa e fervorosa. 

Por dois séculos, a relação entre a Coroa Portuguesa e a Companhia de Jesus na colônia 

brasileira passou por diversas fases de cooperação e conflito. A crescente tensão entre as duas 

entidades culminou na expulsão dos jesuítas em 1759. Este episódio foi resultado de uma 

complexa interação de fatores políticos, econômicos e religiosos, refletindo as transformações 

no Império Português e suas colônias. Ao longo dos séculos XVI e XVII, a influência dos 

jesuítas cresceu significativamente. Eles se tornaram intermediários indispensáveis entre os 

colonizadores e as populações indígenas, protegendo os nativos de abusos e integrando-os na 

sociedade colonial. Além disso, os jesuítas acumularam vastas propriedades de terra e riqueza, 

o que aumentou sua autonomia e poder (SANGENIS, 2014). 



51 

 

As missões jesuíticas eram economicamente autossuficientes e representavam um modelo 

de desenvolvimento alternativo que competia com a economia colonial baseada na exploração 

e escravização. Além disso, os padres jesuítas protegiam os indígenas da escravização, o que 

contrariava os interesses dos colonizadores. 

No século XVIII, Sebastião José de Carvalho – o Marquês de Pombal, primeiro-ministro 

de Portugal, implementou uma série de reformas visando modernizar e centralizar o poder no 

Império Português. Ele via os jesuítas como um obstáculo à sua visão de um estado forte, 

independente e centralizado, devido à autonomia e influência da Companhia (OLIVEIRA et al, 

2013). A crescente importância das colônias para a economia portuguesa, especialmente após 

a descoberta de ouro em Minas Gerais, tornou ainda mais crucial o controle direto sobre os 

territórios coloniais. 

Pombal utilizou uma campanha de propaganda para desacreditar os jesuítas, acusando-os 

de deslealdade, corrupção e de fomentar rebeliões indígenas. Ele também os acusou de 

conspirar contra o Estado e de interferir nos assuntos políticos e econômicos da colônia 

(OLIVEIRA et al., 2013). Em 1758, um atentado contra o rei D. José I, conhecido como o 

"Atentado de Távora", foi usado por Pombal como pretexto para intensificar as medidas contra 

a Companhia de Jesus, apesar da falta de provas concretas envolvendo os Jesuítas (SANTOS, 

2015). Em 3 de setembro de1759, o Marquês decretou a expulsão dos Jesuítas de todos os 

territórios portugueses. No Brasil, os Jesuítas foram presos, suas propriedades confiscadas e 

suas missões desmanteladas. Muitos foram enviados de volta a Portugal, onde enfrentaram 

julgamento e encarceramento (OLIVEIRA et al., 2013). 

Com sua partida, a administração das missões, colégios e fazendas sob sua 

responsabilidade foi transferida para as mãos das autoridades civis e eclesiásticas (SANTOS, 

2015). Isso levou a um vácuo no sistema educacional, uma vez que os jesuítas eram os 

principais educadores no Brasil colonial, responsáveis pela instrução formal e religiosa de 

grande parte da população, incluindo indígenas e colonos. Para preencher essa lacuna, o 

Marquês de Pombal implementou um novo modelo de ensino conhecido como aulas régias.  

Essas aulas, sob controle do Estado, visavam fornecer uma educação mais secular e 

pragmática, desvinculada da religiosidade, focada nas necessidades do Estado e na formação 

de uma classe administrativa e técnica para atender aos interesses coloniais portugueses (DO 

MONTI, 2018). No entanto, esse sistema enfrentou desafios devido à falta de recursos, 

infraestrutura e pessoal qualificado, que levaram décadas para serem superados. 

Portanto, apesar das intenções iniciais, as aulas régias não conseguiram substituir 

completamente o sistema educacional anteriormente fornecido pelos jesuítas. A qualidade da 



52 

 

educação diminuiu e o acesso à instrução formal tornou-se mais restrito, especialmente para as 

populações indígenas e afrodescendentes, que haviam sido atendidas pelas escolas jesuítas. 

O impacto da ausência abrupta dos jesuítas nos serviços sociais e no sistema educacional 

teve importantes implicações para a sociedade. Nesse momento buscava-se romper com a 

catequese e buscar a implementação de uma instrução leiga. As reformas pretendiam romper 

com o modelo do Ratio Studiorum e implementar as aulas régias. 

Aqui encontra-se um ponto crucial para nosso debate. Como já apontamos, a atuação da 

Igreja na colonização da região da Freguesia de Rio Pomba tem sido apontada como “sui-

generis”, como destacamos na introdução desse trabalho. A existência de uma fronteira 

indígena no terceiro quartel do século XVIII levou ao governo da Capitania de Minas Gerais à 

adoção, tardia, de um experimentado modelo de colonização já aplicado a boa parte do território 

colonial, mas que, de certo modo, já não se adequava à legislação recentemente implantada do 

Império português. 

Esse modelo foi caracterizado pela colonização e pela catequese, tendo à frente do 

empreendimento a instituição da Igreja católica. Em grande parte da Colônia essa atividade 

tinha sido desenvolvida pelos Jesuítas, onde eles foram oficialmente admitidos. No caso da 

Capitania de Minas Gerais, onde determinações régias proibiram a sua instalação, muito embora 

a presença e a influência dos inacianos tenha sido comprovada e apontada, o sistema de ensino 

religioso - o ratio studiorum - por eles elaborado também foi adotado, especialmente durante 

os primeiros anos do Seminário de Mariana. Já apontamos também em outros momentos que o 

padre Manoel de Jesus Maria, agente mais importante da Freguesia no período, tem formação 

religiosa concomitante com essa presença inaciana no Seminário e elencamos alguns traços que 

indicam sua simpatia pelos jesuítas, expressa inclusive na escolha de seu nome de religioso e 

em suas práticas religiosas. 

É importante constatar que a segunda metade do século XVIII é marcada por mudanças 

muito significativas na política religiosa. No novo contexto de perseguição e expulsão da 

Companhia de Jesus, do Brasil e da instauração das reformas pombalinas, inclusive e 

especialmente relativa a um plano de laicização do ensino, com a implementação das aulas 

régias e leigas, há a instalação de um novo arcabouço legal em todo o Império Português. O 

governo do rei Dom José I (1750-1777) foi marcado pela inserção de ideias iluministas em uma 

administração de acentuado autoritarismo, cujos governantes ficaram conhecidos como 

“déspotas esclarecidos”. 

Essas alterações se devem especialmente à atuação do ministro Sebastião José de 

Carvalho e Melo, mais tarde condecorado com o título de Marques do Pombal. O conjunto de 



53 

 

mudanças promovidas, mais tarde denominadas “reformas pombalinas”, abrangeram os setores 

da economia, da política e da educação. Essas reformas foram implantadas em contexto 

conturbado e crise econômica no Império Português. A necessidade de financiar as despesas 

com a reconstrução de Lisboa, após o terremoto de 1755, que destruiu quase a metade da capital 

do Reino, levou à criação de novos impostos. Além do aumento da tributação sobre as 

atividades econômicas nas Colônias, especialmente sobre o ouro no Brasil, também impactaram 

a tributação nas colônias impostos como o “subsídio literário”, destinado a custear o sistema de 

ensino que viria ser implantado (ARRIADA; TAMBARA; 2016)2. 

Para exemplificar o impacto na Colônia brasileira, em especial dessas mudanças 

tributárias e ameaças de cobranças estabelecidas, registra-se que elas implicaram em reações 

dos mineradores, cuja atividade já se encontrava em declínio. Essas reações resultaram nos 

movimentos que culminaram na chamada “Inconfidência Mineira”. Do ponto de vista político 

e econômico, de acordo com Kenneth Maxwell, ao insistir nas cobranças, o Marques de Pombal 

deu aos mineiros ‘a mais adequada das armas’ para usarem contra Portugal. Para o autor, a 

organização de uma formidável ‘conspiração’ tinha tomado lugar em Minas Gerais, com o 

apoio dos mais ricos, da tropa regular e do seu comandante-chefe. Como ressalta o historiador, 

referindo-se ao movimento deflagrado nas Minas, se os planos de cobrança, ou seja, a derrama, 

fossem impostos como se planejava, “teria sido desencadeada uma ação que poderia, em última 

instância, desfechar um golpe arrasador no domínio português sobre o Brasil” (MAXWELL, 

1989). 

Importa destacar também que a busca pela laicização da política e da sociedade foi uma 

marca do governo de Dom José I, em contraponto ao seu antecessor Dom João V. Segundo 

Boxer, não obstante Dom João V ter sido um governante inteligente e ativo, seu maior defeito 

era sua paixão exagerada pelos serviços religiosos (BOXER, 2002). Essas mudanças 

significativas estavam diretamente ligadas ao desenvolvimento do Iluminismo, que, segundo 

Pazzinato e Senise (1997), tinha como base o racionalismo, o liberalismo e o desenvolvimento 

do pensamento científico, tendo contribuído para várias transformações culturais, dentre elas a 

separação gradativa entre fé e razão (PAZZINATO; SENISE 1997). 

É importante compreender como as novas legislações das reformas pombalinas afetavam 

diretamente o contexto da colonização de novas fronteiras na Colônia. A Lei do Diretório dos 

 
2O ‘Subsídio Literário’ foi estabelecido pela lei de 10 de novembro de 1772 para a sustentação dos mestres régios. 

ARRIADA, Eduardo; TAMBARA, Elomar Antonio Callegaro. Aulas régias no Brasil: o regimento provizional 

para os proffessores de philosofia, rhetorica, grammatica e de primeiras letras no Estado Do Grão-Pará 

(1799). História da Educação, v. 20, n. 49, p. 287-303, 2016. 



54 

 

Índios3, estabelecia alguns direitos aos indígenas e determinava que as Missões e os 

Aldeamentos passassem a serem administrados por agentes públicos nomeados pela Coroa e 

não mais por religiosos. Além dessa significativa modificação na administração dos indígenas, 

o ‘Diretório’ obrigava o ensino da língua portuguesa aos indígenas e a complete laicização das 

aldeias. Essa legislação foi estendida às demais regiões da América portuguesa, lançando as 

bases da política assimilacionista com a intenção de transformar as aldeias em vilas e lugares 

portugueses e os indígenas em vassalos dos reis, “sem distinção ou excepção alguma, para 

gozarem de todas as honras, privilégios e liberdades que gozamos outros” (Diretório, 1755 

– grifo nosso). 

Contudo, como apurou Maria Regina Celestino de Almeida, a aplicação do Diretório nas 

diferentes regiões da América portuguesa variou conforme as diversas situações em que as 

populações indígenas se encontravam e seus variados níveis de integração à sociedade colonial. 

Para a autora, 

 

[...] se o objetivo da lei era assimilação, alcançá-la exigia diferentes procedimentos de 

acordo com as regiões e as populações com as quais se lidava: em algumas áreas 

efetuavam-se descimentos e estabeleciam-se novas aldeias; em outras 

desencadeavam-se guerras; e em áreas de colonização mais antiga, visava-se extinguir 

as aldeias, acabando com a distinção entre os índios e os demais vassalos do Rei. Essas 

práticas podiam ocorrer concomitantemente e em regiões muito próximas, como 

ocorreu no Rio de Janeiro. No final do século XVIII e início do XIX, no atual norte 

fluminense algumas aldeias se estabeleciam, enquanto nas regiões mais próximas ao 

núcleo da cidade do Rio de Janeiro, aldeias seculares eram transformadas em 

freguesias como primeiro passo para sua extinção (ALMEIDA, 2005, p. 1). 

 

É neste contexto de vigência da Lei do ‘Diretório...’, e de outras legislações das reformas 

pombalinas que se dá a criação da ‘Freguesia de São Manoel do rio da Pomba e dos índios...’em 

1767. As mudanças efetuadas na legislação pretendiam estabelecer uma ruptura com a política 

teológica e implementar um novo projeto político, alinhado com o movimento da Ilustração que 

se desenvolvia, de maneira bastante heterogênea, na Europa. No bojo dessas reformas, a 

educação, ou a instrução, havia sido retirada do controle da igreja pelo Alvará de 28 de junho 

de 1759, em que Sebastião José de Carvalho e Melo instituiu as ‘Aulas régias’4. 

 
3Diretório que se deve observar nas Povoações dos Índios do Pará e Maranhão, enquanto Sua Majestade não 

mandar o contrário”, in.: Rita Heloísa de ALMEIDA, O Diretório dos Índios – Um projeto de “civilização” no 

Brasil do século XVIII, Brasília, Editora Universidade de Brasília, 1997.Essa legislação foi redigida em 1755 por 

Dom José I e implementada na colônia a partir de 1757 pelo ministro Sebastião José de Carvalho e Melo. 
4 A legislação de 1759 tratou especificamente sobre os “estudos menores” ou as etapas de letramento. Só mais 

tarde, com a avaliação da ineficiência desse modelo de aulas régias, é que se estabelece a reforma dos “estudos 

maiores”, ou seja, das universidades portuguesas. 



55 

 

Essa normativa foi exarada poucos meses antes da expulsão definitiva da Companhia de 

Jesus da colônia brasileira, e depois de todo o Império Português. Fazia parte da ofensiva contra 

os inacianos (ofensiva empreendida por Sebastião José de Carvalho e Melo) explicitar as 

acusações de abusos econômicos e políticos, tendo em vista o poder exacerbado que teriam 

alcançado. Essa legislação marcou uma das mais importantes ações das reformas da 

administração colonial. Por ela se estabelecia que o ensino, antes delegado aos Jesuítas, 

passasse oficialmente ao grêmio do Estado português, garantindo-lhe o monopólio educacional. 

É importante frisar que o regime do Padroado continuou em vigor e no fundo as reformas 

pombalinas reafirmaram a submissão da Igreja ao Rei, em todo o império português. O que 

estava sendo proposto era a mudança no modelo de ensino. Era a determinação do abandono 

do programa catequético jesuítico Ratio Studiorum, que deveria ser substituído pelo ensino 

leigo. Para isso era necessário criar um sistema educacional alternativo, o que não aconteceu. 

A legislação trazia apenas a indicação de algumas disciplinas e novas diretrizes bastante 

generalizantes, como a obrigatoriedade de ensino e alfabetização em lingual portuguesa e a 

proibição expressa do ensino em latim, assim como das línguas nativas e na língua geral ou 

brasílica.  

O principal problema desse modelo foi a absoluta falta de condições de sua efetiva 

implantação. O novo modelo previa que tais disciplinas deveriam ser ministradas por 

professores leigos contratados pela Coroa, o que não aconteceu na primeira e somente muito 

superficialmente na segunda década depois da sua regulamentação5. Ressalte-se, no entanto, 

que além do regime de “aulas régias” não ter instalado com rapidez também não alcançou 

amplamente a sociedade colonial, como demonstram alguns estudos sobre outras áreas da 

colônia6. Até 1765 nenhum professor havia sido nomeado no Brasil Colônia e durante as 

primeiras décadas de vigência esse modelo atendeu exclusivamente a diminutos grupos da baixa 

nobreza e da elite residente nos grandes centros urbanos (CARDOSO, 2004, p. 168). 

A ação da Coroa Portuguesa não foi bem-sucedida, pois não havia condições de 

aplicabilidade. Segundo ARRIADA & TAMBARA (2016), faltavam tanto recursos humanos 

quanto financeiros para realizar tal empreitada. No que se refere aos recursos humanos, 

apontam os autores, não era fácil substituir com qualidade, e mesmo quantidade, os jesuítas 

expulsos. Constata-se que a tentativa de mudança com a substituição de religiosos por 

 
5 CARDOSO, Tereza Fachada Levy. As aulas régias no Brasil. In: STEPHONOU, Maria; BASTOS, Maria Helena 

Câmara. Histórias e memórias da educação no Brasil: Vol. I. Séculos XVI – XVIII, 2004, p.179-191. 
6SILVA, José Carlos de Araújo. As aulas régias da Capitania da Bahia (1759 1827): pensamento, vida e 

trabalho de nobres professores. 2006. 228 f. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte, Natal, 2006. 



56 

 

professores régios enfrentou problemas incalculáveis, tanto no aspecto formativo, pois todos 

eles refletiam ainda uma formação jesuítica, quanto, e principalmente, pelo pouco significativo 

número de postulantes a este posto.  

Pelas reformas pombalinas a presença da Igreja deveria restringir-se aos cuidados 

espirituais e a legislação previa o estabelecimento em regime de monopólio do Estado do ensino 

leigo. Ainda Segundo ARRIADA & TAMBARA (2016) a pretensa reforma tinha como base 

teórica as concepções de Luís Antônio Verney, expressas na obra “O de estudar”, que foi 

publicada com o claro objetivo de opor-se ao método pedagógico dos Jesuítas. Os escritos 

traziam uma profunda crítica à situação caótica em que vivia a sociedade portuguesa, mormente 

ao modelo de ensino vigente em Portugal (ARRIADA & TAMBARA, 2016, p.289).  

Constatamos que as determinações das reformas do ensino não alcançaram os sertões da 

Freguesia de São Manoel. As dicotomias que veremos a seguir refletem a impossibilidade de 

cumprimento de um normativo para o qual a administração colonial não estava preparada. 

Analisando a documentação histórica, constata-se que de 1769 até 1775 a “Escola dos Índios” 

funcionou nos fundos da Igreja Matriz de São Manoel, tendo o próprio pároco à frente do 

trabalho de instrução catequética. 

Desde 1768 o Padre Manoel de Jesus Maria estabeleceu uma aliança com o Guarda-mor 

Manoel da Motta Andrade, com articulações políticas e patrocínio do processo de formação 

para a ordenação do indígena Pedro, batizado já adulto. Portanto ainda durante o reinado de 

Dom José I se deram os investimentos na formação do nativo, depois ordenado, Padre Pedro da 

Motta Andrade, inicialmente em Guarapiranga e depois no Seminário de Mariana.  

A ascensão de um indivíduo indígena a uma carreira religiosa era uma situação 

inconcebível para a filosofia dos Jesuítas, pelos bispos conservadores, como Dom Frei Manoel 

da Cruz, primeiro bispo de Mariana, e pelas legislações canônicas, como as Constituições 

primeiras do Arcebispado da Bahia, assim como pela legislação colonial anterior ao 

“Diretório...”. Vale lembrar que os indivíduos indígenas passaram a ser sujeitos de direito, a 

partir da instituição do ‘Diretório...’ e o sistema colonial os reconheceu como elementos úteis 

ao processo de desenvolvimento do Reino. Diversos indígenas catequizados foram nomeados 

capitães e diretores dos aldeamentos.  No caso do Padre indígena Pedro da Motta Andrade, que 

chegou a exercer o cargo de professor, foi preciso obter as ordens sacras, tendo a sua instrução 

desenvolvida no Seminário de Mariana, o único da Capitania. Nesse caso, sua formação foi 

estratégica e seus articuladores o reconheceram como um potencial agente colonizador, para a 

instrução e catequese de seus pares, pensamento completamente alinhado com a política 

jesuítica. Padre Pedro, um indígena Coroado catequizado e completamente inserido na 



57 

 

sociedade colonial, chegou a exercer, por longos anos, o cargo de professor na “Escola da 

Matriz”. Isso em um período em que, legalmente, o sistema de ensino de aulas régias pretendido 

previa que o ensino fosse ministrado por leigos. 

A partir de 1777, com a ascensão de Dona Maria I ao trono de Portugal, estabelece-se um 

processo de reacomodação doutrinária (SILVA, 2006, p.93). Neste momento Pombal é afastado 

do cargo e da Corte, quando se estabelece um movimento de cunho ‘antipombalino’ 

denominado “Viradeira”. Além de rever muitas decisões do seu antecessor, Dona Maria I 

promoveu algumas alterações no plano de ensino, com ampliação das aulas de leitura, escrita e 

aritmética e, especialmente, restabeleceu a possibilidade de retorno dos religiosos regulares à 

condição de mestres (SILVA, 2006, p.93). 

Como ressaltou Adriano de Paiva, já durante o reinado de Dona Maria I o Vigário Manoel 

de Jesus Maria considerou ‘conveniente e base fundamental da civilidade’ que fossem 

implantadas duas escolas públicas nas povoações indígenas: uma para meninos, ensinando-lhes 

“a doutrina cristã, a ler, escrever e contar, na forma que se pratica em todas as escolas das 

nações civilizadas”, e outra para meninas, que “além de instruídas na doutrina, se ensinará a 

ler, escrever, fiar, fazer renda, costura e todos os mais ministérios próprios daquele sexo” 

(PAIVA, 2009, p.107). 

Segundo fontes analisadas pelo autor, nessa época o pároco já mantinha um mestre por 

pagamento de trinta e seis mil réis. Para peticionar subsídios para contratação de um novo 

professor para a freguesia de Rio Pomba e, defendendo a contratação do Padre Pedro da Motta 

Andrade, explicitou as vantagens de sua atuação evangélica na Freguesia “para por meio dela 

mais facilmente se reduzirem todos os índios de sua nação” (PAIVA, 2009, p.107). Padre 

Manoel evocou a carência dos indígenas de seu aldeamento que “em tudo eram miseráveis” 

(PAIVA, 2009, p.107). Insistia na nomeação do Padre Croato para “mestre, dos índios da 

mesma nação, de ler, escrever e a doutrina” (PAIVA, 2009, p.107 – grifo nosso), com 

ordenado de 140 mil réis pagos pela Fazenda do Subsídio Literário da Capitania7.  

Ainda segundo Adriano Toledo de Paiva, outra capela em que atuou o Padre Pedro da 

Motta, São José do Xopotó, também possuía uma escola de primeiras letras, denominada “Casa 

Santa”, tendo sido dotada de patrimônio para sua subsistência (PAIVA, 2009, p.109). Assim 

podemos concluir que, apesar das legislações vigentes terem estabelecido as mudanças no 

 
7
Requerimento do Pe. Manuel de Jesus Maria, vigário colado da Freguesia do Mártir São Manuel dos sertões dos 

rios da Pomba e do Peixe dos Índios cropos e Croato, Bispado de Mariana, pedindo provimento para o Pe. Pedro 

da Motta ensinar a ler, escrever e doutrina aos índios, e também para continuar no lugar de mestre da Matriz. Em 

anexo: certidões – (1782). AHU – Cons. Ultramarino. – Brasil/MG – Cx.: 118, Doc.: 95 



58 

 

modelo de instrução e o fim do ensino religioso, prevaleceu a permanência do modelo de 

instrução catequética, de formulação jesuítica com inspiração escolástica, como instrumento de 

colonização, pelo menos no início da vigência das reformas pombalinas na Freguesia de Rio 

Pomba. 

Em muitos casos, como outros autores já constataram, em termos pragmáticos, a 

metodologia eclesiástica dos jesuítas, que deveria ser substituída pelo pensamento pedagógico 

da escola pública e laica, persistiu8. Também não demorou para que a Corte portuguesa 

constatasse o fracasso das reformas pombalinas na área da educação. Os recursos humanos 

eram exíguos e não havia um quadro de professores com condições de substituir os jesuítas. 

Além disso, havia dificuldades financeiras para custear o novo sistema, assim como problemas 

de condução da proposta pelas vias político-administrativas que fadaram o modelo a ser 

implementado de forma extremamente precária, adaptada e sem muita subordinação aos 

princípios básicos iniciais. 

O fato é que, apesar da recomendação, não houve condições de efetivar o impedimento 

do exercício da instrução por religiosos seculares e regulares das demais ordens no Brasil. Na 

incapacidade de atender à demanda criada pelo vácuo deixado pelos Jesuítas na Colônia - e 

mesmo na Metrópole, com o esvaziamento da Universidade de Coimbra e o fechamento da 

Universidade de Évora - a Coroa se viu na necessidade de organizar as instituições de ensino 

superior e rever a exigência do monopólio da atividade para os leigos. Essa reforma promovida 

em função da avaliação da ineficiência do modelo de aulas régias ficou conhecida como 

‘reforma dos ensinos maiores’. 

Nesse sentido Ruth Gauer (1996) destaca o papel da reforma do ensino superior em 

Portugal, desenvolvido em 1772, apontando como a introdução de novos métodos e uma 

estrutura administrativa sintonizada com as ciências empíricas, espécie de síntese da adequação 

do Estado lusitano às luzes, impactou posteriormente a formação de representantes da elite 

brasileira que passaram a ter elementos para questionar a condição colonial (GAUER, 1996, 

p.12). Francisco Falcon destaca que as reformas educacionais pombalinas promoveram a 

ruptura com a tradição da segunda escolástica e uma ‘guinada’ para a moderna ciência empírica, 

o que confere sua importância e a procedente necessidade de mais estudos sobre elas e seu 

interesse para a história cultural. Para ele, “do ponto de vista historiográfico, as reformas 

 
8ARRIADA, Eduardo; TAMBARA, Elomar Antonio Callegaro. Aulas régias no Brasil: o regimento provizional 

para os proffessores de philosofia, rhetorica, grammatica e de primeiras letras no Estado Do Grão-Pará 

(1799). História da Educação, v. 20, n. 49, p. 287-303, 2016. 



59 

 

pedagógicas estão para a história cultural da colônia, assim como as companhias de comércio 

estão para a história econômica (FALCON, 2001, p.235).  

Portanto a verificação das permanências de parte mais importante da estrutura de 

instrução e ensino, ou seja, a característica catequética e doutrinária protagonizada por 

religiosos demonstram que as atualizações das normas legais promovidas pelas reformas 

pombalinas não se processaram imediata e eficientemente nas práticas da colonização dos 

sertões do Rio Pomba. 

 

1.3 - Theatrum Sacrum: O sistema de representação na arte religiosa no século XVII e 

XVIII 

 

João Adolfo Hansen adverte que as representações artísticas religiosas, comumente 

designadas como “Barroco” na forma dedutiva e anacrônica neokantiana de Heinrich Wolfflin 

deveriam ser entendidas de forma bastante diversa. Seria preciso levar em consideração os 

fundamentos vigentes na época de sua produção, como representação, metáfora, agudeza 

artificiosa, engenho, ornamentação dialética e enigmática, entre outros, e não se basear em 

classificações absolutamente estranhas ao seu tempo. Demonstra que a partir do século XVI, os 

Jesuítas passaram a conceber a representação religiosa em geral como Theatrum Sacrum, teatro 

sacro ou encenação da sacralidade da teologia-política. 

A Ordem dos Jesuítas exerceu um papel fundamental na expansão da política teológica e 

da Cristandade na primeira modernidade. O caráter normativo e educativo assumido por ela, 

em atendimento aos interesses das Cortes europeias e no contexto religioso e político do século 

XVI, a colocou em um lugar de grande importância na história moderna. Analisando o papel 

dos inacianos nas cortes europeias, KERR & GRIMAN (2020) ressaltam que, desde a fundação 

da Companhia, os Jesuítas tiveram como um de seus principais objetivos a formação moral e 

intelectual da sociedade, em conformidade com os ideais da Contrarreforma católica. Citam a 

bula papal Exposcit Debitum, que confirmou a constituição da Companhia em 21 de julho de 

1550, onde se encontra como principal propósito da Ordem: 

 

[…] a defesa e propagação da fé visando o progresso das almas na vida e na doutrina 

cristãs, por meio de pregação pública, palestras e qualquer outro ministério da palavra 

de Deus, e ainda por meio dos Exercícios Espirituais, a educação de crianças e pessoas 

iletradas no cristianismo, e o consolo espiritual dos fiéis de Cristo, ouvindo confissões 

e administrando os outros sacramentos (PADBERG, 1996 apud KERR & GRIMAN, 

2020). 

 



60 

 

Muitos autores afirmam e destacam o papel preponderante exercido pelos Jesuítas em 

diversos pontos da Europa do século XVI ao XVIII. Para muitos deles, ao longo do tempo a 

Companhia abriu mão de determinados ‘propósitos jesuíticos imediatos’ em prol do exercício 

da ampliação do quadro de propagadores dos ideais que compartilhavam. Thomas Kaufmann e 

Andreas Holzem, por exemplo, afirmam que, em vez de se dedicar à instrução na fé e ao serviço 

social junto às pessoas humildes, a Ordem se concentrou “na formação de uma nova elite 

espiritual, política e acadêmica em praticamente todas as nações católicas da Europa e em suas 

colônias” (KAUFMANN; HOLZEM, 2014: 393). 

Desde meados do século XVI os reis portugueses haviam entregado suas consciências aos 

Jesuítas. João Francisco Marques (1995) destaca que, como confessores dos reis, esses 

religiosos não só dirigiram muitas de suas decisões, em momentos cruciais da vida política do 

Reino, como, para ele, os integrantes da Companhia de Jesus dominaram a mentalidade da 

Corte. Esse domínio se estabeleceu também e especialmente através de suas universidades 

(Lisboa, Évora e Coimbra) e dos éditos formulados por influência ou participação direta deles 

para a aplicação nas sociedades coloniais lusas por mais de dois séculos (MARQUES, 1995, 

p.231).  

Segundo Norbert Elias, o modelo de Sociedade de corte, característica do Antigo Regime 

a vigorar durante os primeiros séculos da era moderna (ELIAS, 2001), era dividida entre 

nobreza, aristocracia, religiosos e pessoas comuns. Essas sociedades de corte se organizam 

como um ‘corpo místico’ que representa e encena o ‘pacto de sujeição’ estabelecido entre os 

estamentos que o conformam. Neste período a sociedade de corte do mundo luso-brasileiro 

estava sob essa configuração bastante estanque. A sociedade era um corpo de ordens, submetida 

ao Rei. A associação metafórica entre a harmonia alcançada pela integração das partes do corpo, 

vigente na época, reforçam a Razão do Estado, que faz com que a manutenção da ordem seja 

preservada. 

Diversos autores como Giovanni Botero, em sua obra Della Ragiondi Stato, 

fundamentarão a necessidade do Estado se estabelecer a partir de virtudes cristãs (CARDOSO, 

2023, p.4) Hansen aponta que o pressuposto doutrinário da Monarquia portuguesa é a unidade 

de “cabeça” e “corpo”, que derivada de Tomás de Aquino e Aristóteles (conforme a imagem 

tradicional do piloto e do barco, frequentemente utilizadas para aludir ao reino e ao governante). 

Citando Botero, afirma que “Estado é um domínio firme sobre povos, e razão de Estado é o 

conhecimento de meios adequados a fundar, ampliar e conservar esse domínio” (HANSEN, 

2006, s/p.). Essa política tem por princípios a ordem e a obediência, e seu modelo, o mesmo 



61 

 

que orienta o Estado português, é a Igreja católica romana, protótipo de monarquia absoluta e 

racional.  

Um elemento importante nesse sistema social é a força da ideia da origem sagrada do 

poder dos reis. As cortes, portuguesa e espanhola, utilizaram-se deste entendimento para 

promover suas alianças com a Igreja romana. Como detalhado na seção específica à qual nos 

atemos sobre os fundamentos e efetivação do regime do padroado, o clero secular e regular 

ficaram submetidos ao rei. As ordens religiosas que foram reestruturadas e ou criadas após a 

Reforma católica seriam subordinadas às cortes ibéricas. E entre os religiosos, o papel 

pedagógico assumido pela Companhia de Jesus a colocou em uma posição estratégica, 

duradoura e profundamente impactante na formação das sociedades de corte europeias e 

coloniais. Este padrão de organização política e social vigoraria na Europa até o século XVIII 

e na colônia brasileira até mais tarde, alcançando as primeiras décadas do século XIX.  

Estudando as condições coloniais, e parafraseando Fernand Braudel, João Adolfo Hansen 

denomina boa parte do chamado ‘período colonial brasileiro’ como “longo século XVII’. Para 

ele esse recorte pode ser delimitado, de forma recuada, do estabelecimento da União Ibérica em 

1580, e expandida até mesmo até o tempo da chegada da Missão Francesa ao Brasil, em 1816. 

É pertinente concordar com o autor em que a partir de diversos estudos defende que, para que 

se dê conta de uma compreensão menos anacrônica da história do Império português, é preciso 

questionar a formulação da história linear, contínua e evolutiva, especialmente no campo da 

história da arte. Concordamos que os alargamentos dos recortes são necessários para abarcar as 

múltiplas temporalidades e espacialidades. 

Para ele, analisar obras, autoridades, preceitos éticos, gramaticais, poéticos, retóricos, 

filosóficos, teológicos – gregos, latinos, bizantinos, patrísticos e escolásticos – vigentes neste 

período, exige a percepção de suas permanências em longas durações. Muitas sedimentações 

culturais coexistem em longas durações de modo que certas etiquetas anacrônicas, como 

“barroco” devem ser evitadas. Compreender as lógicas discursivas, os condicionamentos 

materiais e institucionais da representação dessa sociedade permitem evitar – e criticar - 

apropriações anacrônicas. Também os principais tratados retórico-poéticos do século XVII, 

ibéricos e italianos, e poetas e oradores contemporâneos, como Padre Vieira, ao especificarem 

os modos adequados de figurar exteriormente a Presença transcendente que brilha como luz da 

Graça no interior da consciência, doutrinaram as artes como “teatrum sacrum”. 

Assim, analisando o conjunto representativo da produção material e simbólica colonial 

luso-brasileira, Hansen o considera como “um teatro de princípios teológico-políticos [...], 

theatrum sacrum, [cuja] hierarquia do corpo político do Estado é dada a ver como um 



62 

 

espetáculo sagrado e natural, místico e histórico” (HANSEN, 1995, p. 43). Deste modo, neste 

sistema, “a coisa, pessoa ou evento comemorados são dados a ver nas imagens como modelos 

de ação heroica e virtuosa já vivida por varões ilustres, recicláveis na memória coletiva para a 

experiência do presente e do futuro” (HANSEN, 1995, p. 43-44). 

Como também ressalta Hansen, as representações coloniais constituem seus públicos 

retoricamente. E especialmente como tipos hierarquizados que devem ser persuadidos acerca 

do que é figurado nelas. Como só é possível persuadir e ser persuadido a respeito daquilo que 

se conhece, elas evidenciam-se como discursos que reproduzem padrões do todo social 

objetivo, encenando os modelos institucionais que regulam uma experiência coletiva partilhada 

assimetricamente, segundo as diversas posições dos autores, dos sujeitos de enunciação, dos 

destinatários e dos públicos empíricos na hierarquia dos privilégios (HANSEN, 2006, p. 11).  

Assim, desde a concepção espacial das vilas, a arquitetura religiosa, da volumetria até 

seus elementos integrados, como a talha e a pintura ilusionista, as imagens e atributos, pintados 

e ou esculpidos, tudo é destinado ao exercício da propagação da fé católica, promovida pela 

Igreja subordinada ao Rei. Tudo serve muito mais do que de cenário, mas de teatro completo. 

Como se esse conjunto fosse palco, cenário, texto, atores, músicos e toda a sorte de elementos 

a constituir-se a arte da representação, neste caso para o exercício da eloquência comunicativa 

e de reafirmação da representação Real. E, no contexto de uma política teológica vigente, tudo 

está a serviço dessa forma de transmissão da ‘verdade canônica’ do poder divino dos reis, 

confirmada pelo Concílio de Trento. 

Obviamente os Jesuítas não criaram uma arquitetura ou um programa artístico sem 

precedentes. Mas adaptaram, profundamente, os conhecimentos e práticas vigentes. ARGAN 

(1999) entende que os inacianos concebiam o espaço arquitetônico à luz do maneirismo italiano, 

contemporâneo à fundação da Ordem. Mas foram eles que se tornaram os maiores divulgadores 

de tratadistas de arquitetos italianos como Andrea Palladio (1508-1580), Vignola (1507-1573) 

e Sebastiano Serlio (1475-1554). Emile Male (1984) compreende que o Concílio de Trento 

submeteu a iconografia e os artistas ao peso dos dogmas – mariano, eucarístico, ordenação 

sacerdotal, supremacia do papa e outros. Como ressalta Campos (2011) a reafirmação de 

doutrinas rejeitadas pelos protestantes, como o purgatório e a intercessão dos santos e anjos, 

acabou por reafirmar o papel devocional da imagem religiosa. 

Entre as ordens criadas e as reformadas após o Concílio de Trento, a Jesuítica é 

considerada a que teve uma notável e incomum capacidade de adaptação ao meio local. Na 

expansão colonial foram capazes de redimensionar a ação catequética. Esse redimensionamento 

contemplava o espacial em prol do litúrgico. O estabelecimento dos coros, nas entradas da 



63 

 

igreja, os púlpitos laterais e em posição de destaque na nave principal facilitava a pregação. A 

mediação da pregação era maximizada pelos efeitos da música, dos sermões e pregações, da 

comunicação visual direcionada à capela mor e aos retábulos, como um repertório ampliado de 

possibilidades de comunicação. Estudando a arquitetura colonial chamada usualmente de 

‘arquitetura jesuítica’, Sônia Gomes Pereira constatou que um determinado modelo de 

concepção espacial de concepção própria, absolutamente funcional, que combinavam nave 

única com a cabeceira centralizada, que era uma junção das igrejas de planta centralizadas e 

das de plantas cruzadas (PEREIRA, 1990, p.99). 

Tudo estava a serviço da pregação da mensagem necessária à expansão da Cristandade. 

A definição romana de que a Verdade deveria ser pregada pelos religiosos, nos templos, 

recorrendo-se a um amplo repertório imagético, material e simbólico, ao contrário das ideias 

protestantes defensores especialmente da sola scriptura, reforçou o papel dos religiosos na 

expansão da Cristandade ameaçada. A transmissão da Palavra sagrada, a partir daí passou a ser 

predominantemente realizada de forma oral, o que reativou, com extraordinária força, a 

Retórica antiga. Hansen ressalta que a Retórica nunca havia sido absolutamente esquecida, mas 

no contexto pós-tridentino alcançou uma força e vitalidade que há muito tempo não 

comportava.  

Segundo Lígia Bellini (1999) os inacianos desempenharam um papel central no processo 

de restabelecimento do aristotelismo como corrente intelectual dominante no contexto 

português. Essa corrente continuou sendo o aspecto fundante da instrução universitária nas 

artes, ciência e teologia, ainda que transformada lentamente pela influência das novas correntes. 

Para ela, conceitos e abordagens do Humanismo renascentista, presentes em outras tendências 

do saber em Portugal, também imprimiram, de algum modo, sua marca na restauração da 

filosofia aristotélica promovida pela Companhia de Jesus. Mas, como ressalta, apesar de certos 

aspectos da doutrina terem sido postos em questão, nenhum sistema alternativo de envergadura 

foi produzido para substituir o aristotelismo (BELLINI, 1999). 

Assim, a retórica aristotélica tornou-se uma das principais disciplinas do ensino jesuítico, 

tanto em Portugal como nas colônias. Tornou-se também modelo para todas as práticas de 

representação oficialmente até meados do século XVIII, embora, como aponta o autor, 

perdurando até muito mais tarde, alcançando o período imperial (HANSEN, 2019, p.63). Essas 

práticas de representação, de modo muito eficaz, reativaram a eloquência dos antigos autores 

pagãos e dos padres e doutores da Igreja patrística e escolástica como modelo oral para os 

pregadores contrarreformados (HANSEN, 2019, p.62). Assim, a concepção de todo o regime 

das artes em geral ou o programa artístico e sua produção imagética, nascida da imbricação de 



64 

 

diversas formas de artes, destinada a convencer ao fiel dos valores católicos contrarreformistas 

eram identificados como ‘Theatrum Sacrum’. 

A partir deste teórico, compreendemos a representação como um sistema de mediação da 

teologia política. As artes estão sempre postas a serviço da propagação das ideias políticas e 

religiosas verdadeiras e especial e categoricamente contra as ideias heréticas como as teses 

luteranas e maquiavélicas. Elas aparecem interpostas ou postam entre a percepção dos objetos, 

os fantasmas produzidos na mente, o ato do juízo silogístico que os analisa e a presença da luz 

divina que ilumina o ato. Para ele, a representação sempre alude à sua causa divina, por isso é 

sempre tendencialmente sublime (HANSEN, 2019, p.29). 

Deste modo é possível identificar a linguagem e o corpo da representação. Para ele, a 

linguagem luso-brasileira seiscentista é antes de tudo uma jurisprudência ou uso autorizado de 

signos prescrevendo que todas as imagens, discursivas, pictóricas, plásticas, musicais etc., 

devem ser boas imagens. Ou seja, aquelas reguladas e controladas em regimes analógicos de 

adequações verossímeis. Aí atua a mimesis aristotélico-escolástica e seus efeitos, a semelhança 

e a diferença por participação analógica (HANSEN, 2019, p. 30). 

Era preciso representar para persuadir. A ideia de ‘representação’ aqui não comporta o 

sentido empirista do reflexo realista – embora houvesse a preocupação com a leitura de que um 

expectador ou receptor pudesse fazer - mas de um ‘por em cena’ dos rastros fugidios da 

Presença. Para Hansen, as imagens, na representação neoescolástica, devem agir por metáforas 

que são produzidas associativamente, condensando imagens visuais fornecidas pela memória 

estabelecendo relações imaginárias com outras. Por isso as imagens e ornatos em geral eram 

sempre inseridos em um rito, mediado por outros elementos que, somando-se, perfaziam a 

mensagem desejada. Ou seja, a imagem era a notificação de um conceito ou de uma coisa por 

meio de características que dividem com outros conceitos e coisas, participados na identidade 

da substância metafísica e não propriamente em seus atributos específicos (HANSEN, 2019, p. 

32). 

A representação, convém frisar, teatraliza a memória de usos autorizados que torna 

também autorizada. A representação busca produzir efeitos, persuadir. As paixões, relembra 

Hansen, nunca são expressivas ou psicológicas, mas retóricas, decorrendo de uma racionalidade 

formalizada numa técnica objetivamente precisa para produzir tais efeitos desejados. Ao 

teatralizar os conceitos, os artifícios, mobiliza saberes, retóricas, dialéticas, arte combinatória, 

ética, teologia, subordinando-os à noção generalizada da ordo – ordem – e ratio – razão - 

figuradas da “política católica” como presença da luz natural da Graça inata (HANSEN, 2019, 

p.37). 



65 

 

Ao pensar a escultura religiosa, nesse contexto, Hansen (2019, p. 37) lembra a primazia 

das regras de representação dos gêneros específicos existentes, onde a forma se submete à ideia 

e finalidade. Nelas, as torções comuns dos corpos, ordenadas como figuras serpentinadas, são 

realizadas segundo um cálculo exato de uma ação aplicada como deformação que representa 

uma paixão da alma. Assim, com ação, deformação e paixão, a escultura religiosa figura a 

conformatio, o momento do contato do corpo do santo representado com o Corpo místico de 

Cristo (HANSEN, 2019, p.37). 

Neste sentido, o gestual de uma representação escultórica devocional está diretamente 

relacionado às regras de seu gênero. Por conseguinte, atende à finalidades específicas de 

persuadir. Assim, as várias posições possíveis dos dedos, mãos, pernas, pés, olhos, boca etc. 

compõem, ‘no próprio estilo’, o lugar próprio da observação do destinatário que recebe o efeito. 

Para a representação figurativa humana, por exemplo, um gesto de erguer as sobrancelhas, era 

metafórico e dotado de sentidos facilmente compreendidos coletivamente. Ainda citando 

Hansen, observamos que a escultura prevê a distância exata; no espaço da igreja, o espectador 

deverá ocupar a mesma posição calculada para ser persuadido da presença da luz da Graça e 

ser edificado com ela, nela e por ela (HANSEN, 2019, p.37).  

Como o autor destaca, a forma é uma metáfora e, quando sintaticamente continuada, uma 

alegoria (HANSEN, 2019, p. 157). A criação de relações não é apenas e necessariamente 

semântica, mas desafiadora, pelas suas metáforas recônditas, que se destina a revelar, através 

do engano e do maravilhamento que agrada, que faz crer que o sentido é verdadeiro. Não 

somente as formas e gestos são exatamente preestabelecidos por critérios intencionais, mas tudo 

mais é ordenado, como a organização dos objetos no espaço.  

Dentro dessa ideia abstrata também se concebe a edificação religiosa como espaço de 

representação do teatro sacro, onde se teatraliza a organização estamental da Sociedade de 

corte. O nicho central e o degrau mais alto do retábulo-mor destinam-se à inserção da 

representação imagética do padroeiro. Aqui, por homologia, ao lugar do Rei soberano é 

realizada sob o respaldo do fundamento da origem divina do poder real. Se o Rei é a cabeça do 

corpo místico da sociedade teocrática, nos confins dos sertões coloniais a forma eficiente de 

fazer-se presente era a associação metafórica, sempre reforçada pelos exercícios retóricos, 

apresentada e reiterada sucessivamente pelos mediadores, ou seja, dos pregadores religiosos, 

que faziam vir de cima, dos púlpitos, a palavra de Deus cuidadosamente aplicada para instituir 

os sentidos desejados pelo exercício de constante persuasão. 

Essa concepção se respalda também em outros estudiosos como Hans Belting que, ao 

investigar as imagens “antes da era da arte”, ou seja, em seu sentido ritual, político e religioso, 



66 

 

concluiu que o retábulo deve ser compreendido como o palco para a imagem pública 

(BELTING, 1994, p.559). O autor desenvolve em seu clássico “Semelhança e presença: a 

história da imagem antes da era da arte” reflexões sobre a distinção entre imagens privadas e 

imagens públicas, demonstrando como o lugar de sua inserção e seu uso modifica e potencializa 

sua função, a partir da exposição e compartilhamento em amplitudes quantitativa e qualitativa. 

Belting explora o estatuto da imagem na Idade Média quando a ‘imagem pública’, ou seja, 

aquela elevada ao culto público, nos retábulos e altares, era um importante contraponto à 

‘imagem privada’, entendida como uma imagem de devoção doméstica9. 

Em síntese, e ainda utilizando as ideias de Hansen, podemos apontar que as artes, nesses 

tempos, operam com agudezas e pressupõem uma lógica muito específica para as imagens, 

sempre definidas como ‘imagens retóricas’. E dado o lugar de importância das imagens nesse 

sistema de representação, seus usos foram controlados. O uso de um amplo repertório de 

modelos autorizados, ou seja, previamente definidos nas constituições e regramentos religiosos 

em geral, passava pelo controle da Igreja ou de autoridades a elas subordinadas. O sistema de 

representação mimética atendia a essa necessidade de controle do uso das imagens, 

classificadas entre ‘imagens boas’ e ‘imagens más’. Imagens decentes e indecentes, decorosas 

e indecorosas. Ou seja, se o modelo usado era o modelo autorizado, havia o controle prévio. Na 

próxima parte do trabalho discorreremos sobre como essas noções eram recomendadas à 

produção imagética material. 

 

1.4 - Decoro, decência e conveniência na representação artística religiosa 

 

Na última década alguns estudos sobre a produção artística do período colonial 

desenvolvida em Minas Gerais têm sido alvo de novas abordagens, em contraponto aos 

tradicionais vieses formalistas e estilísticos, preconizando a funcionalidade em seu contexto 

político teológico (BASTOS, 2009; MAGNANI, 2013). Entre os trabalhos nessa perspectiva 

podemos destacar a tese de doutoramento de Rodrigo Almeida Bastos intitulada “A 

maravilhosa fábrica de virtudes: o decoro na arquitetura religiosa de Vila Rica, Minas Gerais 

(1711-1822)” e a tese de Maria Cláudia Almeida Orlando Magnani, intitulada “Cultura 

pictórica e o percurso da quadratura no arraial do Tijuco no Século XVIII: entre o decorativo 

 
9Sobre essas concepções veremos na seção 3.1 deste trabalho uma abordagem específica sobre os conceitos de 

“imagem de culto” e “imagem privada”, de Hans Belting (1994), de “imagem de devoção”, de Giulio Carlo Argan 

e outros comentadores, assim como outras categorias decorrentes. 

 



67 

 

e a persuasão”. Esses trabalhos, embora abordem arquitetura e pintura integrada, ajudam a 

pensar outras representações imagéticas que integram esse “Teatrum Sacrum”, como as 

esculturas devocionais inseridas nesses templos e suas funções. 

Como as representações artísticas do período abordado são, como também buscamos 

demonstrar no tópico anterior, representações retóricas de valores da política e da teologia 

católica, dramatizadas e colocadas em cena a partir de saberes compartilhados coletivamente, 

enquanto discurso de poder elas estavam imbuídas de preceitos próprios de seu tempo. Mais 

que isso, de tópicas próprias de gêneros retóricos específicos. E neste sentido alguns preceitos 

tinham lugar de destaque na formulação, execução e controle das representações artísticas 

religiosas. Esses preceitos são inúmeros, como ordem, disposição, conveniência, 

verossimilhança etc. Muitos são também característicos de gêneros retóricos específicos, assim 

como muitos eram combinados para que se alcançasse o efeito desejado em uma elocução 

discursiva. 

As representações artísticas deste período formalizam posições hierárquicas, a partir das 

quais os efeitos se tornam adequados aos temas tratados e circunstâncias contemporâneas do 

seu consumo, podendo se afirmar que o decoro retórico-poético, que as regula, também é decoro 

ético-político, que ordena as posições hierárquicas representadas e suas recepções (HANSEN, 

2006, p.27)  

Lembramos que a sistematização da doutrina – a Retórica - por gêneros retóricos, desde 

a antiguidade e que vigoraria, com atualizações, até o século XVIII ou XIX, disponibilizava um 

imenso repertório para a produção dessas representações. Em todo esse arcabouço moralizante 

e virtuoso, alguns preceitos receberam maior preocupação e dedicação por parte dos 

mecanismos de controle da teologia política. Isso fica evidente quando analisamos as 

orientações para as representações imagéticas, exaradas pela Igreja Romana, constatamos a 

preocupação com o decoro e com a decência. Essas ideias estão presentes no texto do Concílio 

de Trento e muitas outras prescrições e orientações dele decorrentes, como as Constituições 

Primeiras do Arcebispado da Bahia. Também são frequentes nos documentos e diálogos 

epistolares, como as instruções exaradas, seja genérica ou diretamente a algum contexto 

específico, como as cartas pastorais.  

Segundo Rodrigo Almeida Bastos, o decoro representou, desde a antiguidade até o 

advento do chamado “romantismo”, um dos preceitos mais importantes não apenas da 

arquitetura, mas de todas as artes, as belas letras, poesia e retórica, pintura, escultura, música, 

teatro etc. Para ele, a análise desses corpos de arquitetura é indissociável da compreensão das 

demais práticas artísticas nela acomodadas, pintura, talha, escultura etc., porque torna a 



68 

 

conveniá-las no fundamento mesmo que as justificava – a perfeição de todo o corpo. As 

representações se integravam e adquiriam sua razão de ser nos lugares próprios e adequados da 

arquitetura, contribuindo cada parte ao desempenho do teatro sacro como um todo (BASTOS, 

2009, p.33). 

Na representação desse corpo, alguns preceitos tiveram uma importância maior que a que 

ainda é atribuída a eles. Como ressalta o autor, apesar das diversas compreensões de que foi 

objeto na história, o decoro conservou sempre a responsabilidade por orientar o artista na 

procura do que é adequado e conveniente, tanto em relação aos aspectos internos e implícitos 

à obra (matéria, gênero, estilo, proporções, ordem e disposição apropriada de elementos e 

partes, ornamentos e elocução característica, ética e patética, proporção de comodidades e 

efeitos adequados), quanto também em relação aos aspectos externos e circunstantes a ela, a 

recepção que a obra deveria ter pelos destinatários (BASTOS, 2009, p.39). 

Foi realizada na antiguidade por Quintiliano em sua Institutio Oratoria uma divisão que 

facilita o tratamento objetivo do preceito. Há um decoro interno, correspondente à acomodação 

das partes convenientes entre si e ao todo da obra, que deve estar sempre orientada à satisfação 

da finalidade essencial requerida pelo decoro externo: a consideração do tempo e do lugar na 

eficácia final da obra, quando esta proporciona a recepção e o desempenho apropriados à sua 

destinação. Ambos são interdependentes. O decoro interno está submetido necessariamente à 

satisfação do decoro externo – a conveniência última –, sinalizando sempre a devida 

acomodação das partes (BASTOS, 2009, p.39). 

Segundo Bastos (2009) o decoro foi difundido na arquitetura desde Vitrúvio, no século I 

a.C., e pela interminável leva de êmulos e imitadores a partir do século XV como Alberti, 

Palladio, Serlio, Cataneo, Scamozzi e também portugueses, Antônio Rodrigues, Francisco de 

Holanda, Lavanha, Matheus do Couto, Ignácio da Piedade Vasconcelos, Luiz Gonzaga e outros. 

Para ele o decoro conservou a matéria primordial da adequação e da conveniência. Adquiriu 

também nuances nas contribuições e circunstâncias particulares de pensadores, arquitetos e 

artistas que sobre ele ou através dele escreveram: finalidades políticas e teológicas da arte, 

variações do gosto, costumes locais etc., mas manteve sempre, em seu cerne, a lei suprema da 

conveniência (BASTOS, 2009, p.40). 

Ainda segundo o autor, apesar desse sentido lato e abrangente, alguns estudiosos 

modernos compreenderam o decoro sob aspectos eminentemente morais e pragmáticos, 

pejorativamente até, comprometendo a importância de sua análise na melhor compreensão da 

arte situada entre os séculos XVI e XVIII. Bastos (2009, p.40) lembra da advertência de 

Eugenio Battisti, de que uma má fama imputada à chamada “Contrarreforma”, acusada de haver 



69 

 

tolhido o melhor da arte humanista proveniente do século XV em nome de uma decência moral 

acabou motivando um “escasso interesse por esses preceitos”. Para ele o termo “decência” 

terminou adquirindo uma conotação bastante moralizada pela crítica e pela historiografia das 

artes desse tempo.  

Embora tenha havido, após o Concílio de Trento, um processo complexo, determinado a 

resguardar a arte religiosa de tudo o que fosse profano e impudico, inadequado ao lugar 

“sagrado” das representações, o termo decência permanece sendo utilizado, na documentação 

e nos escritos coevos, com uma acepção maior de adequação e conveniência (BASTOS, 2009, 

p.40).Na maioria das vezes, aparece como o termo mais apropriado para guardar e fazer guardar 

o que fosse adequado e decoroso em relação às matérias da religião.  

A etimologia dos termos ‘decoro’ e ‘decência’ é a mesma: o particípio “decens”, que 

designa o que é “conveniente”, “adequado”, “apropriado” (CAMARERO, 2000; BASTOS, 

2009). Como destaca Rodrigo Bastos, as figuras da pintura e da escultura, bem como os corpos 

de arquitetura, também deveriam se distinguir por suas aparências, consolidando a união entre 

o decoro e a evidenciação do caráter (éthos). Usando como exemplo registra que um templo 

não se confunde, ou não se poderia confundir, com um palácio, assim como as figuras da pintura 

e da escultura que representam afetos, alegorias, virtudes, personificações ou personagens 

deveriam ser distintas. A distinção, nesse caso, resultaria dos efeitos advindos de suas 

proporções, gestos, atributos, artifícios e ornamentos, que decorosamente deveriam caracterizá-

los “do modo que por si se dão a conhecer” (HANSEN, 1995, p. 40-54). 

Tudo deveria ser iluminado pela luz da conveniência. A conveniência da proporção, 

característica e correta entre partes e todo, dimensão, quantidades, lugares e ornamentação 

apropriados, deveria ser de tal dignidade, perfeição e pertinência em relação àquele que o 

manifesta que o resultado aparente e sensível, visual ou auditivo, manifestado pelo decoroso, 

produziria efeitos de graça, brilho, beleza e formosura – esplendor, enfim (BASTOS, 2009, 

p.40). 

Essa preocupação com o uso das imagens tem relação direta com as discussões profundas 

travadas entre os dois lados que se viam as diferentes correntes da Cristandade. Em ‘A Função 

das Imagens’ Giulio Argan afirma que a crise religiosa do século XVI atingiu a arte diretamente. 

Lembra que nem os teóricos da contrarreforma não se colocaram completamente contra a 

acusação de paganismo imputada às imagens do Renascimento. Na esteira desse pensamento, 

Maria Cláudia Magnani aponta que, ao se posicionarem e promoverem uma distinção entre as 

imagens boas e más, acabam por reafirmar seu uso. Isso se dá ao defenderem e convencionarem 



70 

 

que, as imagens em si não são boas nem más, mas o são na medida em que são utilizadas para 

uma finalidade boa ou perversa (MAGNANI, 2013, p.45).  

Lembramos que, na retórica clássica, uma série de preceitos eram comuns à própria 

atividade retórica, mas outros eram específicos para os gêneros decorrentes. Com a adaptação 

para da retórica para uma retórica da Cristandade uma série de virtudes são incorporadas, 

moralizadas ou relidas em chave católica para constituir o repertório das representações cristãs. 

As virtudes teologais - a fé, a esperança e a caridade - concedidas por Deus como graça divina, 

e as cardeais - a prudência, a justiça, a fortaleza e a temperança - percebidas como eixos da vida 

virtuosa, demarcarão releituras para essa passagem desses temas para o espaço de representação 

da sacralidade católica. 

Hansen também destaca que essas noções de decoro e decência se relacionam diretamente 

às noções de adequação e conveniência. As representações imagéticas persuasivas funcionavam 

com o intuito de produzir outras imagens abstratas. Deste modo essas imagens deveriam ser 

capazes de produzir nas mentes persuadidas imagens adequadas. O conceito de conveniência 

estava relacionado especialmente à forma canônica de se abordar determinado tema. O autor 

adverte que na atividade retórica era preciso conhecer os lugares comuns de cada gênero.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

CAPÍTULO 02: SERTÕES DO RIO POMBA: FRONTEIRA INDÍGENA E 

CATEQUESE 

 

2.1 - Antecedentes da criação da Freguesia de São Manoel do Sertão do Rio Pomba (1718-

1767) 

 

A Freguesia de São Manoel do Sertão do Rio Pomba foi estabelecida entre 1718e 1767, 

localizada no chamado Vale do Rio Pomba, na parte central da Zona da Mata de Minas Gerais. 

O povoamento dessa região esteve intrinsecamente ligado à catequese dos indígenas que 

ocupavam suas florestas. De acordo com o pensamento europeu da época, a colonização, 

através da catequese e ‘civilização’ dos indígenas, dava sentido ao povoamento, apesar de 

escamotear o verdadeiro objetivo de empossamento das terras ocupadas por eles (RIBEIRO, 

2009). A historiografia consagrou que a atuação do Padre Manoel Jesus Maria foi determinante 

para o estabelecimento da freguesia, liderando o processo de ocupação a partir de boas relações 

criadas com os indígenas, os colonos, o governo e o clero. Sua missão catequética viabilizou a 

criação de povoados e principalmente a ‘pacificação’ da região para integrá-la à economia 

colonial, uma vez que a mineração estava em declínio (MATTOS, 2009). A criação da 

Freguesia de São Manoel do Sertão do Rio Pomba se deu em um contexto marcado por uma 

série de mudanças e eventos que refletiam a dinâmica complexa entre colonizadores, povos 

indígenas e africanos escravizados, bem como os interesses econômicos e políticos do Império 

Português. Fernando Lamas sinaliza que “o processo de cristianização atuou em sintonia com 

o processo de colonização servindo tanto para inserir o indígena dentro da lógica ocidental, 

como também para liberar terras para a referida colonização” (LAMAS, 2012).  

Até o final do século XVII a economia colonial estava centrada na produção de açúcar, 

que continuava sendo a principal atividade econômica, especialmente nas regiões nordeste e 

sudeste do Brasil (CARNEIRO, 2008). A exploração dos recursos naturais, o comércio de 

escravizados africanos e a exportação de produtos agrícolas eram as principais fontes de riqueza 

para a metrópole portuguesa. Portugal exercia domínio político e administrativo sobre o Brasil 

por meio de uma estrutura colonial altamente centralizada. As Capitanias Hereditárias haviam 

sido abolidas, e a Colônia estava dividido em capitanias gerais, cada uma governada por um 

governador-geral nomeado pela Coroa portuguesa (CARNEIRO, 2008). Este sistema 

centralizado permitia um maior controle sobre os territórios coloniais e garantia a 

implementação das políticas coloniais portuguesas. Mas como o território era em sua maior 



72 

 

parte inexplorado, a vicissitude da colônia levou a inúmeras adaptações administrativas e 

territoriais.  

A descoberta de ouro na região interiorana da antiga Capitania de São Paulo e Minas de 

Ouro foi o catalisador para a criação da capitania de Minas Gerais como nova unidade 

administrativa. A notícia da riqueza mineral espalhou-se rapidamente pelas terras coloniais, 

atraindo grande quantidade de aventureiros, garimpeiros e desbravadores em busca de fortuna 

e oportunidades. Então, em 1720, após a de Revolta de Vila Rica contra o império português, o 

governo colonial reconheceu a necessidade de uma administração mais eficaz e direta sobre a 

região aurífera para garantir o controle sobre o ouro (GIOVANNI e MATOS, 2004). Assim, 

em setembro de 1720, por decreto régio, foi criada a Capitania de Minas Gerais o que 

representou um novo período de transformação e desafios para a região (Fig. 1). 

 

 

 

(Fig. 1) Planta Geral da Capitania de Minas Gerais. No retângulo em destaque o Vale do Rio Pomba mostrado 

em detalhes adiante, na Figura 2. A marcação em “X” indica os Sertões do Leste. Fonte: Biblioteca Nacional 

Digital – BND 

 



73 

 

No mesmo ano, a área dos chamados ‘Sertões do Leste’, localizada na nova Capitania, 

foi declarada área proibida pelas autoridades coloniais (RODRIGUES, 2003). A região, 

caracterizada por sua geografia acidentada, densidade da mata e dificuldade de acesso, era um 

ambiente hostil e desafiador para os colonizadores. A densa floresta que cobria a região lhe 

conferiu o nome de “Zona da Mata”, uma extensa área situada ao sul de Minas Gerais. A 

proibição tinha o intuito de evitar os descaminhos do ouro e não era permitido o trânsito de 

pessoas nem a ocupação de terras nos “Sertões Proibidos do Leste”. Para enfatizar e fazer-se 

cumprir a proibição, o governo da Capitania argumentou que a área era habitada por indígenas 

selvagens e hostis, que provavelmente vieram habitar essa mata para se refugiar do contato com 

os colonos no litoral do Rio de Janeiro (GIOVANNI, 2004). 

O combate às religiões diversas do catolicismo esteve presente desde os primeiros anos 

de ocupação da Capitania. As Devassas mineiras, movidas por esse objetivo, foram inicialmente 

deliberadas pelo do bispado do Rio de Janeiro (1721-1748), e posteriormente pelo Bispado de 

Mariana a partir de sua criação (SOUZA, 1984, p. 65). A criação da Diocese de Mariana, em 

1745, atendeu à demanda dos moradores da cidade e dos arredores que necessitavam de “pasto 

espiritual”. Antes, toda a Capitania estava vinculada, eclesiasticamente, ao Bispado do Rio de 

Janeiro (CASTRO, 2010). Depois que a mineração atraiu uma grande população de colonos, 

surgiu a necessidade de estruturas eclesiásticas mais próximas e sólidas pois, devido à distância, 

não se viam atendidos pelo Bispado do Rio de Janeiro. 

Desafios e conflitos moldaram o processo de ocupação da área hoje denominada Zona da 

Mata de Minas Gerais, pois os ocupantes da região eram de grupos com interesses muito 

diversos. Além dos povos indígenas, que tiveram participação fundamental na história da 

região, a Zona da Mata também representou um importante cenário da resistência à escravidão. 

Os Sertões Proibidos abrigavam quilombos, as comunidades de resistência formadas por 

escravizados que fugiam das fazendas e plantações coloniais para escapar da brutalidade da 

escravidão em busca de liberdade e autonomia (GUIMARÃES, 1995). Estabeleciam-se em 

locais remotos e de difícil acesso, como matas densas e áreas montanhosas. Essas comunidades 

também mantinham relações de troca e colaboração com outros quilombos e grupos indígenas 

da região, fortalecendo assim suas redes de apoio e solidariedade. 

A proibição de acesso e estabelecimento nos Sertões do Leste não impediu a ocupação 

irregular e a abertura de caminhos fora do conhecimento do governo da capitania. Essa 

ocupação ameaçava os interesses administrativos coloniais e levou ao entendimento de que a 

manutenção dessa proibição era prejudicial aos interesses do reino, pois contribuía para 

aumentar os desvios de ouro em lugar de reduzi-los. (RODRIGUES, 2003). O ciclo do ouro foi 



74 

 

determinante para a história da capitania de Minas Gerais e moldou o início da ocupação dos 

Sertões em todo seu território. A decadência da plantação de cana de açúcar e a descoberta de 

ouro no interior da colônia levaram à migração de grande número de pessoas vindas de Portugal 

e outras regiões do Brasil à procura de ouro (SOARES, 2012).  

No vale do Rio Pomba, o início do povoamento e a colonização deram-se antes mesmo 

da proibição, principalmente por meio da concessão de algumas sesmarias nas décadas de 1710 

e 1720. (LAMAS, 2006). Lamas aponta que a criação da Freguesia dos Índios Matriz de São 

Manoel do Rio Pomba pelo Governador Luís Diogo Lobo da Silva em 1764 se deu no contexto 

da diminuição drástica na arrecadação de impostos em função do esgotamento das jazidas e das 

técnicas precárias utilizadas à época, que seriam incapazes de realizarem explorações profundas 

no solo mineiro. Aponta ainda que a Coroa sentia a necessidade de abertura de novas áreas 

(agrícolas e minerais) e que para isso teve que enfrentar o problema dos quilombos e dos grupos 

indígenas que ainda viviam nos sertões (LAMAS, 2012). 

A principal atividade desenvolvida na região era a produção agrícola, com destaque para 

a de milho para a subsistência e o abastecimento de viajantes (LAMAS, 2003 e CARNEIRO, 

2010). Nessa região da Zonada Mata central, o posterior declínio da produção aurífera levou ao 

abrandamento da proibição, o que reduziu a importância de manter a região desocupada 

(GIOVANNI, 2004). Apesar dos desafios, com a crise na região aurífera e a procura por novas 

terras e fontes de riquezas, os Sertões do Leste despertaram o interesse dos exploradores e 

aventureiros em busca de novas oportunidades de riqueza e expansão territorial. 

No entanto, o avanço dos colonos encontrou resistência nas áreas ocupadas por povos 

nativos (CASTRO, 2008). As comunidades indígenas influenciaram a ocupação do território 

dos Sertões do Leste pelos colonizadores. Aérea em questão era habitada por diversas etnias, 

entre elas os indígenas Cropós (ou Coropós), Croatos (ou Coroatos, ou Coroados), e os temidos 

Botocudos e Puris (Fig. 2). Coropós, Coroados e Puris, dominavam as bacias hidrográficas do 

Rio da Pomba e Rio Guarapiranga. Todos buscavam negociar sua autonomia e defendiam a 

preservação de suas terras diante da crescente pressão colonizadora, por vezes através de 

conflitos violentos.  



75 

 

 

 

(Fig. 2) Recorte da Planta Geral da Capitania de Minas Gerais mostrando o Vale do Rio Pomba. Nos Sertões do 

Leste, as etnias indígenas aparecem destacadas em retângulos. Fonte: Biblioteca Nacional Digital - BND 

 

 

A etnia Botocudos (também chamados Aimorés) eram assim denominados porque 

usavam botoques nos lábios e nas orelhas. Eles ocupavam a região do vale do Rio Doce e eram 

considerados bárbaros e violentos (GIOVANNI, 2006). Frequentemente entravam em conflito 

com os colonizadores portugueses, resistindo tenazmente à colonização. O povo Puri habitava 

uma área que se estendia ao longo de todo o leste da Zona da Mata, na região até Muriaé. Por 

não aceitarem a submissão ao colonizador, também eram considerados ferozes e perigosos e 

igualmente sofreram com a violência, a doença e a escravização (DE ANDRADE, 2011). Os 

Cropós e Croatos (também chamados de Coropós e Coroados) habitavam áreas adjacentes na 

região do Rio Pomba, e eram refugiados do litoral do Rio de Janeiro (Figura 2). Em 1750, a 

expedição liderada pelo sertanista Inácio de Andrade Ribeiro marcou os primeiros encontros 

entre colonizadores e indígenas na região (LAMAS, 2006). No entanto, esses contatos iniciais 

resultaram em conflitos, evidenciando a resistência dos indígenas à colonização.  



76 

 

 

 

(Fig. 3) Gravura de Johann Moritz Rugendas retratando Coroatos e Coropós (1802-1858). Fonte: Biblioteca 

Nacional Digital - BND 

  

 

Apesar dos desafios e perigos enfrentados pelos exploradores, suas expedições ajudaram 

a mapear e explorar novas áreas dos Sertões do Leste, ampliando os horizontes geográficos da 

colônia. Por sua vez, os povos indígenas influenciaram as dinâmicas sociais, econômicas e 

territoriais dessa ocupação. Foram também, os principais personagens de conflitos violentos 

entre diferentes etnias e os colonos portugueses, que se aventuravam na busca por ouro e terras 

para agricultura. Em resposta aos conflitos, o governo da Capitania promoveu uma mudança na 

política de atuação junto aos indígenas, implementando medidas de catequese e civilização por 

meio do aldeamento (LAMAS, 2013). As reduções, inspiradas nas missões jesuíticas, eram 

assentamentos organizados e administrados pela Igreja Católica e tinham o propósito de 

converter os indígenas ao cristianismo, catequizando-os e assim “europeizando-os”. 

A “Redução” e o “Aldeamento” de indígenas consistia em mecanismo de controle e de 

defesa dissimulado pelo governo da Capitania e encoberto por um enunciado de auxílio e 

proteção em relação aos indígenas (DE ANDRADE, 2011). Visavam a concentração e o 

controle das populações indígenas em vilas ou povoados sob autoridade colonial. Esses 



77 

 

assentamentos serviam não apenas como centros de conversão religiosa, mas também como 

pontos de controle político, social e econômico sobre os indígenas. Serviam principalmente 

como instrumentos de controle territorial, consolidando o domínio português sobre as áreas 

habitadas pelos indígenas, facilitando a exploração econômica dessas áreas, seja através da 

agricultura ou da mineração. Mas tal domínio dependia da participação voluntária dos indígenas 

aldeados de modo que, foi preciso estabelecer com eles uma interlocução pacífica.  

O Capitão Francisco Pires Farinho e seu irmão Manuel foram os primeiros a obter sucesso 

no estabelecimento do diálogo com os indígenas da região do Pomba (PINTO,2010). Pires 

Farinho é considerado pela historiografia um bandeirante destemido e visionário, conhecido 

por sua habilidade em lidar com os povos indígenas e pela sua determinação em desbravar 

territórios inexplorados. Ele liderou a colonização de várias áreas na Zona da Mata mineira e 

desfrutava de uma boa relação com os representantes da autoridade colonial, o que lhe conferia 

proteção e legitimidade em suas empreitadas. Eles estabeleceram fazendas e pequenos 

povoados na área do Rio Pomba amenizando os conflitos entre os colonos e os indígenas 

Coroados e Coropós. 

A catequese e a civilização indígena faziam parte de um projeto político-religioso. O 

Catolicismo, patrocinado pela Coroa, buscava não apenas converter os nativos à fé cristã, mas 

também integrá-los à sociedade colonial. A hierarquia eclesiástica desempenhava um papel 

central nesse processo, estabelecendo paróquias e supervisionando a evangelização dos povos 

indígenas. Essa abordagem não era apenas religiosa, mas também política, visando consolidar 

o domínio colonial e a unidade da população sob a fé católica. Assim, a Igreja desempenhou 

funções diversas durante a era colonial, abrangendo desde a promoção ativa da fé católica até a 

legitimação do poder imperial português por meio da evangelização da população (incluindo 

os povos nativos e africanos escravizados). Ao apoiar o monarca e a nobreza, e ao justificar o 

domínio colonial em termos religiosos, a igreja contribuiu para a consolidação do controle 

imperial sobre os territórios coloniais (PAIVA, 2009). 

Através da doutrina do direito divino dos reis, a igreja atribuía ao monarca a autoridade 

divina para governar e defender a fé católica, o que servia como uma base ideológica para a 

manutenção do poder imperial (LIMA, 2014). Além disso, os líderes eclesiásticos colaboravam 

estreitamente com as autoridades coloniais na administração e governança das colônias, 

reforçando assim o controle sobre os territórios colonizados. Como uma instituição poderosa e 

profundamente enraizada na sociedade da época, a Igreja católica contribuiu para a estabilidade 

e a coesão da colônia influenciando a vida política, a cultura e a organização social da colônia, 



78 

 

incluindo a criação de unidades político-religiosas com finalidade administrativa como as 

Freguesias. 

Uma freguesia era uma divisão administrativa civil e eclesiástica fundamental na 

organização social e religiosa do território. Ela representava uma área delimitada dentro de uma 

região mais ampla, geralmente composta por um conjunto de povoados e áreas rurais, onde os 

habitantes compartilhavam serviços religiosos, administrativos e comunitários (CARNEIRO, 

2008). A presença de um pároco, nomeado pela hierarquia eclesiástica, era essencial para a 

administração dos assuntos religiosos e a prestação de assistência espiritual aos fregueses. Uma 

das características mais importantes de uma freguesia era a presença de uma igreja paroquial, 

geralmente dedicada a um santo padroeiro, onde os fiéis podiam participar de missas, 

sacramentos e outras práticas religiosas. A igreja não era apenas um centro espiritual, mas 

também um ponto de encontro e coesão social para a comunidade local. 

Com a queda na arrecadação do Quinto devido ao esgotamento das minas, tornou-se 

urgente a inclusão de novas áreas para aumentar a produção econômica, agrícolas e minerais 

(LAMAS, 2017). Para isso, os problemas com indígenas nos sertões precisavam ser 

enfrentados. Nesse contexto, estabeleceu-se em 1764 a “Freguesia do Mártir São Manoel do 

Rio da Pomba e Peixe dos índios Coroados e Cropos” representando um avanço na dominação 

dos indígenas (RODRIGUES, 2003), especialmente dos Coroados e Coropós, seguindo o 

interesse econômico na região. Uma vez estabelecida a freguesia, era necessário construir a 

infraestrutura necessária para atender às necessidades da comunidade. Isso incluía a construção 

de uma igreja matriz dedicada ao santo padroeiro da freguesia, bem como a instalação de 

escolas, casas paroquiais, cemitérios e outras estruturas importantes. 

 

2.2 - A Criação da Freguesia, os agentes e as estratégias de colonização e catequese (1767-

1811) 

 

A freguesia de São Manoel do Rio Pomba foi estabelecida num momento em que as 

fronteiras produtivas se expandiam para o interior e a ocupação das terras se intensificava. 

Nesse cenário, a região da Zona da Mata Central emergiu como um ponto estratégico, devido à 

fertilidade de suas terras e à presença de importantes recursos naturais. Além dos interesses 

comerciais da Coroa portuguesa, os posseiros já estabelecidos reivindicavam a criação da 

Freguesia e da Paróquia de São Manoel do Rio Pomba eram, em sua maioria, agricultores, 

pecuaristas e trabalhadores ligados à produção agrícola, atividade econômica dominante na 

região na época (LAMAS, SARAIVA e ALMICO, 2003). 



79 

 

O Cônego Raimundo Trindade ao dedicar-se à história das instituições de igrejas no 

Bispado de Mariana trata com destaque da Freguesia dos Índios Matriz de São Manoel do Rio 

Pomba. Trindade considerava “nas suas origens uma freguesia sui generis” por ter sido criada 

em “um território muito vasto, vazio de gente civilizada e para os indígenas coropós e coroados” 

(TRINDADE, 1945, p. 229). Vários colonos vieram da freguesia de Guarapiranga, uma das 

primeiras freguesias criadas na região. Havia também a presença de pequenos comerciantes que 

contribuíam para o desenvolvimento socioeconômico local. Muitos outros eram escravizados 

ou libertos, além de indígenas aldeados. O então governador da Capitania de Minas Gerais, 

Luiz Diogo Lobo da Silva, tinha interesse em designar um pároco para o Pomba afim de reduzir 

os indígenas, reprimir a consolidação dos quilombos e tornar mais eficiente o contato dos 

sertões com o centro administrativo da Capitania (CASTRO, 2010). 

A ocupação dessa área se dá em momento político da administração portuguesa pelo Rei 

Dom José I. Seu governo é marcado pelo início do Pombalismo, que foi uma ideologia política 

e administrativa que visava centralizar o poder do Estado e modernizar Portugal em várias 

áreas, incluindo a Igreja Católica (OLIVEIRA, 2022). O Marquês de Pombal foi o Primeiro-

Ministro português, sob nomeação do rei de Portugal, Dom José I. Via a Igreja como uma 

instituição que deveria continuar subordinada aos interesses do Estado e ser usada uma 

ferramenta para promover os objetivos do governo sob maior controle. Uma das principais áreas 

de intervenção do Estado na autoridade eclesiástica foi a expulsão dos Jesuítas em 1759. Os 

Jesuítas eram uma ordem religiosa influente e poderosa, mas também eram vistos como uma 

ameaça ao poder do Estado devido à sua independência e influência sobre as instituições 

educacionais e missionárias (OLIVEIRA, 2022).  

De fato, a expulsão dos Jesuítas foi uma oportunidade de consolidar o controle do Estado 

sobre as instituições religiosas, vigentes através do regime do padroado. Sob a égide da Coroa 

Portuguesa, a igreja desempenhou diversas funções, que vão desde a promoção da fé católica 

até a consolidação do poder imperial e a legitimação do domínio colonial. O Estado também 

passou a controlar o processo de nomeação de bispos e outras autoridades eclesiásticas. Assim, 

a nomeação do Padre Manoel Jesus Maria como Vigário, quando recebeu autorização para 

construir a igreja matriz (CASTRO, 2010), efetivou o estabelecimento da Freguesia do Mártir 

São Manoel do Rio da Pomba e Peixe dos índios Coropós e Coroados, que foi então separada 

do povoado de Guarapiranga no ano de 1767.  

Como ressalta Fernando Lamas sobre o início da atuação da Coroa na região, uma capela 

foi erguida perto da nascente do Rio Pomba e foram também nomeados ‘Diretores dos índios’ 

o Capitão Francisco Pires Farinho e seu irmão Manuel, outro fator determinante para o processo 



80 

 

de dominação dos indígenas, especialmente dos Coroados e dos Coropós (LAMAS, 2012). O 

povoado de São Batista do Presídio surgiu em circunstâncias similares em 1787 (GIOVANNI, 

2006). Como apontam diversas pesquisas anteriores, o Padre Manoel Jesus Maria foi um 

notável agente da colonização e na história da região do Rio Pomba em Minas Gerais, onde sua 

presença teve um impacto duradouro (PAIVA, 2009, CASTRO, 2010, LAMAS, 2012). Sua 

atuação foi fundamental para a criação e consolidação dos aldeamentos na região, e decisiva 

para o processo de colonização, catequese e integração dos povos indígenas ao sistema colonial. 

Manoel de Jesus Maria nasceu em 1731 em Vila Rica. Era filho de João Antunes, 

português, com sua escravizada Maria de Barros, angolana. Dedica-se desde cedo à vivência 

religiosa como coroinha e sacristão em Santo Antônio da Casa Branca (atual Glaura), Ouro 

Preto buscando ordenação enfrentando diversas dificuldades por ser mestiço e filho ilegítimo 

(CASTRO, 2010). Cursou o Seminário de Nossa Senhora de Boa Morte, em Mariana, e depois 

transferiu-se para a Paróquia de Nossa Senhora da Conceição de Antônio Dias, em Vila Rica, 

onde também foi sacristão (idem, 2010, p, 36) até a sua ordenação, em 1765. Como mestiço, 

foi confrade na Irmandade de São Benedito, da Capela de Nossa Senhora do Rosário do Alto 

da Cruz. Um requerimento de mesários desta irmandade em 1765, constante do processo de 

obtenção das ordens, pede a nomeação do Padre Manoel para a dita Capela, demonstrando suas 

relações com a irmandade. Dadas as dificuldades enfrentadas e após articulações políticas 

estratégicas com o governo da Capitania além de sua persistência em driblar os impedimentos 

para sua ordenação “por sua impureza de sangue”, ele recebeu as ordens religiosas com apoio 

de diversas autoridades. Nessa época se ofereceu para fundar, e assim foi designado, uma 

Paróquia para os indígenas nos Sertões do Rio Pomba, o que aconteceria em 1767 (PAIVA, 

2006, p.57). 

Em novembro do mesmo ano, o padre registra em um documento que “estou preparando-

me para ir para a nova freguesia do Mártir São Manoel que vou criar e catequizar os índios”, 

quando realiza batismos na Igreja da Conceição de Antônio Dias (PAIVA, 2010, p.58). No mês 

seguinte, em 25 de dezembro, o padre celebra a primeira missa em capela improvisada. 

Constatamos que, mesmo já tendo iniciado sua atuação em Rio Pomba, o religioso continua 

mantendo contato com a Paróquia de Antônio Dias após a sua ordenação e transferência para 

os sertões. 

As etapas de formação sacerdotal, ordenação e atuação eclesiástica do Padre Manoel de 

Jesus Maria são atravessadas por um contexto religioso complexo. 

A formação do Padre Manoel no Seminário de Mariana se dá no período de administração 

jesuítica. Se a presença dos Jesuítas em Minas Gerais ainda é discutível, suas influências, no 



81 

 

entanto, são inquestionáveis. Os inacianos defendiam uma formação rígida, uma maior 

moralização do clero e combatiam o relaxamento moral na Igreja – uma importante prescrição 

tridentina - sendo expressamente contra a ordenação de indígenas e mestiços. O acirramento à 

perseguição que culminou com a expulsão dos Jesuítas da Colônia em 1759 ocorre quando 

Manoel de Jesus Maria enfrentava uma árdua peleja em busca de articulações políticas em prol 

de sua ordenação. Lana Lage (2011) destaca que reforma religiosa almejada pelo Concílio de 

Trento (1545-1563) visou à formação de um clero mais austero nos costumes e mais preparado 

intelectualmente, mas se os princípios gerais da reforma tridentina estavam vigentes na 

formação dos presbíteros, a ordenação dos seculares também sofreu os efeitos da política 

pombalina, de maior controle e submissão da Igreja ao Estado português, reafirmando o regime 

do Padroado. 

Foi em um contexto de afrouxamento das restrições da Igreja aos impedimentos à 

ordenação aos indivíduos mestiços que Manoel de Jesus Maria alcança, após muita insistência 

sua ordenação. Segundo Luiz Carlos Villalta, em episcopados mais conservadores, a seleção 

do clero a ser ordenado foi mais rigorosa e criteriosa, enquanto nos períodos de Sé Vacante e 

do governo de procuradores dos bispos, estes procedimentos tiveram caráter mais frouxo 

(VILLALTA, 1993, p.63).  Citando diversos exemplos, o autor demonstra que os bispos colados 

eram mais restritivos que os procuradores que governavam à distância e temporariamente. 

A busca de apoio político para alcançar a ordenação sacerdotal o fazia se enquadrar e 

submeter objetivamente às orientações políticas pombalinas e, cada vez mais, afastar-se das 

ideias jesuíticas. Algumas medidas pombalinas, especialmente em relação aos indígenas, 

alinhavam-se a alguns pontos do pensamento do religioso, em relação à “proteção” dos 

indígenas. Outras medidas, entretanto, impactariam em mudanças nos métodos de catequização 

em fase de implementação nos sertões de Rio Pomba. Entre as novas medidas objetivas foi a 

proibição do uso das línguas indígenas e, em particular, da chamada língua geral, como um dos 

principais objetivos do processo de “civilização” dos indígenas (SOUZA, 2017, p. 46).  

Nesse sentido, alguns documentos históricos inéditos registram ponderações por parte de 

outros religiosos em atuação na região em relação à prática dos métodos de catequese 

desenvolvidos pelo padre Manoel de Jesus Maria. A proibição do uso da língua geral – ou língua 

brasílica - pelos religiosos em missões evangelizadoras junto aos indígenas a partir das reformas 

pombalinas implantadas no reinado de Dom José I (1750-1777) e mantida no reinado de Dona 

Maria I (1777-1816) dificultou o trabalho catequético.  

A proibição não foi suficiente para extinguir o imediato uso da língua brasílica. O Frei 

Franciscano Manoel do Sepulcro Mariz, cuja atuação missioneira alcançou a Capitania de 



82 

 

Minas Gerais, especialmente entre as populações indígenas nas regiões limítrofes com as 

capitanias do Rio de Janeiro e Espírito Santo, ao elaborar um Plano de formação de religiosos 

para a catequese indígena para atuar nas últimas fronteiras indígenas dos sertões de Minas 

Gerais, já no final do século XVIII, volta a defender o modelo de catequese na língua brasílica. 

No processo destinado à autoridade real, o religioso apresenta documentos em que são relatadas 

as experiências do uso de indígenas catequizados como intérpretes. O teólogo da nunciatura 

franciscana no Brasil, defendia que: 

 

[...] a experiência tem mostrado que os regulares são os mais próprios para a 

redução dos índios, assim como mais hábeis para os conservar em estado de 

civilização, se desgraçadamente se observa esse desanimado entre eles  este espírito 

tão análogo a sua purificação, devemos antes atribuí-lo á falta do estimulo, que lhe 

recitava administração de suas aldeias, que a diminuição dos sentimentos religiosos, 

que os devem sempre arruinar poucos esforços portanto bastarão para fazer viver entre 

eles seu antigo e fervoroso zelo pela salvação dos nossos irmãos que vivem fora do 

grêmio da Santa Igreja e das paternas e benéficas influencias do iluminado Governo 

de nosso amabilíssimo Príncipe. Promova-se o conhecimento da língua Brasílica, 

e bem depressa iremos ver sair dos claustros novos Apóstolos, que vão espalhar as 

luzes da fé entre os infelizes que vivem submergidos areias das ignorâncias e sombras 

da morte, novos operários que consertarão estes vastos Sertões em abundantes searas 

do grande pai de famílias (ARQUIVO NACIONAL, RIO_U1_0_0_0012). 

 

Embora não tenha sido possível precisar a data, o documento elaborado pelo Frei 

franciscano é possível concluir que ele data da transição do século XVIII para o século XIX, 

considerando sua trajetória no Brasil. Nos anos de 1796 a 1800, Dom Frei Manuel do Sepulcro 

Mariz atua em algumas incursões pelo território mineiro, entre os vales do rio Pomba, Paraíba 

e Doce. Seu conhecimento sobre os territórios e aldeamentos é bastante vasto, como consta no 

documento. 

 

Há por fortuna ainda aldeias, cujos moradores se servem perfeitamente do idioma 

Brasílico; e são a de São João de Queluz na Capitania e do Bispado de São Paulo de 

Índios Puris a poucos anos aldeados, e catequizados por um zeloso eclesiástico, autor 

de um resumido catecismo na língua destes Índios, e que de presente se acha 

empregado em reduções nos Campos de Guarapoaba. O pároco desta aldeia é um 

benemérito eclesiástico, que une outras relevantes qualidades a de ser versado na 

língua de seus paroquianos: a de São Fidelis, nas margens do Rio Paraíba pouco 

distantes da Vila de São Salvador de Goitacazes, de Índios Coroados, administrada 

por dois Religiosos Barbadinhos, cujo zelo e serviços são superiores a todo elogio: e 

finalmente a Aldeia dos Reis Magos na Capitania do Espírito Santo distante sete 

lagoas da Vila de Vitória, os moradores índios desta aldeia que hoje é vila, falam 

perfeitamente a língua brasílica chamada a língua geral, e o vigário atual desta Vila 

possui perfeitamente este idioma, e tem todas as proporções para o comunicar 

(ARQUIVO NACIONAL, RIO_U1_0_0_0012 – grifo nosso). 

 

Entre os religiosos atuantes na região o padre Miguel Antônio de Paiva, da Freguesia de 

Nossa Senhora da Assumpção do Engenho do Mato, limítrofe pela parte sul da Freguesia de 



83 

 

Rio Pomba, foi um dos religiosos que se posicionaram em defesa da viabilidade do uso da 

língua geral, para a continuidade do processo de catequese dos nativos. Relata o religioso, em 

1798, na povoação de Piau, nas cabeceiras do rio Novo:  

 

[...] no decurso dos anos que tenho residido nestas Minas partiram várias bandeiras 

para o sertão dos bugres bravos, uma das quais constou para cima de oitocentas 

pessoas, de onde foram igualmente dois Reverendos Cônegos da Sé de Mariana, e 

vinte e cinco sacerdotes em seguimento de um antigo roteiro, que assinalava 

caminhos, e rumos, até darem com grande abundância de rubis, e porque forçosamente 

haviam encontrar aldeias, e pelo caminho os seus cruéis habitadores, levaram para 

embaixadores índios batizados, nacionais da aldeia de São Manoel do Rio da 

Pomba, que entrando como línguas nas aldeias bravas com mimos para os 

respectivos caciques estes lhes concediam a licença pedida, para passarem nas suas 

povoações, e com efeito, entrando os portugueses eram recebidos em braços com os 

maiores festins, por eles praticados nos seus maiores gestos, e g. danças, instrumentos 

músicos, fervorosas caçadas, pescarias, frutas, e grossas taquaraçus (isto é, canudos) 

de vários vinhos, e atirando ao ar muitas flexas de alegria (ARQUIVO NACIONAL, 

RIO_U1_0_0_0012 – grifo nosso). 

 

 O relato do Padre Paiva nos dá a dimensão da importância dada pelos religiosos sobre a 

necessidade de aprendizado da língua indígena no processo de catequização. No documento, o 

padre ressalta, explicitamente, os jesuítas, quem primeiramente utilizaram-se deste método:  

 

Também me asseveraram pessoas fidedignas no seu regresso, que alguns bugres 

vendo os hóspedes de coroa, a quem chamam Avarés, lhe punham a mão na coroa, e 

beijavam a mão, que haviam tocado: apontavam a água pedindo lha deitassem na 

cabeça, o que era bem interpretado, pelos sobreditos índios da Pomba, cujo 

idioma se diferencia em alguns vocábulos, vista a forçosa precisão,  que há de os 

inventar sempre de novo, por uns homens, sem comunicação com outros, onde a vista 

do que fica exposto, que fruto não colheria a Santa Igreja, se aqueles exploradores, 

fossem instruir na língua do Brasil, como o fizeram primeiro que tudo os Padres 

Jesuítas. (ARQUIVO NACIONAL, RIO_U1_0_0_0012 – grifo nosso)10. 

 

Padre Miguel de Paiva, Presbítero Secular e Vigário encomendado da Freguesia de Nossa 

Senhora da Assunção do Engenho do Mato, Comarca de Rio das Mortes do Bispado de 

Mariana, também possuidor de sesmarias na barra do rio Piau, também registra seu 

adentramento aos sertões, com o apoio de nativos catequizados e aldeados pelo Padre Manoel 

de Jesus Maria, ressaltando as experiências exitosas quando da utilização das línguas nativas 

para o contato com grupos ainda dispersos pelos Sertões: 

 

[...] É, pois a estas aldeias, que os regulares devem ir apresentar a língua Brasílica, se 

a quiserem saber de um modo que os habilite a preencher dignamente as funções de 

verdadeiros missionários, seguindo o exemplo de seus maiores, que se fizeram tão 

beneméritos da Religião, e do Estado no santo exercício da mais importante função 

 
10ARQUIVO NACIONAL - RIO_U1_0_0_0012_Doc. 0001 de 0002 e ARQUIVO NACIONAL - 

RIO_U1_0_0_0012_Doc. 0002 de 0002. 



84 

 

de seu sagrado ministério. Um ano só que eles gastem nestas aldeias, juntando aos 

preceitos da arte cujo frequente de práticas familiares com os índios, lhes será mais 

proveitoso, que um mais apurado estudo das melhores gramáticas, que sempre será 

estéril, quando não for acompanhado do uso de falar com os que naturalmente as 

possuem; verdade está provada pela constante pratica dos primeiros missionários, pois 

não foi por outros meios, que se familiarizarmos com esta língua os Anchietas, os 

Figueiras, os Araújos, os Bartholomeus de Leão, e outros, a quem somos 

devedores das artes, dicionários e catecismos, que ainda hoje tem neste idioma 

(ARQUIVO NACIONAL, RIO_U1_0_0_0012 – grifo nosso). 

 

Esses breves apontamentos demonstram que mesmo após a expulsão dos Jesuítas da 

Colônia seus métodos e influências permaneciam. Retomando a abordagem sobre o padre 

Manoel de Jesus Maria, através do processo de genere et moribus11sabe-se que o jovem 

“Manoel Antunes”, nome aludido nos primeiros documentos, adotou o nome religioso “de Jesus 

Maria” após sua inserção na carreira religiosa. Atribui-se esse marcador jesuítico presente na 

sua atuação à influência deixada pelos inacianos, responsáveis pela formação da primeira 

geração do clero mineiro a partir do Seminário de Mariana. Embora tenha se tornado um 

religioso regular, como declara em diversos documentos, Padre Manoel de Jesus Maria utiliza-

se de estratégias experimentadas pelos Jesuítas em missões e aldeamentos da Colônia. O uso 

de expressões como “redução ao grêmio da Igreja”, presentes na documentação jesuítica, é 

frequentemente utilizada. Entre as estratégias está o uso de sermões, assim como a catequese 

nas línguas nativas.  

Embora diversos documentos proibissem a presença dos clérigos seculares na Capitania 

de Minas Gerais, Leandro Catão aponta que os Jesuítas não somente penetraram no território, 

como se estabeleceram em significativo número. Eles gozavam da admiração de autoridades 

religiosas, como Dom Frei Manuel da Cruz, primeiro bispo de Mariana (1748-1764) e da 

população em geral, que se expressou em pelo menos quatro “inconfidências” quando da 

expulsão dos Jesuítas (CATÃO, 2007, p.147). O autor destaca ainda que a influência dos 

Jesuítas na cultura e na política em Minas Gerais e áreas adjacentes foi expressiva (CATÃO, 

2007, p.147). 

Dom Manoel da Cruz era um Bispo da ordem cisterciense, no entanto, foi grande 

companheiro dos Padres da Companhia de Jesus. Intercedia na obtenção de licenças para padres 

da Companhia virem para Minas Gerais auxiliá-lo no Seminário, ministrando aulas de Filosofia, 

 
11 Conforme Oliveira (2016) O estabelecimento desse tipo de processo deve-se especialmente ao controle que a 

Igreja buscou impor ao processo de adesão à vida religiosa, por indivíduos “impuros”. A inquisição forçou judeus 

e mouros a professarem a fé no cristianismo e, ao mesmo tempo, criou-lhes uma barreira intransponível, pois os 

novos cristãos estavam marcados pelo pecado da sua origem. Em muitas ocasiões, era exigida a “limpeza de 

sangue”, sobretudo para assumir encargos 3 religiosos. Justamente para evitar a atribuição de cargos aos novos 

cristãos, todos os candidatos às ordens sacras eram submetidos à investigação genealógica. A descendência 

indígena e ou escravizada também eram impedimentos à ordenação sacerdotal.  



85 

 

Teologia e Gramática. O bispo também pretendia entregar a direção da instituição de ensino ao 

seu fiel amigo, Padre Jesuíta Gabriel Malagrida. Entre as correspondências do Bispo são 

constantes as referências a esse plano, como se lê em Carta ao Rei de Portugal em 1749:  

 

“Muito Reverendo em Cristo, padre-geral. Ao deixar o bispado do Maranhão, 

remanejado para o de Mariana, por causa da particular afeição que devoto à 

Companhia de Jesus e a cada um de seus filhos, alimentei o desejo de trazer como 

companheiro o reverendo padre Gabriel Malagrida que me ajudasse a cultivar aquela 

vinha do Senhor tão carente de obreiros eficientes do evangelho e a construir ali o 

seminário já aprovado pelo nosso rei, e entregá-lo à direção da Companhia, a fim 

de que os estudantes fossem retamente formados sob sua orientação” 

(COPIADOR, 2008, p.228 – grifo nosso). 

 

O bispo pregava o Evangelho em companhia de Inacianos e fazia questão de propagar, na 

diocese mineira, mesmo sob protestos, as devoções incentivadas pelos padres jesuítas – caso 

dos três sagrados corações de Jesus, Maria e José (SANTOS, 2007, p.3). Ao que tudo indica 

esta era uma forma de preservar a tradição jesuítica que caracterizava o trabalho até então 

realizado nas freguesias. Os inacianos far-se-iam perenes na ação pastoral que muito recebera 

de sua influência. No entanto, há ainda estudiosos que garantem que os inacianos 

permaneceram às escondidas na região (SILVA, 2005:88). Há ainda trabalhos acadêmicos que 

dão conta da perseguição que se estabelece após a expulsão dos Jesuítas, mencionando a prisão 

de um cônego do Cabido de Mariana, suspeito de fazer panfletagem a favor dos Jesuítas nos 

domínios de el-Rei. Neste episódio, o Cônego acabara sendo libertado depois de ficar provada 

sua inocência (CHIZOTI, 1984:65). 

Por determinação da Igreja os mestiços, especialmente aqueles frutos de uma união 

ilegítima, não podiam exercer o sacerdócio, mas Padre Manuel desde o princípio pleiteou ser 

dispensado do “defeito de sangue”, sendo atendido depois de quase dez anos de insistência 

(CASTRO, 2010). Com o passar dos anos, conquistou espaço na Igreja e desenvolveu contato 

com membros da Coroa Portuguesa, superando muitos outros obstáculos. Ele continuou como 

Vigário na Freguesia de São Manoel do Rio Pomba por 44 anos e faleceu em 1811.  

Pelo seu testamento, Padre Manuel de Jesus Maria declarou que era irmão e comissionário 

da Irmandade de Nossa Senhora das Mercês, assim como irmão terceiro da Ordem de São 

Francisco, de Vila Rica (CASTRO, 2010, p. 179). O Padre “acumulou patrimônio significativo 

e galgou um patamar elevado na hierarquia social, principalmente se considerarmos seu local 

de atuação, origem familiar e condição mulata” (idem, 2010, p. 181). A vida eclesiástica 

representou importante instrumento de mobilidade social para Manoel de Jesus Maria que, a 



86 

 

partir dos privilégios que lhe foram conferidos, conseguiu ainda jovem forjar significativa rede 

de relacionamentos, tanto na esfera política quanto na religiosa (CASTRO, 2010, p. 182).  

Sobre seu trabalho catequético, Padre Manoel de Jesus Maria intermediou a relação aos 

povos indígenas e africanos e afrodescendentes escravizados e colonizadores. A atuação de 

Padre Manoel na região do Rio Pomba foi essencial para a integração e a coesão social das 

comunidades indígenas e o bom convívio com os colonos, ajudando a estabelecer bases sólidas 

para o desenvolvimento econômico da região. Ele foi reconhecido por sua habilidade de 

mediação, tecendo relações entre colonos, aldeamentos indígenas, órgãos governamentais e 

instâncias eclesiásticas (CASTRO, 2010). Seu trabalho pioneiro lhe rendeu prestígio. Ele ficou 

conhecido pela administração da Capitania como Pároco dos índios e criou capelas em outras 

localidades da região como Mercês e Ubá. Os distritos indígenas (também denominados 

presídios ou aldeamentos em alguns documentos como as listas de dízimos) foram divididos 

em três: o dos Coropós, com sede em São Manuel do Pomba (atual Rio Pomba), o dos Coroado, 

com sede em São João Batista do Presídio (atual Visconde do Rio Branco) e o dos Puris, sediado 

em São Paulo do Manuel burgo ou São Paulo do Muriaé (atual Muriaé) (AGUIAR, 2011). 

A estratégia principal de colonização era a catequese dos indígenas, criando aldeamentos 

para liberar terras para os colonos e fornecer mão de obra, uma das principais atividades do 

Padre Manoel de Jesus Maria. Esses aldeamentos serviam como centros de evangelização, 

educação, trabalho e organização social, onde os indígenas aprendiam os princípios da fé cristã, 

técnicas agrícolas e ofícios. No início os indígenas já catequizados eram tidos como potenciais 

aliados contra os grupos étnicos não pacificados. A rivalidade entre as etnias foi também usada 

como estratégia para dominar os grupos dos ‘gentios’ considerados ‘bravios’. Os quais 

posteriormente também se renderam ao contato com o colonizador (Fig. 4). 



87 

 

 

 

(Fig. 4) Dança do Puris. Gravura de Johann Moritz Rugendas em que fica clara a aproximação entre colonos e 

indígenas. Fonte: Biblioteca Nacional Digital – BND 

 

 

Os aldeamentos indígenas eram comunidades criadas com o objetivo de concentrar e 

controlar as populações originárias. Esses aldeamentos, também conhecidos como reduções, 

missões ou povoações, faziam parte de uma estratégia de colonização que visava integrar os 

povos indígenas à sociedade colonial, ao mesmo tempo em que consolidava o domínio 

português sobre o território (LAMAS, 2013). Podiam ser estabelecidos tanto por iniciativa das 

autoridades coloniais quanto por solicitação dos próprios indígenas, em busca de proteção 

contra-ataques de outras etnias, epidemias ou outros perigos.  

Uma vez estabelecidos, os aldeamentos eram administrados por autoridades coloniais, 

que nomeavam um diretor ou administrador para supervisionar as atividades cotidianas e 

garantir a obediência das populações indígenas às leis e regulamentos coloniais. Apesar de 

proporcionarem certa proteção e assistência aos indígenas no contexto da colonização europeia, 

esses espaços também foram locais de exploração e desrespeito a alguns direitos garantidos aos 



88 

 

povos nativos, através da legislação portuguesa. O aldeamento em geral significava a perda de 

suas terras, identidade cultural e autonomia. 

Reduções e aldeamentos concentravam os povos indígenas em comunidades controladas 

pelos colonizadores, onde as autoridades portuguesas podiam exercer maior influência sobre 

suas vidas e atividades, facilitando o processo de exploração econômica e recrutamento de mão 

de obra para as atividades coloniais, como a produção de açúcar, café, extração de ouro e outras 

(LAMAS, 2006). Dessa forma, eles não apenas representavam uma tentativa de integrar os 

povos nativos à sociedade colonial, mas também serviam como instrumentos de dominação e 

controle territorial por parte de Portugal. Os aldeamentos moldaram profundamente as relações 

entre colonizadores e povos indígenas. 

A Igreja desempenhou um papel central nesse processo, usando sua influência para 

promover a conversão dos indígenas ao catolicismo. Nos aldeamentos, a igreja estabeleceu 

escolas para os indígenas, onde ensinavam não apenas os princípios da religião, mas também 

habilidades básicas de leitura, escrita e aritmética (OLIVEIRA, 2022). Nesse sentido que o 

Padre Manuel pleiteou diversas vezes, junto ao Governo da Capitania, ajuda de custo para a 

manutenção das escolas e para benfeitorias a favor da comunidade. Solicitou também auxílio 

financeiro a fim de custear um Mestre para ministrar na escola dos Coroados, o Padre Indígena 

Pedro da Mota Andrade (CASTRO, 2010). 

Nascido ‘coroado’, Padre Pedro da Mota Andrade foi apadrinhado pelo Guarda-mor 

Manuel Mota de Andrade, que não só patrocinou sua educação, mas também lhe conferiu o 

próprio sobrenome (CASTRO, 2010). Foi admitido como sacerdote no grêmio da Igreja depois 

de anos de estudo, comprovação de integridade de costumes e vocação eclesiástica (PAIVA, 

2017). Sua ascendência indígena, longe de ser um obstáculo, foi percebida como uma vantagem 

estratégica na missão de evangelização. Em sua nomeação para auxiliar o Padre Jesus Maria na 

conversão dos indígenas, sua identidade étnica foi vista como um facilitador na comunicação e 

no estabelecimento de confiança com as comunidades nativas, especialmente os Coroados. 

A origem indígena de Padre Pedro da Mota se erguia como uma ponte entre mundos 

divergentes. Dessa forma, ele personifica a complexa interação entre os diferentes grupos 

étnicos no contexto colonial e sua relação com a Igreja. A influência da igreja, o papel da escola, 

os esforços de moralização e a política de sedentarização (combate ao nomadismo através da 

demarcação de terras do aldeamento) basearam a tentativa de integrar os povos indígenas à 

sociedade e consolidar o controle português sobre o território, assim ocorreu também na 

Freguesia de São Manoel do Rio Pomba.  



89 

 

A moralização era uma preocupação constante das autoridades e da Igreja. Os esforços 

para “civilizar “os indígenas muitas vezes incluíam medidas para suprimir práticas consideradas 

"selvagens" ou "bárbaras" pela sociedade colonial (PAIVA, 2009). Isso incluía proibições 

contra certos rituais religiosos indígenas, práticas de guerra e costumes tradicionais, incluindo 

a poligamia. Através dessas políticas de moralização, buscava-se impor uma ordem social que 

refletisse os valores e normas da sociedade europeia. Paralelamente, a política de sedentarização 

visava transformar os indígenas em comunidades sedentárias, estabelecendo aldeamentos ou 

missões onde eles poderiam viver sob a supervisão e controle das autoridades coloniais e da 

igreja. Na maioria das vezes, essa política resultava na perda de terras tradicionais e na restrição 

da liberdade de movimento dos indígenas. 

Por essa razão, também surgiam conflitos e resistência por parte das comunidades 

indígenas, que lutavam para preservar suas terras, seu modo de vida e sua liberdade. Antes da 

implementação dos aldeamentos, os indígenas que resistiam ao contato e ao domínio dos 

europeus eram considerados selvagens e ‘maus’, sendo até mesmo subjugados à força e 

escravizados pelos colonizadores. O uso de indígenas como mão de obra escrava foi uma prática 

generalizada adotada pelos colonizadores portugueses e também por outros colonos europeus 

(PAIVA, 2017). Desde os primeiros momentos do contato entre europeus e povos indígenas, 

os nativos foram vistos como uma fonte de trabalho barata e abundante para atender às 

demandas crescentes da economia colonial. 

Os indígenas foram capturados em guerras, trocados como mercadorias ou atraídos para 

os aldeamentos, onde muitas vezes eram forçados a trabalhar em condições semelhantes à 

escravidão (LAMAS, 2013). Eles eram utilizados em diversas atividades, desde o trabalho nas 

plantações de cana-de-açúcar, tabaco e café, até a extração de minérios e o trabalho doméstico 

nas casas dos colonos. À medida que os indígenas se tornavam cada vez mais sedentários e 

dependentes das provisões e proteção dos colonos, sua relação com os brancos começou a 

mudar. Eles passaram a depender dos missionários e das autoridades coloniais para sua 

subsistência, muitas vezes em troca de sua mão-de-obra e lealdade. 

Essa mudança na relação dos indígenas com os brancos teve repercussões profundas em 

sua cultura e modo de vida. Os indígenas aldeados abandonaram suas práticas tradicionais de 

subsistência, como a caça, a pesca e a agricultura de subsistência, em favor de atividades mais 

orientadas para os interesses coloniais, como o trabalho agrícola nas fazendas e plantações. A 

catequese e a assimilação cultural dos indígenas à sociedade colonial muitas vezes resultaram 

na perda de suas línguas, práticas culturais e crenças tradicionais. As práticas religiosas 



90 

 

indígenas consideradas pagãs ou supersticiosas eram combatidas e em seu lugar era incentivada 

a adoção da religião católica e das tradições europeias. 

Em 1771, o vigário encomendado Padre Manoel de Jesus Maria foi promovido a colado 

e a Freguesia do Rio Pomba foi elevada à categoria de Freguesia colativa. Isso significa que, a 

partir de então, o Vigário além de subordinado à administração da Capitania deveria se dedicar 

exclusivamente àquela paróquia. Ele continuou como Vigário na Freguesia por 44 anos e 

faleceu em 1811 (CASTRO, 2010). Sob a tutela do Padre, os indígenas foram batizados na fé 

católica, o que resultou em um grande número de batismos registrados nos livros paroquiais da 

Freguesia de São Manoel do Rio Pomba (PAIVA, 2009).  

O crescimento populacional da Freguesia, fundamentado nos registros dos batismos dos 

indígenas aldeados, é o reflexo tangível dos esforços dedicados à catequização. Estes registros 

não apenas documentam a interação entre as comunidades indígenas e os colonizadores 

portugueses, mas também evidenciam a marcante transformação cultural e religiosa 

experimentada por esses povos ao longo desse processo histórico. Em 1831, vários anos após o 

aumento demográfico impulsionado pelo aldeamento indígena e pelo consequente registro 

massivo de batismos pelo Padre Manoel Jesus Maria, a Freguesia de São Manoel do Rio Pomba 

foi elevada a Vila, tornando-se a primeira na Zona da Mata mineira (SOARES, 2012). 

A busca pela arrecadação de tributos levou a administração da Capitania a promover um 

movimento de emancipação administrativa em várias regiões do país. O estabelecimento de 

vilas proporcionava ao governo uma estrutura administrativa mais eficiente para a cobrança de 

impostos e o controle das atividades econômicas locais, ao mesmo tempo em que permitia uma 

maior descentralização do poder e uma melhor governança em nível regional. Com o aumento 

da população e o crescimento das atividades econômicas locais, a demanda por serviços 

públicos e infraestrutura também cresceu.  

A elevação de São Manoel do Rio Pomba à condição de Vila proporcionou à região uma 

maior capacidade de autogestão e uma estrutura institucional para lidar com as demandas 

crescentes. Essa consolidação representou não apenas um marco administrativo, mas também 

um ponto de virada na história da região da Zona da Mata, inaugurando uma fase de 

desenvolvimento e afirmação para a comunidade local. No geral, a criação e estabelecimento 

de São Manoel do Rio Pomba exigiu uma combinação de esforços coordenados pelo Padre 

Manuel Jesus Maria. Diferentes agentes e instituições participaram do processo de 

estabelecimento de uma nova divisão administrativa e religiosa que atendesse às necessidades 

de povoamentos na região da Zona da Mata em Minas Gerais. 



91 

 

A mistura de etnias e culturas na Freguesia de São Manoel do Rio Pomba nem sempre foi 

pacífica, destacando-se a atuação pioneira dos irmãos Pires Farinho e depois a do Padre Pedro 

da Mota Andrade, que auxiliaram o Padre Manoel Jesus Maria no trabalho de apaziguar os 

indígenas para que fosse possível a ocupação do Sertão da Zona da Mata (CASTRO, 2010). 

Nesse processo, através da implantação de devoções cristãs, com um forte aparato simbólico 

de imagens e rituais, a Igreja buscava evangelizar e converter os povos indígenas, muitas vezes 

despertando seu interesse e curiosidade para facilitar a aceitação do cristianismo (TEIXEIRA, 

2021). 

Como a religião católica foi um dos instrumentos utilizados pela Coroa portuguesa para 

promover tanto o combate dos quilombos, como a dominação dos indígenas e sua redução a 

aldeamentos delimitados é possível promover a análise da inserção das imagens religiosas, 

como objetos centrais do culto católico, remanescentes desse processo e, a partir dele, buscar 

contribuir para o aprofundamento do debate historiográfico sobre essa região, também pelo 

víeis da história da arte. 

Entre as fontes históricas levantadas, oferece alguma contribuição os relatos promovidos 

pelos viajantes naturalistas que abordaram a questão dos embates religiosos e a recepção das 

imagens e símbolos cristãos durante a catequese indígena. A região de Minas Gerais foi alvo 

de diversas incursões científicas no início do século XIX. Os viajantes estrangeiros que 

formaram essas expedições buscavam documentar a sociedade, a natureza, a cultura e algumas 

vezes as práticas artísticas. São comuns as referências aos cultos e festas, assim como os 

elementos artísticos a eles associados. 

 QUITES (2006, p. 23) que estudou a representação das imagens devocionais na obra dos 

viajantes dos séculos XVIII e XIX alerta sobre a necessidade de atenção às diferenças culturais 

existentes entre os universos vistos e dos que o relatam. A autora aponta a parcialidade, o 

preconceito e as deturpações entre as anotações feitas in loco e a escrita posterior, as falhas da 

memória do enunciador, entre outros problemas. Embora as interpretações sobre a cultura, a 

religião e os costumes dos povos originários, por parte dos viajantes europeus devam ser 

relativizadas, muitas vezes seus relatos são as principais fontes históricas escritas sobre as 

populações nativas estabelecidas na região de estudo, no momento do contato do europeu com 

essas sociedades tradicionais. Complementam ainda o corpo documental da pesquisa os relatos 

dos viajantes estrangeiros que percorreram o território da Freguesia no primeiro quartel do 

século XIX.  

Constatamos que na maioria das vezes esses viajantes descrevem os povos Puri e Coroado 

genericamente, com as mesmas características “de todas as tribos do Brasil” e reduzem suas 



92 

 

culturas a “costumes bárbaros”. Eventualmente destacam alguma especificidade entre os 

grupos, como a comparação entre o povo Coroado, que seria guerreiro e temido, enquanto o 

povo Puri seria mais pacífico12. Ainda assim, como fonte complementar, buscamos através 

destas e de outras fontes documentais, compreender as referências à cultura e a religião dos 

povos indígenas e a recepção do catolicismo objetivando compreender a aceitação - ou rejeição 

- à catequização cristã. 

O viajante Georg Wilhelm Freireyss, que percorreu a região de Rio Pomba, já nos 

primeiros anos do século XIX, observou entre o povo Puri,  

 

[...] um costume bastante singular e que, forçosamente, há de contribuir para 

conservar-lhes certa sociabilidade, observei entre os Puris, que acreditam ser 

prejudicial para o caçador a caça que ele matou e por isso tem de dá-la aos outros” 

(FREIREYSS, 1992, p.92).  

 

A narrativa acima do viajante alemão encontra semelhança com outras narrativas sobre 

os povos da mesma região assim como com traços culturais presentes em indivíduos 

descendentes dos povos Puri, que, embora miscigenados, possuem vínculos de parentesco 

verificáveis pela pesquisa genealógica.  

Embora não reconheça que povos nativos tivessem “religião”, na perspectiva da cultura 

eurocêntrica, o mesmo viajante registra suas impressões sobre “os costumes e as crenças” do 

povo Puri, registrando que 

 

[...] da religião não há vestígio entre eles, pelo menos no que diz respeito a práticas 

externas. Não adoram Deus algum, mas temem um gênio mau que eles se figuram 

existir na trovoada, sem, contudo, importarem-se mais com ele. Que, porém, entre 

eles existia uma vaga ideia a respeito da imortalidade da alma, como entre todos os 

povos na sua infância, não há dúvida, porque deixam aos mortos as armas no túmulo 

para, como dizem: ‘usar lá em cima’ (FREIREYSS, 1992, p.96). 

 

Freireyss relatou ainda que entre os Coroados, batizados ou não, havia alta incidência de 

abandono de parceiro por parte das mulheres recém-casadas, sendo muito difícil desacostumá-

los da poligamia (FREIREYSS, 1992, p.96). Sobre os efeitos da conversão indígena ao 

catolicismo implantado entre os indígenas, Freireyss também apresentou suas impressões. 

Considerou que “eram muito acanhadas as ideias de cristianismo ministrada aos indígenas” 

(FREIREYSS, 1992, p.96).   

O viajante registra, em tom anedótico, para ilustrar seu registro, a narrativa sobre a morte 

de um cão que foi ferido em uma caçada e socorrido pelo Sr. Marliére, tendo sido deixado aos 

 
12FREIREYSS, Georg Wilhelm. Viagem ao interior do Brasil. Itatiana. São Paulo: EDUSP, 1982. 



93 

 

cuidados de um Coroado. Como o cão não resistiu, o indígena o enterrou em cova em uma 

encruzilhada e colocou uma cruz bem alta no túmulo, pois o cão “era de um amigo” 

(FREIREYSS, 1992, p.96). Podemos compreender a partir desse relato que o indígena já havia 

assimilado da tradição cristã a prática de implantar uma cruz na sepultura evidenciando novas 

relações com a morte e ao associar a cruz a um símbolo salvífico e de distinção. 

Ressalte-se que a Igreja Católica reconhecia a existência de uma religião, pagã, entre os 

nativos e trabalhava com a ideia de conversão à religião católica. Como ressalta Alves Filho 

(2010) em termos de religião, os indígenas eram descritos na literatura colonial como 

“primitivos” pelo colonizador, pois seus rituais e convicções eram considerados “diabólicos”. 

O autor entende que essa classificação conceitual da religião indígena era principalmente 

incentivada tanto pelo imaginário judaico-cristão que assim classificava a adoração “pagã” 

durante a Idade Média na Europa quanto pelo fato de a cultura indígena incorporar o 

canibalismo e a adoração de elementos de natureza, como o trovão. Quando traduzidos através 

do código religioso europeu, tais costumes, similares a algumas seitas pagãs da Europa, eram 

comparados a uma ligação com o demônio (ALVES FILHO, 2010, p. 13) 13. 

Na década de 1770 são constantes nos documentos e relatórios da Paróquia, apresentados 

à Real Fazenda, as referências às despesas com a edificação da Matriz e além das despesas com 

alfaias e paramentos litúrgicos utilizados no culto católico. Além dos esforços para a edificação 

dos templos, são registrados o fornecimento de “rosários de contas”, “rosários brancos”, 

“medalhas de santo”, “medalhas de prata” e crucifixos, para serem usados na conversão dos 

gentios. Diversos requerimentos à Real Fazenda para o fornecimento desses suprimentos são 

realizados pelo Padre Manoel de Jesus Maria, que considerava que os envios anteriores “têm 

sido sempre insuficientes” (PAIVA, 2009).  

Sinval Santiago relata a existência de duas imagens de São Manoel existentes na Igreja 

Matriz, sendo que a imagem menor seria a primitiva, foi substituída depois pela imagem 

retabular. Ela teria sido usada na primeira missa, com altar portátil rezada em Rio Pomba no 

natal de 1767. Sobre essa imagem, como nos diz Sinval Santiago, “é de relevante valor 

histórico, porque é procedente de Ouro Preto e foi trazida de Ouro Preto pelo nosso primeiro 

pároco” (SANTIAGO, 2016, p. 85). Mesmo após sua partida para Rio Pomba, Padre Manoel 

continua mantendo seus vínculos e utilizando-se da Matriz de Nossa Senhora da Conceição de 

 
13 ALVES FILHO, P. E. As traduções do jesuíta José de Anchieta para o tupi no Brasil Colonial. Tradterm, [S. 

l.], v. 17, p. 11-30, 2010. DOI: 10.11606/issn.2317-9511.tradterm.2010.40280. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/tradterm/article/view/40280. Acesso em: 25 jan. 2024. 



94 

 

Antônio Dias. No ano de 1768 o Padre aparece na documentação histórica realizando batismos 

de indígenas na Matriz de Antônio Dias (PAIVA, 2010, p. 59). 

No primeiro capítulo analisamos brevemente as prescrições tridentinas das ‘Constituições 

primeiras...’ que incidiam sobre as práticas religiosas relacionadas às devoções e à veneração 

das imagens. Neste ponto abordaremos, a partir da documentação histórica primária e pesquisa 

bibliográfica, as primeiras imagens religiosas da colonização de Minas Gerais e a atuação do 

clero regular. Em seguida buscaremos verificar se na Freguesia estudada essas prescrições 

foram seguidas. 

Através da análise dos documentos relativos à atuação do clero regular, iniciamos a 

abordagem sobre as imagens religiosas em parte dos territórios dos sertões de Minas Gerais nos 

momentos que antecedem a Freguesia de São Manoel. As fontes documentais para essa análise 

são os relatórios das visitas pastorais, importante instrumento de controle moral e correição das 

práticas católicas. Também cotejamos outras fontes primárias e secundárias que permitem uma 

melhor reconstrução do universo da pesquisa no contexto geográfico e temporal da pesquisa. 

Nesse sentido tanto as fontes primárias religiosas, como os requerimentos para realização de 

festas para santos católicos, como as fontes civis, administrativas e jurídicas, como processos 

crime envolvendo situações eclesiásticas, irmandades, indivíduos ou assuntos religiosos 

também foram levantadas. 

Nesse sentido, na documentação eclesiástica constatamos que, mesmo indiretamente, a 

preocupação com as imagens religiosas está presente especialmente nas cartas pastorais 

normalmente emitidas pelos bispos após a realização das visitas pastorais in loco. Nesse sentido 

analisamos diversos relatórios de visitas pastorais, sendo três relativos ao período de vinculação 

ao Bispado do Rio de Janeiro e dois relativos à atuação do Bispado de Mariana.  

Analisaremos aqui como os relatos de Frei Agostinho de Santa Maria, publicados em 

1723 no monumental “Santuário Mariano”, especialmente o Tomo X, que trata das imagens 

presentes no Brasil Colônia, assim como os documentos produzidos por Dom Frei Antônio de 

Guadalupe, Bispo do Rio de Janeiro entre 1725 e 1740. Esse relato que também inclui relatos 

sobre a parte sul do território da Capitania de Minas Gerais.  

Apresentaremos também as prescrições exaradas por Dom Frei Manuel da Cruz, primeiro 

Bispo de Mariana, que por provisão de 1758 e confirmada pelo rei Dom José I sobre as bases 

da administração religiosa do seu Bispado. E posteriormente os relatos de Dom Frei José da 

Santíssima Trindade, realizado em 1821 e 1825, o mais completo relato de visitas pastorais. 

Mesmo após a criação do primeiro Bispado mineiro, bispos do Rio de Janeiro, como Cônego 

Visitador Monsenhor José de Souza Azevedo Pizarro Araújo, adentrou-se ao território mineiro, 



95 

 

promovendo registros relevantes que comprovam a disputa que havia por alguns territórios 

eclesiásticos sob alegação de demarcação imprecisa, por volta de 1794. 

A ocupação das terras situadas entre as margens direita do rio Pomba e esquerda do rio 

Novo se dá ainda no final do século XVIII, tendo como um dos primeiros posseiros o Guarda 

Mor Manoel da Motta Andrade. O administrador investiu, inclusive com a doação de suas terras 

situadas no ‘Córrego dos Índios’, no povoado de Furtado de Campos (Rio Novo), na formação 

e ordenação sacerdotal do indígena Pedro da Motta. Essa região foi alvo de explorações de 

jazidas ilegais de ouro, no final do século XVIII. Também foi fruto de conflitos religiosos. 

Cônego Trindade registra que a Capela de Nossa Senhora da Conceição de Rio Novo foi 

vinculada inicialmente à Freguesia de Guarapiranga, foi erigida a pedido de Antônio Dias dos 

Reis por provisão obtida em 17 de junho de 1800 (TRINDADE, 1945, p. 252). Segundo o 

Cônego sua fundação teria se originado de uma invasão territorial do Pároco de Guarapiranga 

(atual Piranga), o que teria sido revisto quando foi restaurada a sua vinculação a Freguesia de 

São Manoel do Rio Pomba, a quem de direito pertencia seu território. 

É importante frisar que as primeiras igrejas, capelas e ermidas edificadas no Sertão das 

Minas, no final do século XVII e nas terras onde se constituiriam posteriormente a Capitania 

de Minas Gerais, criada em 1720, estiveram por longo período sob a administração religiosa do 

Bispado do Rio de Janeiro. Mesmo as freguesias e paróquias oficialmente criadas até a criação 

do Bispado de Mariana em 1745 também estiveram vinculadas eclesiasticamente ao bispado 

fluminense14.  

Dom Frei Antônio de Guadalupe, Bispo do Rio de Janeiro entre 1725 e 1740, é, entre as 

fontes encontradas até o presente momento, o primeiro a descrever a situação da administração 

religiosa e o contexto devocional da parte sul da Capitania mineira. O prelado visita a Capela 

de Nossa Senhora do Monserrate do Paraibuna (atual Levy Gasparian) em 1734, adentrando-se 

“na parte de além das terras suas no Caminho das Minas Novas descobertas” onde ressalta a 

devoção e a presença de imagens de Nossa Senhora da Conceição, São Pedro e São Paulo já 

implantadas (ARAÚJO, 2008, p.19). Mesmo após a criação do Bispado de Mariana a parte sul, 

limítrofe com a Capitania do Rio de Janeiro, será por muito tempo alvo do interesse e da ação 

invasora dos Bispos fluminenses, na região situada à margem direita do rio Paraíba, como a 

região de Mar de Espanha e Além Paraíba.  

O interesse por essas áreas que se situavam além do rio Paraíba, divisa das Capitanias e 

Bispados fica evidente até o final do século XVIII. O Cônego Visitador Monsenhor José de 

 
14 Por essa razão muitos documentos da história religiosa da Capitania de Minas Gerais encontram-se nos arquivos 

religiosos fluminenses, inclusive importantes cartas e relatórios de visitas pastorais ainda pouco estudados.  



96 

 

Souza Azevedo Pizarro Araújo, do Bispado do Rio de Janeiro, em suas visitas pastorais 

realizadas em 1794 à Freguesia de Nossa Senhora da Conceição, São Pedro e São Paulo da 

Paraíba, no Caminho das Minas, registra o problema das  

 

[...] invazoens Gentílicas que frequentem.te hão acometido todas estas Freguezias de 

Serra asima, tem feito despovoa-las notavelm.te, e por essa cauza não há 

presentemente o mesmo númer.o d’Almas que já houverão, e poderão haver nestes 

remotos territórios (ARAÚJO, 2008, Vol. 2, p.22).  

 

O religioso adverte em tom crítico à administração religiosa do Bispado vizinho que  

 

[...] se as providências para obstarem aquelas irrupções fossem dadas 

competentemente em benefício do público, na extensão da povoação pelo terreno, de 

que estamos de posse, e pelo que se vê o culpado pelos Índios, que se considera ser 

abundantíssimo de preciosidades, e muito fértil; e também seria útil à Coroa de S. 

Mag.e, pelo aumento da cultura (ARAÚJO, 2008, Vol. 2, p.22)  

 

Desde os primeiros anos do século XVIII a nascente Capitania de Minas Gerais já possuía 

um grande número de povoações com capelas dedicadas aos santos e especialmente a Nossa 

Senhora. Mesmo quando não era o orago do lugar, havia, como recomendava a Constituições 

primeiras do Arcebispado da Bahia ainda vigentes para a Colônia, as imagens de Nossa 

Senhora, sob diversos títulos em lugar de destaque nos altares. Um dos levantamentos sobre 

essas primitivas e milagrosas imagens foi o "Santuário Mariano".  

Esse levantamento foi realizado pelo agostiniano Frei Agostinho de Santa Maria e 

publicado em 10 tomos, entre 1707 e 1723 e contemplavam tanto as imagens religiosas em 

Portugal e nas colônias. Considerado ‘um estupendo inventário das imagens usadas na 

catequese’ trazia também preciso registro descrito dos usos, costumes e rituais religiosos dos 

povos nativos e africanos escravizados na Colônia” (Nogueira, 2007 in. Santa Maria, 2007). 

Com todas as licenças reais, a série foi impressa em Lisboa e dedicava-se a descrever a história 

das “imagens milagrosas” de Nossa Senhora.  

De toda a série que compõe o “Santuário Mariano”, o Tomo X e último foi publicado em 

1723 tendo sido dedicado a Colônia brasileira. Descreve 146 igrejas e suas imagens. Sendo 83 

na Capitania do Rio de Janeiro, 40 na capitania de São Paulo, 13 na Capitania de Minas Gerais, 

5 na capitania do Espírito Santo, 4 nas capitanias do Sul (Paraná e Santa Catarina) e 1 na Colônia 

do Sacramento (SANTA MARIA, 2007, p. 9). Dividido em títulos, relativos às imagens de cada 

localidade, as imagens da nova Capitania de Minas Gerais estão arroladas, descritas e com suas 

histórias relatadas a partir do Título LXXVII.  



97 

 

O relato descreve os caminhos que cortavam os sertões ligando o centro da mineração aos 

litorais paulista e fluminense, as distâncias entre as povoações, as igrejas e as imagens 

religiosas. Além das vilas Rica (Ouro Preto), do Carmo, de Sabará, entre outras povoações já 

estabelecidas, já cita a Freguesia de Guarapiranga. Essa última freguesia estava nos limites do 

“Certão dos índios” território que daria origem à freguesia de Rio Pomba. Os relatos do Frei 

Santa Maria trazem as descrições sucintas dos templos assim como a especificação das 

irmandades de brancos, pretos e pardos já estabelecidas e as imagens por elas veneradas.  

As descrições das imagens sempre informam o material, sendo predominante a referência 

à madeira. Ocasionalmente também relatam os tratamentos artísticos, com referência aos ricos 

estofamentos. As identificações também traziam uma identificação iconográfica com descrição 

dos atributos mais importantes, especialmente referindo-se, sempre que presente, à 

representação do menino Jesus. Além dos adereços citados, como coroas e resplendores, 

normalmente em ouro ou prata, há alusões a vestes, como "manto de tela ou de seda" (SANTA 

MARIA, L. III. Título LXXXIX - Paróquia de São Bartolomeu). 

 Sem nos atermos a cada imagem especificamente, por não ser o propósito dessa etapa da 

pesquisa, há referências tanto as imagens "feita na Capitania" como àquelas "mandadas vir do 

Reino". Nos relatos não há referências ao valor despendido para as aquisições, nem sequer é 

nominalmente citado nenhum escultor. Registra-se ainda que as descrições das imagens traziam 

dimensões aproximadas em palmos, unidade de medida vigente na época. Todas as esculturas 

são classificadas como milagrosas ou santíssimas. Capazes de interceder por todos que a ela 

recorrem independentemente de serem brancos, pretos ou pardos. Em todos os casos as imagens 

são arroladas como obras decentes e em pleno decoro, mesmo em lugares onde a estrutura das 

capelas ainda estava em obras ou incompletas. Há alusões à devoção dos negros e pardos 

especialmente à Nossa Senhora do Rosário. Apesar de diversas menções aos indígenas, elas 

não remetem à religiosidade dos nativos ou imposta a estes. Todas as referências aos indígenas 

fazem alusão aos combates e conflitos pela ocupação das terras, especialmente aquelas de 

interesse da mineração. 

Entre as instituições importantes a serem compreendidas no âmbito dessa pesquisa está o 

Bispado de Mariana, a primeira instituição religiosa da Capitania, à qual estava vinculado o 

Seminário de Mariana. Esta foi a instituição oficial de formação do clero regular, da qual 

fizeram parte os dois religiosos mais importantes do período de instalação da Freguesia de São 

Manoel do Rio Pomba: o padre “mulato” Manoel de Jesus Maria e o indígena ordenado padre 

Pedro da Motta Andrade.  



98 

 

Registra-se que o Bispado de Mariana, no âmbito do qual foi criada posteriormente a 

Freguesia de São Manoel, foi criado pela Bula “Candor lucis aeternae”, de 06 de dezembro de 

1745, a partir do desmembramento do então Bispado de São Sebastião do Rio de Janeiro. Seu 

território seguiu uma delimitação política anteriormente estabelecida quando da criação da 

Capitania de Minas Gerais, com desmembramento da de São Paulo em 1720, corroborando com 

a demarcação político-administrativa existente até então (BERTELLI, s/d).  

O historiador Raimundo Trindade dedicou-se a minuciosa pesquisa sobre a história da 

Igreja em Minas Gerais inclusive promovendo a transcrição e publicação de muitos documentos 

sobre a Diocese e o Seminário de Mariana. Embora dotada de um viés institucional religioso, 

suas obras têm o mérito de difundir documentos basilares para a compreensão desse tema e 

possibilitar outras análises. Trindade reconhece a importância do Seminário de Nossa Senhora 

da Boa Morte, como primeira instituição de ensino da Capitania, contribuindo decisivamente 

para a consolidação da atuação da igreja católica em Minas Gerais no século XVIII 

(TRINDADE, 1951).  

O primeiro Bispo de Mariana foi Dom Manuel da Cruz (1690-1764), doutor em teologia 

pela Universidade de Coimbra, tendo sido bispo na Diocese do Maranhão antes de assumir o 

Bispado de Mariana, em 12 de setembro de 1748.O Seminário de Mariana foi fundado em 1750, 

dois anos após a instalação de Dom Manuel da Cruz em Minas Gerais, com o objetivo de 

“ensinar Grammática, Philozophia e Theologia Moral”, pois, como ressalta no provimento de 

fundação do estabelecimento que “não há nesse Bispado estudos públicos cuja falta cauza 

grande detrimento aos moradores” (TRINDADE, 1951, p.12).  

Como ressalta Trindade, baseado em documentos históricos conhecidos, o Bispo desejava 

que o Seminário fosse “organizado e dirigido pelos melhores e mais sábios educadores que tem 

produzido o seio fecundíssimo da Igreja Católica, os padres da Companhia de Jesus” 

(TRINDADE, 1951, p.7). Documentos oficiais relativos ao suprimento de clérigos para atuar 

na formação dos religiosos no Seminário, comprovam a preferência de Dom Manuel da Cruz 

pelos religiosos jesuítas, o que também já havia demonstrado na Diocese do Maranhão através 

da escolha do Missionário jesuíta Gabriel Malagrida (1689-1761) para assumir a direção do 

Colégio do Seminário de São Luís, após a longa experiência missionária que o religioso teve 

junto aos povos indígenas de diversas regiões do Grão-Pará e Maranhão. 

Em uma das cartas ao Padre José Moreira S. J, confessor de El-Rey, o Bispo de Mariana, 

Dom Manuel da Cruz expressa claramente a intenção de entregar o Seminário de Mariana aos 

Jesuítas e ao seu companheiro no Bispado maranhense Gabriel Malagrida. A cobrança do Bispo 

alude a ajustes anteriores, quando de sua presença ainda no Maranhão: 



99 

 

 

Na frota do ano passado de mil setecentos e cincoenta, escrevi ao Rvmo. Padre 

Carboni, que Deus haja, remettendo lhe fosse servido mandar metrêz padres da 

Companhia para serem Mestres de Fillosophia e Theologia neste Seminário que 

hando fundando para a mesma Companhia em que atualmente lhe é Mestre de 

Grammática e também de Moral o padre Mestre José Nogueira, do Colégio do Rio de 

Janeiro e como não vierão nessa frota  de cincoenta e um, como eu esperava, e me 

dizem, que a sobredita representação se acha nas maons de V. Revma, lhe rogo faça 

a diligência possível para que na frota próxima futura venhão infallivelmente três 

padres ou Ordem Real para que se mandem dessa Província, pois já nesse ano deve 

principiar o Curso de Phillosofia e não se principiou por falta de mestres. Também 

esperava nessa frota pelo muito Reverendo Padre Missionário Gabriel 

Malagrida, como tínhamos ajustado no Maranhão...(Carta de Dom Manuel da 

Cruz ao Padre José Moreira - TRINDADE, 1951, p. 12 – Grifo nosso). 

 

A época de formação do Padre Manoel de Jesus Maria no Seminário de Mariana foi 

marcada por uma falta de religiosos para atender toda a demanda de atendimento espiritual da 

Capitania. A falta de religiosos para a promoção dos exercícios espirituais e o alcance da ação 

de apoio à formação de missionários foi um problema enfrentado pelo primeiro bispo. Dom 

Manuel da Cruz insiste que o Padre José Moreira  

 

[...] persuada efficazmente, para que venha sem falta, porque para suprir a sua falta 

nos exercícios espirituais em que lá se occupa não faltará quem faça as suas vezes, o 

que não há neste Bispado, pela grande penúria que experimento de operários, porque 

além de grande fructo que produzirão nesse Bispado e outros circunvizinhos as suas 

missões [...] (Carta de Dom Manuel da Cruz ao Padre José Moreira - TRINDADE, 

1951, p. 13). 

 

Constatamos que, já nos primeiros anos do estabelecimento, religiosos inacianos atuaram 

“tanto no ensino das letras, como das virtudes” (TRINDADE, 1951, p.18). Os religiosos 

jesuítas, como Padre José Nogueira, e outros religiosos que mais tarde aparecerão na 

documentação da época como ‘ex-jesuítas’, estavam em atuação no Seminário de Nossa 

Senhora da Boa Morte onde dedicaram se especialmente à teologia, a filosofia, a retórica e a 

lógica. Segundo Raimundo Trindade, dois anos depois do envio da citada Carta de Dom Manuel 

da Cruz, na qual reitera pedido de envio dos jesuítas ao Seminário de Mariana, após parecer 

favorável do Senado da Câmara, emitido em seção de 24 de outubro de 1753, o Rei Dom José 

ordenou que fossem enviados para o Seminário de Mariana os Jesuítas (TRINDADE, 1951, p. 

14). 

Cônego Raimundo Trindade entende que, embora indiretamente, o Seminário de Mariana 

já estava entregue à Companhia de Jesus desde fevereiro de 1749, através do Padre Nogueira. 

Isso a despeito da insistência de Dom Manuel da Cruz, como na carta de 1756, pelo atendimento 

de seus insistentes pedidos. Já Paulo de Assunção (2009), em seus estudos sobre os negócios 



100 

 

jesuíticos no Brasil, apresenta o Seminário de Nossa Senhora da Boa Morte de Mariana como 

propriedade da Companhia de Jesuítas. A correspondência de Dom Manuel da Cruz que, 

embora não fosse jesuíta, evidencia uma adesão muito forte à teologia inaciana. Em tom 

moralizador – típico com caráter modelador da Companhia (ASSUNÇÃO, 2009, p. 240) o 

Bispo adverte ao soberano: “Regis ad exemplum totus componitur orbis”15 (TRINDADE, 1951, 

p. 17).  

Alguns pesquisadores apontam que, por circunstância de ordem técnica, por 

impossibilidade de acesso motivada por mal estado de conservação, uma importante provisão 

datada de 1758 onde são exaradas prescrições por Dom Frei Manuel da Cruz, primeiro Bispo 

de Mariana, e confirmada pelo rei Dom José I, sobre a situação e as recomendações da 

administração religiosa do seu Bispado ainda não pode ser estudada. Mas sobre as fontes 

chamadas “pastorais”, aquelas produzidas pelos bispos, identificamos a partir da análise das 

visitas pastorais de Dom Frei José da Santíssima Trindade, realizadas entre 1821 e 1825, que 

nesse momento a Freguesia de São Manuel de Rio Pomba já havia sido desmembrada em duas. 

Por alvará de 13 de agosto de 1810 a Freguesia de São João Batista dos Índios Coropós passou 

a gozar de autonomia como freguesia. Ficaram vinculadas à Matriz da Freguesia de São João 

Batista do Presídio dos Índios Coropós (atual Visconde do Rio Branco), as Capelas de São 

Januário (atual Ubá), de Manuel Burgo (atual Muriaé). No entanto, para o presente estudo, a 

documentação desse período é relevante para compreender os acervos de imaginária devocional 

presentes nas capelas que pertenciam, até 1810, à Freguesia de São Manoel de Rio Pomba. O 

desmembramento da Freguesia original em duas ocorre pouco antes da morte de Padre Manoel 

de Jesus Maria, em 1811. Observemos que a nova freguesia criada também é destinada aos 

indígenas. 

Nesses relatórios de visitas pastorais, Dom Frei José da Santíssima Trindade detalha o 

estado de cada igreja e capela visitada. As alusões às imagens aparecem sempre ligadas à 

condição geral de decência para o culto e das condições de decoro do templo. Os relatos sobre 

a Freguesia de Rio Pomba, com território reduzido pelo desmembramento, dão conta de que 

ficaram vinculadas à Matriz de Rio Pomba as Capelas de Nossa Senhora das Mercês (atual 

Mercês), Santa Rita do Turvo (atual Viçosa), Nossa Senhora das Dores do Turvo (atual Dores 

do Turvo), Nossa Senhora da Conceição do Turvo (atual Senador Firmino), São José do 

Paraopeba (atual Tocantins), Santo Antônio do Porto de Ubá (atual Astolfo Dutra), Nossa 

Senhora da Conceição de Rio Novo (atual Rio Novo) e São João Nepomuceno. Embora 

 
15Uma tradução possível da expressão seria “O mundo inteiro se guia pelo exemplo do Rei”; 

 



101 

 

algumas capelas não tenham sido mencionadas, por não terem sido visitadas, ainda estavam 

vinculadas à Matriz de São Manoel as capelas de São José do Barroso (atual Paula Cândido) e 

São José do Xopotó (atual Alto Rio Doce). 

 

2.3 - As devoções implantadas e as capelas criadas na Freguesia de São Manoel do Sertão 

do Rio Pomba (1767-1811) 

 

Nesta pesquisa procuramos inicialmente verificar as imagens religiosas que aparecem nas 

fontes documentais quantitativa e qualitativamente, buscando identificar especialmente os 

títulos, temas ou representações iconográficas. Embora tenhamos buscado realizar o 

levantamento documental simultaneamente à identificação das esculturas presentes nos templos 

na atualidade nem sempre essa atividade concomitante foi possível, visto a dispersão das fontes. 

O elevado volume de imagens e principalmente a falta de fontes seguras que oferecessem 

condições de identificação e datação das imagens originais fez com que promovêssemos um 

recorte da pesquisa para o estudo das representações dos padroeiros. Estes elementos são mais 

seguros na documentação histórica. 

As devoções religiosas, os ícones e imagens devocionais eram usados como ferramenta 

de ensino e persuasão, representando conceitos e narrativas cristãs acessível aos catequizados. 

A escolha do mártir São Manoel como padroeiro da Freguesia foi uma decisão marcada por 

uma devoção antroponímica, ou seja, uma devoção pessoal de Manoel de Jesus Maria, iniciada 

no batismo. São Manuel (ou São Manoel) viveu no século IV e foi um embaixador persa cristão 

encarregado de negociar a paz com o Imperador Juliano contra a perseguição aos cristãos. São 

Manoel, como mártir, personificava a coragem, a resiliência e a fé inabalável, atributos que 

ressoavam profundamente com os colonos e nativos da região. A escolha refletiu não apenas 

sua própria espiritualidade, mas também a busca por um patrono que pudesse simbolizar os 

desafios e as adversidades enfrentadas, já internalizadas em sua devoção pessoal. 

O padroeiro fortalece os laços de devoção e identidade religiosa entre os fiéis, e ajuda a 

construir a identidade cultural da região. A Igreja Católica, como instituição central na vida 

espiritual e social da comunidade, desempenhou um papel fundamental nesse processo. Ao 

promover a devoção a São Manoel e outros santos padroeiros, a Igreja Católica oferece um 

sentido de pertencimento e coesão social, transmitindo valores religiosos e morais que 

norteavam o cotidiano na coletividade. Essa devoção e o papel da Igreja Católica na construção 

da identidade cultural da Zona da Mata estão entrelaçados em uma narrativa de fé, tradição e 

comunidade. Por meio desses elementos, os valores religiosos e culturais foram transmitidos e 



102 

 

preservados ao longo do tempo, deixando um legado duradouro na história e na identidade desta 

grande região. 

Inicialmente procedemos à pesquisa histórica para a identificação das igrejas e capelas 

fundadas dos núcleos de povoamento que se originaram na circunscrição territorial da Freguesia 

durante o período de atuação do Padre Manoel de Jesus Maria. A partir dessa relação 

identificamos os oragos (padroeiros) de cada capela, para que pudéssemos avaliar eventuais 

características desse devocionário que indicassem algum enfoque específico. 

Entre os anos de 1767 e 1811, além da Matriz de São Manoel de Rio Pomba, cabeça da 

Freguesia, identificamos dezenas de outras capelas fundadas na circunscrição religiosa. As 

edificações que surgem nesse período são Capela de Nossa Senhora das Mercês, a Capela de 

Nossa Senhora da Conceição do Turvo, a Capela de São José do Xopotó, a Capela de São José 

do Barroso, a Capela de São José do Paraopeba, a Capela de Nossa Senhora das Dores do Turvo, 

a Capela de São João Batista do Presídio, a Capela de São Miguel de Araponga, a Capela do 

Cemitério do Divino Espírito Santo, a Capela de Santo Antônio do Porto, a Capela da 

Santíssima Trindade. 

Já nos primeiros anos do século XIX surgirão outras capelas, como a Capela de Nossa 

Senhora da Conceição de Rio Novo, a Capela de São Januário de Ubá, a Capela de Santa Rita 

do Turvo, a Capela de São Paulo do Muriaé, a Capela de São Sebastião do Feijão Cru, a Capela 

de Santa Rita de Cataguases, a Capela do Senhor do Bonfim, a Capela do Bom Jesus de Argirita, 

a Capela do Bom Jesus da Cana Verde, a Capela de São João Nepomuceno e a Capela de 

Santana do Guidoval. 

Todas essas capelas posteriormente foram ampliadas, constituíram-se matrizes ou 

paróquias independentes e se tornaram as referências religiosas dessas vilas e distritos, e bem 

mais tarde emancipados politicamente. Em praticamente todos esses lugares possuirão, sempre 

tardiamente em relação às matrizes, capelas dedicadas a Nossa Senhora do Rosário, dedicadas 

exclusivamente aos negros escravizados e livres, assim como aos pardos. Se inicialmente elas 

não foram priorizadas, observaremos também que em muitos lugares elas caíram em desuso, 

ao longo do século XX sendo abandonadas, arruinadas ou demolidas.  

 

Tabela 01: Santos padroeiros das capelas criadas na F.S.M.R.P. durante o vicariato do Padre Manoel de Jesus 

Maria 

Ano Igreja / Capela Padroeiro 

1767 Matriz de Rio Pomba São Manoel 

1767 Capela das Mercês Nossa Senhora das Mercês 

1771 Capela de Nossa Senhora das Dores Nossa Senhora das Dores 



103 

 

1780 Capela de N. S. da Conceição do Turvo Nossa Senhora da Conceição 

1782 Capela de São José do Xopotó São José 

1785 Capela de São José do Barroso São José 

1787 Capela de São José do Paraopeba São José 

1794 Capela de São João Batista São João Batista 

1796 Capela de São Miguel de Araponga São Miguel 

1797 Capela do Cemitério do Espírito Santo Divino Espírito Santo 

1798 Capela de Santo Antônio do Porto Santo Antônio 

1798 Capela da Santíssima Trindade Santíssima Trindade 

1800 Capela de N. S. da Conceição de Rio Novo Nossa Senhora da Conceição 

1800 Capela de São Januário de Ubá São Januário 

1800 Capela de Santa Rita do Turvo Santa Rita 

1800 Capela de São Paulo do Muriaé São Paulo 

1801 Capela de São Sebastião de Leopoldina São Sebastião 

1804 Capela de Santa Rita de Cataguases Santa Rita 

1805 Capela do S. do Bonfim de Aracitaba Senhor do Bonfim 

1806 Capela do Bom Jesus de Argirita Bom Jesus 

1807 Capela do Bom Jesus da Cana Verde Bom Jesus 

1810 Capela de S. João Nepomuceno São João Nepomuceno 

1810 Capela de Santana do Guidoval Santa Ana 

Fonte: Levantamento do autor 

 

Após a realização desse levantamento, cujo objetivo é delimitar o recorte do estudo, 

considerando o universo da pesquisa, sob os aspectos históricos e geográficos, identificamos os 

santos escolhidos como padroeiros dessas capelas (Tabela 01). A relação foi organizada em 

ordem cronológica levando em consideração, em alguns casos, não somente a sua criação ou 

reconhecimento oficial, mas também outras fontes documentais que registram a existência dos 

locais de culto, com devoções estabelecidas, muitas vezes ainda como uma ermida particular 

ou capela de fazenda. 

A partir desse arrolamento propusemos uma classificação dos oragos em quatro ciclos 

iconográficos: cristológico (relacionado à representação de Cristo), mariológico (relativos às 

representações marianas), hagiográfico (relativos aos santos) e soteriológico (compreendidos 

como aqueles que expressam os mistérios abstratos e essenciais da fé). 

 

TABELA 02. Padroeiros dascapelas criadas durante o vicariato do Padre Manoel  

Ano Templo Padroeiro Ciclo Iconográfico 

1767 Matriz de Rio Pomba São Manoel Hagiológico 

1765 Capela das Mercês Nossa Senhora das Mercês Mariológico 

1780 Capela de N. Sra. da Conceição do Turvo Nossa Senhora da Conceição Mariológico 

1782 Capela de São José do Xopotó São José Hagiológico 



104 

 

1785 Capela de São José do Barroso São José Hagiológico 

1787 Capela de São José do Paraopeba São José Hagiológico 

1791 Capela de N. Sra. das Dores Nossa Senhora das Dores Mariológico 

1794 Capela de São João Batista São João Batista Hagiológico 

1796 Capela de São Miguel de Araponga São Miguel Hagiológico 

1797 Capela do Cemitério do E. Santo Divino Espírito Santo Soteriológico 

1798 Capela de S. Antônio do Porto Santo Antônio Hagiológico 

1798 Capela da Santíssima Trindade Santíssima Trindade Soteriológico 

1800 Capela N. Sra. da Conceição de R.Novo N. S. da Conceição Mariológico 

1800 Capela de São Januário de Ubá São Januário Hagiológico 

1800 Capela de Santa Rita do Turvo Santa Rita Hagiológico 

1800 Capela de São Paulo do Muriaé São Paulo Hagiológico 

1801 Capela de São Sebastião de Leopoldina São Sebastião Hagiológico 

1804 Capela de Santa Rita de Cataguases Santa Rita Hagiológico 

1805 Capela do S. do Bonfim de Aracitaba Senhor do Bonfim Cristológico 

1806 Capela do Bom Jesus de Argirita Bom Jesus Cristológico 

1807 Capela do B. J. da Cana Verde Bom Jesus Cristológico 

1810 Capela de S. João Nepomuceno São João Nepomuceno Hagiológico 

1810 Capela de Santana do Guidoval Santa Ana Hagiológico 

Fonte: Levantamento do autor 

 

A partir dessa proposição, constata-se a predominância de representações imagéticas do 

ciclo hagiológico ou santorial (60,9%), seguido das representações mariológicas (17,4%), 

cristológicas (13,0%) e em menor expressão as representações soteriológicas (8,7%), como 

demostra o gráfico a seguir. 

 

 

Fonte: Elaboração do autor. 



105 

 

Mesmo com a proposição desse recorte, é importante ressaltar que em algumas 

localidades já não se encontram imagens datáveis do período de fundação. As representações 

escultóricas foram sendo gradativamente substituídas por imagens maiores, adequadas à 

dimensão dos novos templos e às transformações do gosto, das técnicas construtivas, com 

influência da produção de imagens em gesso, produzidas em escala e de forma industrializada.  

No estágio atual da pesquisa ainda não foi possível estabelecer a procedência de todas as 

imagens dos padroeiros, de capelas fundadas ao longo do século XVIII. Sabemos, no entanto, 

que elas existiram, nessas igrejas, com base nas informações históricas sobre a fundação desses 

templos e época de formação desses núcleos urbanos. Entre as imagens encontradas, 

apresentaremos a seguir alguns aspectos relativos às esculturas devocionais do período. As 

imagens incorporadas nessa fase são divididas em imagens de talha mais erudita, provenientes 

de oficinas tradicionais estabelecidas no centro de Minas, e imagens de cunho mais popular, 

produzidas em oficinas que já avançavam para a nova fronteira de Guarapiranga e Rio Pomba. 

Nesse período predomina a produção de esculturas devocionais em madeira. 

 

 

 

 

 

(Fig. 5) Primitiva imagem de São 

Manoel. Século XVIII. Fonte: 

Foto do autor 

(Fig. 6) Imagem retabular de São 

Manoel. Século XVIII. Fonte: 

Foto do autor 



106 

 

Assim como na Igreja matriz de São Manoel (atual Rio Pomba), originalmente a sede da 

Freguesia, na Capela de Nossa Senhora das Mercês, a edificação construída imediatamente após 

a matriz, duas imagens se preservaram. A primeira, de fatura popular (Fig. 5), de pequeno porte 

foi substituída por uma imagem retabular (Fig. 6), de vulto, ainda no final do século XVIII. A 

primeira, mais antiga, não possui proteção legal, enquanto a segunda, por possuir atribuição de 

autoria a Antônio Francisco Lisboa também conhecido por Aleijadinho, teve o reconhecimento 

como patrimônio cultural do município através do instrumento do tombamento, pelo 

COMPAC, órgão municipal de proteção do patrimônio cultural de Rio Pomba. 

Na cidade de Mercês, cidade originária em torno da segunda capela construída na 

Freguesia, também persistiram as duas imagens. Uma de pequeno porte e a imagem que a 

substituiu no retábulo-mor. Do mesmo modo, a imagem maior, retabular, que possui atribuição 

à oficina do “Mestre Piranga”, também possui tombamento municipal. 

 

 

 

 

 

Situações semelhantes, onde uma imagem primitiva de pequeno porte, que provavelmente 

era acondicionada em ermida ou oratório, dava lugar a outras imagens de maior porte, de acordo 

(Fig. 7) Imagem primitiva de Nossa 

Senhora das Mercês. Fonte: Foto do 

autor 

(Fig. 8) Imagem retabular de Nossa 

Senhora das Mercês. Fonte: Foto do 

autor 



107 

 

com o crescimento da localidade e a demanda de ampliação das capelas, como ocorre em outras 

localidades à época vinculada à Freguesia como a Capela de São José do Barroso (at. Paula 

Cândido) e a Capela das Dores (at. Dores do Turvo). No caso de São José do Barroso, a imagem 

original, em madeira, foi preservada e encontra-se acondicionada em outro endereço, sob 

responsabilidade da Paróquia, enquanto na Igreja Matriz outra imagem de maior porte, em 

gesso, datável do século XX, é destinada à devoção. 

 

 

 

(Fig. 9) Primitiva imagem de São José, da Capela de São José do Barroso (at. Paula Candido). Fonte: Foto do 

autor 

 

 

No caso da Capela de Nossa Senhora das Dores do Turvo a substituição da imagem 

primitiva, uma imagem de vestir, de pequeno porte (Fig. 10), se deu por uma imagem de função 



108 

 

cênica, de grande porte (Fig. 11) e que se insere em uma representação do calvário. 

Originalmente esse conjunto de imagens ficava no retábulo-mor da antiga capela, depois 

substituída por outra edificação, em meados do século XX. 

 

 

 

No universo pesquisado até o presente momento, em termos de registro das encomendas 

de imagens devocionais por parte dos párocos ou das irmandades religiosas, constata-se que 

esses objetos não tinham distinção de outros objetos necessários ao culto como alfaias e 

(Fig. 10) Imagem primitiva de Nossa Senhora 

das Dores. Fonte: Foto do autor 

(Fig. 11) Imagem retabular de Nossa Senhora 

das Dores. Fonte: Foto do autor 



109 

 

paramentos. Estavam, no entanto, circunscritos ao universo das demandas religiosas que iam 

se formando a partir do aumento do núcleo populacional. Era comum, ao solicitar autorização 

para celebrar festa para determinado Santo, informar que a comunidade já possuía uma 

"imagem decente" e que a devoção já era forte, pois já gozava de certa antiguidade, sendo 

celebrada, em âmbito doméstico, através de imagens em bandeira de pano ou estandartes. 

A proximidade geográfica da ermida, depois capela, das Dores do Turvo, assim como a 

predominância de moradores provenientes da Freguesia de Guarapiranga, permitiram que ela 

tivesse acesso a uma grande oficina com artífices já experientes. Da atuação das oficinas de 

José Meirelles Pinto e de Francisco Xavier Carneiro, oficiais que atuaram em Guarapiranga, 

daria continuidade na produção para atender a nova Freguesia. Vicente Fernandes Pinto e 

Antônio Benedicto de Santa Bárbara produziriam, já no século XIX, obras de imaginária para 

as capelas e igrejas que estavam se consolidando nas vilas e outros núcleos populacionais, já 

sob a nascente economia cafeeira. 

Outro aspecto que fica evidente neste estágio da pesquisa, nesse contexto histórico e 

geográfico, a partir da comparação de diversas imagens, é a permanência dos modelos quando 

se trata de uma mesma representação ou invocação. Nas figuras a seguir nota-se a semelhança 

em termos de composição de quatro imagens de São José. Mesmo com datações e autorias 

desconhecidas e não documentadas, fica evidente a relação de todas elas com um mesmo 

modelo ou risco. 

Embora possa-se cogitar a possibilidade de que uma escultura tenha servido de referência  

para  outra,  dada tamanha  semelhança  em  termos  de  desenho (como se vê nas figuras de 

12 a 18),  há  também  a possibilidade  de  terem  sido  produzidas  a  partir  de  um  mesmo  

risco,  o qual também contemplasse a parte posterior da imagem, já que o tratamento dado ao 

panejamento da parte posterior da imagem descarta a possibilidade de terem sido produzidas, 

com tanta coincidência formal, a partir de uma gravura com representação bidimensional 

apenas  com  referências  frontais.   

 

 



110 

 

 

 

 

 

 

(Fig. 12) Imagem de 

São José de Botas. 

Século XVIII 

(Coleção particular). 

Fonte: Foto do autor. 

(Fig. 13) Imagem de 

São José. Século 

XVIII (São José do 

Xopotó, Alto Rio 

Doce). Fonte: Foto do 

autor 

(Fig. 14) Imagem de São 

José. Século XVIII (São 

José do Barroso, Paula 

Cândido). Fonte: Foto do 

autor 

(Fig. 15) Imagem de 

São José. Século 

XVIII (São José do 

Paraopeba. Tocantins, 

MG). Fonte: Fotos do 

autor. 

(Fig. 16) Parte posterior da 

imagem de São José de Botas. 

Século XVIII (Coleção 

particular). Fonte: Foto do autor. 

(Fig. 17) Parte posterior da 

imagem de São José – século 

XVIII (São José do Xopotó – at. 

Alto Rio Doce). Fonte: Foto do 

autor. 

(Fig. 18) Parte posterior da imagem 

de São José – século XVIII (São 

José do Barroso – At. Paula 

Cândido). Fonte: Foto do autor. 



111 

 

Nesse campo ainda pouco estudado, sobre as fontes utilizadas pelos entalhadores e 

escultores, sabe-se, por fonte secundária, do caso do escultor Antônio Benedicto de Santa 

Bárbara (1816-1900):  a imagem de Nossa Senhora do Rosário da Igreja de Nossa Senhora das 

Mercês, de Mercês-MG, foi “copiada” da imagem da padroeira da Igreja do Rosário de 

Mariana, quando de seu aprendizado na oficina de seu mestre escultor, Vicente Fernandes Pinto 

(COLOMBO, 2019, p. 34). 

Nas capelas visitadas, o bispo Dom José da Santíssima Trindade relata a situação, passada 

uma década da morte do Padre Manoel de Jesus Maria. A Matriz de São Manoel é percebida 

como “uma das mais pobres e indecentes que se encontraram, havendo algumas capelas que 

arguem o desamparo de sua matriz” e que tinha naquele momento “7 capelas curadas, algumas 

de fato, outras de direito” (TRINDADE, 1998, p.174). As capelas elencadas eram a de Santa 

Rita do Turvo (at. Viçosa), “capela pobre de ornamentos (...) contudo não está indecente”. A 

capela de Nossa Senhora das Mercês (Atual Mercês) “está bem ornada, com três altares, todos 

de boa talha moderna, pintada e dourada”.  

Sobre a capela de Nossa Senhora das Dores do Turvo (Atual Dores do Turvo) afirma que 

seu edifício “é de madeira e está completo, portas de almofadas, campamento, e tudo o mais de 

paramentos, sacristia, pia batismal em regra, e com muita decência”. Nesse arraial, continua o 

visitador, “tem outra capela do Rosário dos pretos, por concluir por dentro, porém não tem 

indecência para os divinos ofícios”.  

Sobre essa Capela, vinculada à Igreja Matriz de São Manoel de Rio Pomba, pudemos 

aprofundar a análise da constituição de seu acervo de imaginária. Analisamos um volume 

expressivo de fontes documentais primárias e inéditas relativo ao processo de construção da 

Ermida, depois Capela de Nossa das Dores (atual Dores do Turvo). Desde a petição 

encaminhada pelos moradores do “Ribeirão de São Francisco do Turvo” pedindo autorização à 

Coroa Portuguesa, para um ermitão esmolar em benefício da capela, datado de 1783, até os 

livros de despesas com a construção da ermida (1783 – 1795), assim como documentos relativos 

à sua ampliação para uma capela maior e a construção do ‘corpo’ da edificação (1796-1803). 

O vasto acervo documenta uma longa trajetória da obra registrada com significativa riqueza de 

detalhes. 

Em termos das fontes documentais sobre essa capela é preciso registrar que embora 

alguns documentos não tenham sido encontrados no original, houve uma transcrição de 

documentos mais antigos, realizados no século XX pelo Cônego Agostinho Resende, para um 

dos livros ordinários de Tombo (Livro II) “por se acharem os documentos em péssimo estado” 

(TOMBO, 02, p.).  



112 

 

Embora os documentos apresentem lacunas em função de seu complexo estado de 

degradação, foi possível extrair dos mesmos uma gama de informações diferenciada em relação 

às demais capelas. Interessante observar que, embora haja lacunas na documentação e o 

processo de despesas normalmente não seja muito detalhado em relação aos oficiais credores e 

aos detalhamentos dos serviços, mantendo o enfoque nos registros da arrecadação das receitas 

e pagamentos das despesas, as datações e o tipo de despesas registradas, ainda assim foi possível 

averiguar a participação de alguns entalhadores e escultores, já conhecidos nos estudos da 

história da arte colonial mineira, como José Meirelles Pinto e Antônio Meirelles Pinto. 

Ainda sobre a Capela de Dores do Turvo, os registros são elucidativos sobre os cultos 

existentes em cada momento, e o processo de inserção de novas devoções e a substituição de 

pequenas imagens por imagens de maior vulto para atenderem as necessidades de culto daquela 

vila nascente. No que se refere às imagens devocionais, há registro relativo às despesas com a 

“factura de huma imagem da Sra. das Dores sobre pequena sobre a caixa de esmolas” datado 

de 1783 sem especificar o responsável pelo recebimento.  

Há, do mesmo período, um recibo do pagamento de despesas com o restante do serviço 

do risco, emitido por José Meirelles Pinto, considerado por ALVES (2011) o mestre da oficina 

designada pelos estudos atributivos como “Oficina do Mestre Piranga”. José Meirelles Pinto 

foi responsável por muitos outros serviços, considerando o grande número de pagamentos 

recebidos, sendo que apenas algumas etapas das obras são claramente especificadas, nos 

documentos estudados, como a confecção das tribunas e de castiçais de banqueta16. 

Diversas imagens atribuíveis à essa oficina, por análise comparativa são encontradas 

nessa região: São José (Padroeiro de Alto Rio Doce), Nossa Senhora do Rosário e Nossa 

Senhora da Conceição (Padroeiras das antigas capelas de Senador Firmino), São José 

(Padroeiro de Paula Cândido), Nossa Senhora das Dores (Padroeira de Dores do Turvo), Nossa 

Senhora das Mercês (Padroeira de Mercês do Pomba). Documentos históricos indicam ainda 

que outras imagens, atualmente desaparecidas, poderiam ser oriundas da oficina dos Meirelles 

Pinto, como uma imagem de São João Batista (imagem primitiva da Capela de São João Batista 

do Presídio (Visconde do Rio Branco). 

 
16 Diversos documentos históricos apontam o deslocamento dos integrantes da oficina de talha e escultura do 

português José Meirelles Pinto, denominada nos estudos das oficinas regionais mineiras como oficina do Mestre 

de Piranga, para a Freguesia de Rio Pomba. Em 16 de outubro de 1787, Antônio Meireles Pinto, filho de José 

Meirelles Pinto, Morador de Mariana, encontrava-se em Rio Pomba quando apadrinhou a inocente “Lúcia” 

(PAIVA, 2009, p.192). Segundo o registro a criança indígena era filha dos indígenas Francisco Xavier e Quitéria 

Pires da Luz, índia Croato (AEPSMRP. Livro 2, p. 90). Em 11 de agosto de 1791 José Meirelles Pinto apadrinha, 

em Mercês do Pomba, juntamente com Luiza Rosa de Jesus, a menina Ana Branco, filha do Tenente Ventura João 

Branco e Maria Vieira de Mageste, moradores do distrito de Pinheiro Alto. 



113 

 

Nos documentos estudados sobre essa capela também é registrado, relativo ao ano de 

1793, o pagamento da fatura de “Uma imagem do Snr. Crucificado, da Sra. das Dores, de M. 

Madalena e de S. J. Ev.lista, com a sua redoma de vidro” (ACERTO, 1793, s/p) pelo mestre 

entalhador Manoel Dias. Acredita-se que essa representação do Calvário foi a primeira 

representação desse tema iconográfico na localidade, sendo substituída posteriormente por um 

conjunto em tamanho natural, visto que atualmente a Igreja preserva um Calvário em grandes 

dimensões, incompatível com a descrição existente nesse documento e visto a existência de 

outro documento relativo a despesas de um calvário maior. 

O pagamento relativo ao conjunto do calvário e sua redoma foi feito em diversas parcelas 

em datas diferentes. No mesmo ano foram registrados outros pagamentos não especificados, ao 

mesmo entalhador, e entre eles alguns serviços identificados, no valor de 16 oitavas de ouro 

para “fazer e encarnar a imagem de São José como ajustado” e de despesas “de 3 (e) 1/2 oitavas 

de ouro para o resplendor de São José”. Ainda em 1793, ajustou-se com o entalhador “factura 

da imagem do J. Menino para o presépio”. A referência a essas duas aquisições nos leva a 

considerar a hipótese de já haver uma imagem de Nossa Senhora, para constituir a cena do 

presépio. 

Nessa documentação, o tesoureiro José Nunes registra as despesas de 1783 em diante. 

Entre os oficiais identificados, no livro “Acerto das despesas” constam serviços do “Mestre de 

Carapina José Gonçalves e seu discípulo Manoel Martins” atuando em Dores do Turvo entre 

1790 e 1793. Também há referências ao “Mestre Antônio Barboza” até 1795 quando a capela 

já estava coberta. Além dos oficiais contratados pelo Mestre Antônio Barboza, foram 

registrados pagamentos do aluguel do escravizado Gregório, de propriedade de João Martins 

de Medeiros. Também aparece pagamentos ao “Mestre ferreiro João Marines”, por conserto de 

ferramentas e despesas não especificadas ao Padre Félix da Costa. Há uma recorrência a 

serviços de “serragem de madeira" não especificados. Há ainda referências, em 1794, à 

encomenda do confessionário feito “ao mestre entalhador”. 

Sobre essa localidade, registra-se que desde os últimos anos do século XVIII já havia sido 

formalizada a instituição da Irmandade de Nossa Senhora das Dores. Embora ainda não tenha 

sido encontrado o registro de seu “compromisso” há extensa documentação relativa ao ingresso 

de irmãos até os fins do século XIX.  

Um dos documentos transcritos posteriormente, para um livro mais recente, relativo ao 

acervo da Paróquia de Nossa Senhora das Dores, consta transcrição: 

 



114 

 

Do livro 1º de Despesas da Capela e Confraria de Nossa Senhora das Dores, na 

Freguesia do Mártir São Manoel do Rio Pomba e Peixe, com 335 folhas numeradas 

em 12 de novembro de 1792: Consta a despesa que se fez com a cabeça do Senhor 

dos Aflictos, Nossa Senhora das Dores, São João Evangelista e Santa Maria 

Magdalena, no dia 23 de agosto de 1805. 

 

Constatamos que quando um grupo de moradores estabelecidos “no Ribeirão de São 

Francisco do Turvo” se organizaram e solicitaram a provisão para a edificação de uma capela 

dedicada a Nossa Senhora das Dores, no local da ermida já existente, houve a intermediação do 

Padre Manoel de Jesus Maria, já como vigário colado da Freguesia. O pároco faz a defesa para 

que a licença solicitada pelos moradores à Coroa. Na interpelação do religioso em favor do 

pedido dos moradores, ele destaca o zelo. Também se deve ao Padre Manoel de Jesus Maria a 

abertura do primeiro livro de tombo da Capela, por ocasião de sua inauguração.  

Através desse registro sabemos em 1815 a filial já possuía um extenso acervo de imagens 

devocionais: 

Minuta feita a 5 de setembro de 1815 das alfaias pertencentes a Capella de Nossa 

Senhora das Dores da Freguesia do Pomba. São as Seguintes: Imagens: Hua do Senhor 

dos Aflicctos, de vulto. Hua da Senhora das Dores, de estatura ordinária, Outra da 

mesma senhora, mais pequena, Hua Imagem de S. Maria Magdalena, Hua Imagaem 

de São João Evangelista, Hua imagem de São José, Duas, digo, hua, da Senhora do 

Rosário, Huam de Santa Anna, Hua de São Francisco de Assis, Hua de Santa Efigênia, 

Hua imagem de S. Antônio, Outra de São Sebastião, todas com suas diademas de prata 

(PNSDT - LIVRO DE TOMBO, 1815). 

 

Além da irmandade de Nossa Senhora das Dores a Capela abrigou uma Irmandade de 

Nossa Senhora do Rosário. A irmandade chegou a edificar uma Capela, na primeira metade do 

século XIX que contava com cemitério próprio. Segundo documentos primários a edificação 

arruinou-se no início do século XX. As imagens provenientes dessa capela foram incorporadas 

ao acervo da Igreja Matriz, com a autorização do Bispo. As imagens elencadas eram a imagem 

de Nossa Senhora do Rosário, a de São Benedito e de Santa Efigênia. 

A Capela de São José do Paraopeba (atual Tocantins) estava situada “em local pouco 

agradável” sobre os paramentos ressalta que possuía poucos ornamentos e “tudo o mais 

indigno”, “pouca segurança” e “nem arte alguma”. Nessa capela o visitador faz referências às 

condições de exposição da imagem do padroeiro: 

 

“A imagem de São José está colocada sobre uma tábua sustentada em dos 

espeques, à madeira de triangulo, enterrado no chão, e elevados pelos lados do 

altar, este, servia-lhe de frontal, uma saraça ou chita rocha, velha (TRINDADE, 1998, 

p.175 – grifo nosso). 

 

Na capela de Santo Antônio do Porto de Ubá (atual Astolfo Dutra), “o edifício está 

incompleto, por forrar o teto, o pavimento de tábuas amovíveis, o altar, servindo-lhe de frontal 



115 

 

uma chita de quatro cores, com uma banqueta, sobre a qual tem um pequeno oratório de tábuas 

pregadas na parede” (TRINDADE, 1998, p.175 – grifo nosso). Como se vê, não há referências 

à nenhuma imagem. No entanto, considerando a informação da presença do oratório, aduz-se 

que haveria imagens de pequeno porte, no mínimo do Santo padroeiro. Situação semelhante se 

constata sobre as anotações referentes à capela de Nossa Senhora da Conceição de Rio Novo 

(atual Rio Novo). Com a “capela-mor acabada e o corpo pelo engradamento; o teto não está 

forrado e tábuas amovíveis fazem o pavimento. Não tem trono e só um oratório grande com 

imagens descentes, por trás da banqueta” (TRINDADE, 1998, p.175 – grifo nosso).  

Situação semelhante o bispo encontrou também na Capela de São João Nepomuceno do 

Rio Novo (atual São João Nepomuceno) “só com a capela –mor, toda por forrar, e sem 

pavimento fixo. Tem um altar e na sua banqueta um oratório grande com boas imagens”. 

(TRINDADE, 1998, p.175 – grifo nosso). Como se vê, apesar de os relatos trazerem qual era o 

orago de cada capela, são raras as referências mais explícitas às imagens devocionais. Quando 

aparecem, os registros focam na “decência” e no “decoro” para o culto divino. 

Ao final da descrição dessas capelas Dom Frei José da Santíssima Trindade faz, como de 

praxe nas visitas pastorais, as recomendações. Tanto a busca pelo suprimento das demandas de 

ordem material como de ordem moral, apaziguamento de conflitos etc. No caso dessa Freguesia, 

ordenou o cumprimento com exatidão das práticas católicas. 

Nesse sentido ordena ao reverendo o completo desempenho dos sagrados deveres 

inerentes ao ofício paroquial:  

 

Deve ser exato nas práticas e pronos pela Voz de pastor, ou por outro qualquer autor 

reconhecido, em todos os domingos e dias santos, fazer procissões de almas, terços 

de Nossa Senhora com a solenidade possível, ao menos nas primeiras domingas de 

cada mês, ensinar a doutrina cristã e, em especial, aos gentios, cuja catequização foi 

essa Freguesia, foi especialmente instituída (TRINDADE, 1998, p.175 – grifo 

nosso).  

 

Com o desmembramento da Freguesia de São Manoel do rio Pomba e a criação da nova 

Freguesia a de São João Batista do Presídio, em 13 de agosto de 1810, nesse relato pastoral a 

nova unidade de administração religiosa aparece na descrição de Dom Frei José da Santíssima 

Trindade, como freguesia colada. Como a criação das capelas e a administração religiosa desse 

território tinha sido vinculada até ali à Freguesia de São Manoel, nos interessa o relato. Apesar 

do registro de que o cura Marcelino Rodrigues Ferreira exercia sua função com “muito zelo e 

vigilância” (TRINDADE, 1998, p. 171) a Igreja Matriz é muito pequena, com um só altar, 

pouco decente, sem forro, sem campamento, sem capela-mor; só tem ornamentos festivos e do 



116 

 

comum suficientes” (TRINDADE, 1998, p. 171). Nenhuma referência à imagens dessa 

edificação.  

Na Capela de São Januário de Ubá, situada em lugar “muito melhor do que o da Igreja 

Matriz” de São João Batista, e “com proporções para se fazer um bonito arraial” é citada “uma 

boa imagem de São Januário, bispo e mártir” (TRINDADE, 1998, p. 170). Lamentavelmente 

atualmente não se encontra em Ubá a imagem referida, visto que na Igreja Matriz a 

representação do padroeiro cultuada na atualidade é uma imagem de gesso datada do século 

XX. Não conseguimos apurar informações sobre sua substituição. Podemos concluir apenas 

que a imagem na época cultuada atendia às condições de decência e decoro, expressa pela 

avaliação do religioso.  

Também vinculada a essa Freguesia estava a “Capela de Manuel Burgo de São Paulo 

Apóstolo das Gentes, à margem do rio Muriaé, mandada erguer para a civilização e 

cristianização dos índios” (TRINDADE, 1998, p. 170). Embora haja registros da sua instalação 

em datas bastante recuadas, a provisão oficial somente foi emitida em 16 de agosto de 1819 

(TRINDADE, 1998, p. 170). A descrição detalhada dessa capela deixada pelo Bispo mostra a 

rusticidade de sua construção e seus defeitos. Nenhuma referência à imagem do padroeiro. No 

entanto, conclui-se que nessa época ainda era uma imagem de pequeno porte, visto que foram 

notadas apenas as condições insuficientes e inadequadas do camarim, “com cinco palmos e 

meio de largo por oito palmos de alto até o arco” onde ela estava acondicionada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 

 

CAPÍTULO 3: A INSERÇÃO DOS PRIMEIROS ORAGOS NO SERTÃO DO POMBA: 

DAS IMAGENS DE DEVOÇÃO PARTICULAR ÀS IMAGENS DESTINADAS AO 

CULTO COLETIVO  

 

As primeiras invocações instaladas na Freguesia de São Manoel do Rio Pomba foram as 

do mártir São Manoel, padroeiro da Freguesia, com duas imagens; de Nossa Senhora das 

Mercês, também com duas imagens procedentes da capela originalmente destinada aos negros 

escravizados e pardos livres, e finalmente a de Nossa Senhora das Dores, também com duas 

imagens oriundas de sua capela, fundada por leigos concomitantemente com a instalação da 

Freguesia. 

De acordo com Conzelmann (1970), a imaginária cristã é constituída de um amplo 

repertório iconográfico originalmente dividido em ciclos cronológicos, como 

veterotestamentário e neotestamentário. Outros estudos classificam os cultos em sentido 

estritamente teológicos, por data de celebração, ou seja, de acordo com organização dos ‘tempos 

litúrgicos’ como cultos da época do advento, natal, quaresma e páscoa.17 A evolução dos 

estudos e o reconhecimento de suas complexidades levaram a outras formas de organização 

aplicando classificações e subdivisões mais específicas como os Ciclos Soteriológico, aqueles 

ligados aos mistérios da fé, como a Santíssima Trindade e o Divino Espírito Santo, o 

Cristológico, relativo as etapas da vida e ressurreição de Cristo, o Mariológico, relativo aos 

fatos da vida de Nossa Senhora, e o Hagiográfico, relativo à vida dos santos, que também se 

subdivide em outras classificações, como os ciclos iconográficos vinculados às ordens 

religiosas (como as ordens franciscana, beneditina, jesuítica, carmelita, servita, etc) ou ainda 

por categorias santorais, como mártires, papas, beatos e afins.18 

A compreensão desse panorama é importante pois, tradicionalmente, o Clero Secular 

difundia devoções gerais, em um espectro mais amplo, seguindo a política teológica da Igreja 

Romana, enquanto o Clero Regular tinha suas predileções baseadas nos fundamentos 

particulares e expressão dos votos específicos da ordem a qual está vinculado. Desta forma, 

comumente constituíam também programas imagéticos mais específicos e identificáveis, 

 
17 Conforme RÉAU, Louis. Iconografía del Arte Cristiano: Introducción general. Madrid: Del Serbal, 2000. 
18 Para ver tais classificações, ver: VARAZZE, Jacopo. Legenda Áurea – Vida dos Santos. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2022; RÉAU, Louis. Iconografía del Arte Cristiano: Introducción general. Madrid: Del 

Serbal, 2000; SCHENONE, Héctor. H. Iconografia de los Santos. Buenos Aires: Fundación Tarea, 1991; 

CUNHA, Maria José de Assunção da. Iconografia cristã. Ouro Preto: UFOP/IAC, 1993. ROIG, Juan F. 

Iconografia de los santos. Barcelona: Omega, 1950; REVILLA, Federico. Diccionário de iconografia y 

simbologia. Madrid: Cátedra. 1995. 



118 

 

sobretudo nos tipos de invocações, formas de representação e modelos iconográficos 

específicos, preferidos e em consonância com seus preceitos regulamentares. 

Tendo em vista o exposto, buscaremos refletir sobre o possível sentido teológico e 

político das representações implantadas na Freguesia, a título de oragos/padroeiros. Essa 

reflexão leva em consideração o enquadramento dessas invocações – e suas respectivas imagens 

– como instrumentos materiais do projeto de dominação da Coroa Portuguesa através da 

catequese e do culto devocional, com a finalidade de dominar as ‘almas’ colonizadas. Em outras 

palavras, pensaremos as imagens enquanto meios persuasivos de subjugação do ‘outro’, 

tencionando a discussão da arte religiosa enquanto instrumento de epistemicídio indígena no 

contexto histórico tratado. 

 

3.1 Imagem de devoção, escultura devocional e outras terminologias 

 

O estudo de objetos identificados por termos polissêmicos prescinde de uma reflexão e 

definição de sentido conceitual objetivo. Exemplo desses termos é o termo “imagem”. 

Consideramos imprescindível a discussão sobre a terminologia a ser adotada. Uma definição 

conceitual padronizada e adequada para o objeto desse estudo. Para a presente pesquisa, que 

aborda um tipo específico de “imagem”, essa empreitada passa pelo menos por algumas tarefas 

primordiais. Inicialmente é pertinente o estabelecimento de reflexões sobre as múltiplas 

acepções do vocábulo ‘imagem” buscando compreender sua presença na História da arte na/da 

modernidade. Em seguida a identificação da apropriação do termo, e seus múltiplos sentidos 

(forma e função), nas fontes documentais da época abordada (século XVIII) e, por fim, uma 

abordagem crítica do seu uso, para designar objetos específicos (escultóricos, tridimensionais), 

pelos estudos do campo da História, da arte produzida no contexto histórico, geográfico e 

político comumente denominado como ‘colonial brasileiro’. 

Deste a Idade Antiga a ‘imago’, está associada à representação de uma pessoa ou um ser. 

Foi debatida por Platão, que a atribuía à capacidade de alimentar na alma as memórias, e 

Aristóteles que a definiu como representação mental de um objeto real, expressa pelos sentidos. 

Se o termo não é novo, sua vitalidade pode estar relacionada à importância que as “imagens” 

alcançaram na modernidade, ou o seu papel central na “civilização da imagem” (ARGAN, 

2004, p.51). Não cabe aqui uma abordagem filológica, mas um esforço em pensar o termo 

“imagem” a partir de seus estatutos.  

Quando recorremos às ideias de Platão, expressas na citação de um diálogo entre Sócrates 

e Glauco, no Livro X, da República, constatamos que Sócrates pensa na relação entre imagem 



119 

 

e verdade. Para ele, “a arte de imitar está muito afastada da verdade, sendo que, por isso mesmo, 

dá a impressão de poder fazer tudo” (República X, 597b). Sócrates alerta para a possibilidade 

da imagem, produzida pela arte, enganar. Por conta disso, para Platão, as técnicas demiúrgicas 

- as técnicas das artes - deveriam ser hierarquizadas em relação à verdade e correspondem as 

três techné (artes): 1) a que se serve; 2) a que fabrica; e 3) a que imita um objeto. 

Platão hierarquiza três ordens de técnicas que têm relação com a verdade. Em primeiro 

lugar, em um nível mais alto nesta hierarquização, tem-se técnica que se serve o objeto, ou seu 

sentido funcional. Em um segundo lugar nessa hierarquização, tem-se a técnica que fabrica o 

objeto, ou seus mecanismos de produção material. Por fim, tem-se a técnica em que se imita o 

objeto. Nesse sentido, além de apontar o trabalho manual como inferior à função do objeto, 

ressalta que os imitadores, que não possuem “conhecimento de causa” (República X, 600c) têm 

suas “obras distanciadas” nestes “três graus da realidade” (República X, 599a). 

Já Aristóteles faz inflexões sobre a imagem, ao destacar que “a ação de mimetizar se 

constitui nos homens desde a infância” (Poética, 1448b 5). Nesse sentido, tendo a arte de 

representar como algo ‘instintivo’ e natural nos homens (Poética, 1448b 20), o pensador, 

também adentra na discussão das maneiras de se produzir imagens. Aristóteles não busca 

somente sua relação com a verdade ou sua relação hierárquica entre os níveis de saberes, como 

Platão. Para ele produzir imagens, na visão aristotélica, é um ponto que distingue o homem de 

todos os outros seres, pois os homens são “os mais miméticos e porque recorrem à mimese para 

efetuar suas primeiras formas de aprendizagem, e todos se comprazem com as mimeses 

realizadas” (Poética, 1448b 5). 

O objetivo dessa breve incursão ao pensamento filosófico sobre a “imagem” é reconhecer 

a origem e presença da discussão de seu estatuto desde a Idade Antiga na cultura clássica. 

Embora sejam mais raros os estudos sobre a concepção e uso das imagens entre os séculos IX 

até meados do século XV, Daniel Russo identifica a sua presença e importância, inicialmente 

nos meios monásticos, e em seguida, na formação das sociedades urbanas, aliadas à filosofia e 

a teologia, na Idade Média (RUSSO, 2011, p.43).É, no entanto, no século XVI, especialmente 

em função da Reforma Protestante e da Contrarreforma católica que a “imagem” ganhará 

destaque sendo um dos pontos centrais no campo teológico e político. 

Maria Regina Emery Quites aponta que a Contrarreforma foi uma reação da Igreja 

Romana às teses protestantes, iniciada com o Concílio de Trento (1545-1563), que reafirmou a 

legitimidade do culto às imagens na liturgia católica, indo ao encontro das formas de piedade 

arraigadas no povo cristão (QUITES, 2019, p.13). Segundo Maria Helena Ochi Flexor (2018) 

a Sessão XXV, do Concílio de Trento,  



120 

 

[...] exortava aos congregados das Igrejas a observarem tudo o que se havia disposto, 

fazendo, conforme recomendação, profissão de fé. Essa Sessão se reafirmou ou deu 

origem às devoções, formas de representação, de religiosidade e comportamentos e, 

especialmente, todos os modelos de expressões nas artes, - como decoração e 

iconografia religiosas, apregoadas e adotadas, na arquitetura, escultura, talha, pintura, 

ourivesaria, mobiliário, azulejaria, afresco (FLEXOR, 2018, p. 41). 

 

Raquel Quinet Pifano acrescenta que, o Concílio de Trento não tinha o objetivo de 

promover uma normatização da arte religiosa. O documento resultante do movimento   

 

[...] preocupava-se em defender os católicos da acusação de idolatria, recusando a 

Reforma protestante –, derivou de suas diretrizes um pensamento sobre arte que 

refletia sobre o bom uso das imagens visuais, sua função de instrução da plebe inculta 

e de manter na memória do fiel os artigos da fé (PIFANO, 2011, p.13). 

 

Apesar disso, sua influência foi marcante. Segundo a autora, textos de eruditos e teóricos 

da Contrarreforma como o de Carlos Borromeo (Instructiones Fabricae ET Supellectilis 

Ecclesiasticae, de 1577), de Gabrielle Paleotti (Discorso intorno alle Imagini Sacre e Profane, 

de 1582), de Gregório Comanini (O Figino ou sobre o fim da pintura, de 1591), ou mesmo de 

Francisco Pacheco (Arte da Pintura, de 1638), entre outros, foram fundamentais na 

consolidação das prescrições conciliares para as imagens visuais. Maria Helena Flexor aponta 

entre os principais personagens, envolvidos no estabelecimento dos cânones foram Carlo 

Borromeo, Gian Matteo Giberti e Gabriele Paleotti, sendo este responsável pelos cânones 

relativos às imagens (FLEXOR, 2018, p.41). 

Segundo Luísa Santos, ao analisar a Sessão XXV do concílio tridentino, que trata “Da 

invocação, veneração, e Relíquias dos Santos, e das Sagradas Imagens” constata-se que alguns 

temas importantes permeiam o decreto conciliar. Para a autora, esses pontos são a questão da 

representação do invisível, e a veneração das imagens religiosas, as funções dessas imagens e 

o decoro (SANTOS, 2013, p.05). 

Verifica-se que na Sessão XXV do Concílio de Trento dedicada a “A invocação, a 

veneração e as Relíquias dos Santos, e as sagradas Imagens”, Concílio ordena a todos os Bispos 

e demais pessoas que tenham o encargo ou obrigação de ensinar, que 

[...] instruam com exatidão aos fiéis, antes de todas as coisas, sobre a intercessão e 

invocação dos santos, honra das relíquias e uso legítimo das imagens, segundo o 

costume da Igreja Católica e Apostólica, recebida desde os tempos primitivos da 

religião cristã, e segundo o consentimento dos santos Padres e os decretos dos 

sagrados concílios, ensinando-lhes que os santos que reinam juntamente com 

Cristo, rogam a Deus pelas pessoas, e que é útil e bom invocá-los humildemente, 

e recorrer às suas orações, intercessão e auxílio para alcançar de Deus os 

benefícios por Jesus Cristo seu Filho e nosso Senhor, que é nosso Único Redentor e 

Salvador (CONCÍLIO. Seção XXV, s/p -  grifo nosso). 



121 

 

Como visto, o texto conciliar ordenava que os dirigentes religiosos deveriam instruir 

diligentemente os fiéis sobre a veneração e uso legítimo das imagens dos Santos. Logo em 

seguida fazia uma defesa prévia do fiel que eventualmente fosse acusado de idolatria: 

 

[...] agem de modo ímpio os que negam que os santos, que gozam nos céus de 

grande felicidade, devam ser invocados, ou aqueles que afirmam que os santos não 

rogam pelas pessoas, ou que é idolatria invocá-los para que roguem por nós, 

mesmo que seja a cada um em particular, ou que repugna a palavra de Deus e se opõe 

à honra de Jesus Cristo, Único Mediador entre Deus e as pessoas, ou que é necessário 

suplicar verbal ou mentalmente a os que reinam no céu. (CONCÍLIO, Seção XXV, 

s/p - grifo nosso). 

 

 A permissão de veneração aos mártires e outros religiosos que viveram em santidade, 

‘como parte do próprio Cristo e como templos do Espírito Santo’, incentivava também outros 

cultos, desde que aprovados pela Igreja, o que ampliava o repertório devocional. Também 

pregava a condenação de quem questionasse essa prescrição:  

 

Os fiéis devem também ser instruídos para que venerem os santos corpos dos santos 

mártires e de outros que vivem em Cristo, que foram membros vivos do próprio 

Cristo, e templos do Espírito Santo, por quem haverão de ressuscitar para a vida eterna 

para serem glorificados, e pelos quais são concedidos por Deus muitos benefícios às 

pessoas, de modo que devem ser condenados, como antigamente se condenou, e 

agora também os condena a Igreja, aos que afirmam que não se deve honrar nem 

venerar as relíquias dos santos, ou que é vã a veneração que estas relíquias e 

outros monumentos sagrados recebem dos fiéis, e que são inúteis as frequentes visitas 

às capelas dedicadas aos santos com a finalidade de alcançar seu socorro (CONCÍLIO, 

Seção XXV, s/p - grifo nosso). 

 

 Observa-se que Igreja Católica determinou, através do documento conciliar, quais 

invocações deveriam ser inseridas nos templos, definindo preferências e precedências. Neste 

trecho a seguir encontramos o fundamento teológico usado nessas prescrições: a ideia de que a 

veneração se dirigia aos “originais representados” e as imagens eram apenas o meio de adoração 

que deveria ser direcionada apenas ao Cristo busca orientar os fiéis e destituí-los de qualquer 

temor em relação às críticas e acusações de idolatria, como declara o ‘santo concílio’: 

 

[...] as imagens devem existir, principalmente nos templos, principalmente as 

imagens de Cristo, da Virgem Mãe de Deus, e de todos os outros santos, e que a 

essas imagens deve ser dada a correspondente honra e veneração, não por que se 

creia que nelas existe divindade ou virtude alguma pela qual mereçam o culto, 

ou que se lhes deva pedir alguma coisa, ou que se tenha de colocar a confiança 

nas imagens, como faziam antigamente os gentios, que colocavam suas esperanças 

nos ídolos, mas sim porque a honra que se dá às imagens, se refere aos originais 

representados nelas, de modo que adoremos unicamente a Cristo por meio das 

imagens que beijamos e em cuja presença nos descobrimos, ajoelhamos e 

veneramos aos santos, cuja semelhança é espelhada nessas imagens (CONCÍLIO, 

Seção XXV, s/p -  grifo nosso). 

 



122 

 

Um dos aspectos que caracterizam a reafirmação dos dogmas, ‘contra os impugnadores 

das imagens’ por este Concílio é a menção aos decretos dos concílios anteriores, principalmente 

ao remeter diretamente ao Concílio de Nicéia:  

 
Ensinem com muito esmero os Bispos, que por meio das histórias de nossa redenção, 

expressas em pinturas e outras cópias, o povo é instruído e sua fé é confirmada e 

recapitulada continuamente. Além disso, se consegue muitos frutos de todas as 

sagradas imagens, não apenas por recordarem ao povo os benefícios e dons que 

Cristo lhes concedeu, mas também porque se expõe aos olhos dos fiéis os salutares 

exemplos dos santos milagres que Deus lhes concedeu, com a finalidade que deem 

graças a Deus por eles, e regulem sua vida e costumes aos exemplos dos mesmos 

santos, assim como para que se animem a adorar e amar a Deus, e praticar a 

piedade(CONCÍLIO, Seção XXV, s/p - grifo nosso). 

 

A prática da piedade e a adoração a Deus, através das imagens dos santos, que deveriam 

inflamar os fiéis a seguirem seus exemplos, era exortada. O Concílio prevê o combate aos 

abusos e punições para quem incorresse em falsidade e erros dogmáticos: 

 

Se alguém ensinar ou sentir ao contrário a estes decretos, seja excomungado. Mas 

se houverem introduzido alguns abusos nestas santas e salutares práticas, deseja 

ardentemente este Santo Concílio, que sejam completamente exterminadas, de 

modo que não se coloquem quaisquer imagens de falsos dogmas, nem que causem 

motivo a rudes e perigosos erros. E se acontecer que sejam expressas e figurem em 

alguma ocasião, histórias e narrações da sagrada Escritura, por serem estas 

convenientes à instrução da plebe ignorante, ensine-se ao povo que isto não é copiar 

a divindade como se fosse possível que fosse vista com olhos corporais, ou que a 

divindade pudesse ser expressa com cores ou figuras (CONCÍLIO, Seção XXV, s/p - 

grifo nosso). 

 

 Como pudemos ver, os erros deveriam ser combatidos com histórias e narrações da 

própria Bíblia. Também se prescrevia a observância de comportamentos morais nos ambientes 

e ocasiões de festas em honra dos santos: 

 

Seja desterrada completamente toda a superstição na invocação dos santos, na 

veneração das sagradas imagens e relíquias, afugente-se toda a ganância sórdida, 

evite-se também toda desonestidade, de modo que não se pintem nem adornem as 

imagens com formosura escandalosa nem abusem as pessoas, das festas dos 

santos, nem da visita às relíquias pata conseguir propinas ou embriagar-se, como 

se o luxo e libidinagem fosse o culto com que se devesse celebrar os dias de festa 

em honra dos santos (CONCÍLIO, Seção XXV, s/p -  grifo nosso). 

 

 De acordo com o documento, deveria haver controle das condições das imagens em si, 

e da sua alocação nos templos, inclusive que fosse respeitada a atribuição dos religiosos de 

avaliar e autorizar a inserção de imagens. O Concilio alerta: 

 

Finalmente, ponham os Bispos tanto cuidado e esmero neste ponto, que nada fique 

desordenado ou posto fora de seu lugar, ou de modo tumultuoso, nada profano, nada 

desonesto, pois é muito própria da casa de Deus a santidade. E para que se cumpram 



123 

 

com maior exatidão estas determinações, estabelece o Santo Concílio que a ninguém 

seja lícito pôr ou permitir que se ponha qualquer imagem nua e nova em lugar 

algum, nem mesmo igreja que seja de qualquer modo isenta de modo a não 

possuir aprovação do Bispo. Também não será permitido novos milagres, nem 

adotar novas relíquias, sem que tenham o reconhecimento e aprovação do Bispo. E 

este, logo que se certifique de qualquer motivo deste tipo pertencente a elas, consulte 

alguns teólogos e outras pessoas piedosas, e faça o que julgar conveniente à verdade 

e piedade (CONCÍLIO, Seção XXV, s/p - grifo nosso). 

 

Como pudemos constatar, a Igreja pós-tridentina soube explorar o escândalo causado pela 

iconoclastia, procurando canalizar e orientar os fervores populares, encorajando o apelo aos 

santos protetores e estimulando sua imitação (ALBERIGO, 1993, p. 157).As imagens 

devocionais, como recurso importante da difusão do catolicismo, foram objetos que estiveram 

no centro de discussões teológicas da Igreja católica romana. 

Segundo Raquel Quinet Pifano,  

 

O correto uso das imagens sacras sempre foi, desde os primórdios da construção e 

utilização de uma iconografia cristã, alvo de atenção da Igreja Católica. Diante do 

perigo da idolatria e de movimentos iconoclastas, a Igreja sempre conviveu com o 

debate teológico sobre os usos, significados e a função das imagens religiosas, desde 

o Concílio de Nicéia (787) até o Concílio de Trento [1545-63] (PIFANO, 2011, p.12).  

 

A legitimidade do uso das imagens foi frequentemente reafirmada através dos concílios 

e difundida através de instrumentos de comunicação institucional, doutrinária e de controle 

moral, como as ‘Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia’ e outros instrumentos 

tributários dos decretos conciliares, como as cartas pastorais. Essa reafirmação ocorre como um 

enfrentamento veemente às críticas das práticas consideradas idólatras e desviadas por parte 

dos agentes da Reforma Protestante.  

As Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia tinham o objetivo de dotar a igreja 

luso-americana de uma legislação específica, condizente com a realidade da Colônia, o que foi 

considerado um esforço zeloso na difícil tarefa de ‘tridentizar’ a América Portuguesa 

(FEITLER & SOUZA, 2010 – In: Da VIDE, 2010). Um objetivo importante do Concílio de 

Trento foi a reforma moral e intelectual do clero. Os meios mais eficazes para se alcançar e 

controlar esse intento (que estavam fortemente presentes nas Constituições e mesmo antes dela) 

se deram através da ação da Companhia de Jesus, que tinha a marca do caráter reformista nas 

suas bases (LAGE, 2011, p.147, IN: FEITLER & SOUZA, 2011).  

Considerando que as Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia incidiam sobre 

todos os outros bispados, como o do Rio de Janeiro - ao qual a região de Minas Gerais estava 

subordinada eclesiasticamente até a criação da Diocese de Mariana em 1745 - e que elas 



124 

 

vigoraram até o final do século XIX, é necessário compreender o que o documento versava 

sobre a respeito do “uso das imagens”.  

Seguindo as orientações tridentinas, as Constituições Primeiras estabeleciam que  

 

696 – Manda o sagrado Concílio Tridentino que nas igrejas se ponham as imagens de 

Cristo Senhor Nosso, de sua sagrada Cruz, da Virgem Maria Nossa Senhora e de 

outros santos que estiverem canonizados ou beatificados, e se pintem retábulos ou se 

ponham figuras dos mistérios que obrou Cristo Nosso Senhor em nossa redenção, 

porquanto com elas se confirma o povo fiel em os trazer a memória muitas vezes, e 

se lembram dos benefícios e mercês que de sua mão recebeu e continuamente recebe. 

E se incita também, vendo as imagens dos santos e seus milagres, a dar graças a Deus 

Nosso Senhor e a os imitar e encarrega muito aos bispos a particular diligência e 

cuidado nisto devem ter, e também em procurar que não haja nesta matéria abusos, 

superstições, nem coisa alguma profana e inonesta (DA VIDE, 2010, p. 269) 

 

As Constituições fixavam a restrição de que as imagens não fossem inseridas em 

desconformidade com os mistérios, hagiografias e santidades representadas: 

 

697 - Pelo que mandamos que nas igrejas, capelas ou ermidas de nosso arcebispado 

não haja em retábulo, altar, ou fora dele imagem que não sejam das sobreditas, e que 

sejam decentes e se conformem com os mistérios, vida e originais que representam e 

mandamos que as imagens de vulto se façam daqui em diante de corpos inteiros, 

pintados e ornados de maneira que escusem vestidos, por ser assim mais conveniente 

e decente (DA VIDE, 2010, p. 270) 

 

Apesar da recomendação de que as imagens deveriam ser representadas de corpo inteiro, 

ressalvava-se a possibilidade de existência das chamadas “imagens de vestir”. Sobre elas as 

Constituições definiam 

 

698 – E as antigas que se costumam vestir, ordenamos seja de tal modo que não se 

possa notar indecência nos rostos, vestidos e toucados, e que com muito mais cuidado 

se guardará nas imagens da Virgem Nossa Senhora; Porque, assim como depois de 

Deus não tem igual em santidade e honestidade, assim convém que sua imagem sobre 

todas seja mais santamente vestida e ornada. E não serão tiradas as imagens das igrejas 

e levadas a casas particulares para nelas serem vestidas, sem o serão com vestidos ou 

ornatos emprestados que tornem a servir em usos profanos (DA VIDE, 2010, p. 270). 

 

As Constituições Primeiras também tratavam da questão da precedência das imagens nos 

altares e retábulos, estabelecendo 

699 - E no que toca a preferência dos lugares que entre si devem ter nos altares 

declaramos que sempre as imagens de Cristo Nosso Senhor devem preceder a todas e 

estar no melhor lugar, e logo as da Virgem Nossa Senhora; e depois a de São Pedro 

príncipe dos apóstolos; e que a do patrão e titular da igreja terá o primeiro e melhor 

lugar, quando no mesmo altar não estiverem imagens de Cristo Nosso Senhor ou da 

Virgem Nossa Senhora. E mandamos ao nosso provisor e visitadores façam guardar 

o que nessa constituição se ordena, procedendo contra os culpados com as penas que 

parecerem justas (DA VIDE, 2010, p. 270). 

 



125 

 

Outra questão estabelecida com veemência era o controle de que toda imagem que fosse 

instalada passasse pelo controle da Igreja, sendo aprovada pela autoridade religiosa. A 

indicação de que as imagens de vulto fossem priorizadas refletem a preocupação de que essas 

representações fossem dignas e decorosas, sob penas de aplicações de sanções:  

 

700 – Em execução do que está disposto pelo Sagrado Concílio Tridentino, 

mandamos, sob pena de excomunhão maior e pagamentos de multas e de vinte 

cruzados, que nenhuma pessoa eclesiástica ou secular, de qualquer estado ou condição 

que seja, ponha ou consinta pôr-se em qualquer igreja, ermida, capela ou altar de nosso 

arcebispado, posto que seja de regulares, ou por qualquer outra via isentos, imagem 

alguma de Deus Nosso Senhor, da Virgem Nossa Senhora, dos anjos ou santos, 

pintada ou de vulto, sem ser vista e aprovada por Nós ou nosso provisor, e conceder 

licença pela qual se não levará coisa alguma. E exortamos muito que quando for 

possível, primeiro se ponha nas igrejas e altares as imagens de vulto, sejam bentas na 

forma do Pontifical, ou Ritual Romano (DA VIDE, 2010, p. 270). 

 

Como podemos depreender, as representações ‘mal pintadas’ eram controladas em 

benefício da preservação da seriedade e piedade: 

 

701 – E mandamos ao nosso meirinho, sob pena de ser suspenso de seu ofício a nosso 

arbítrio, que onde quer que achar uns painéis a que chamam ricos feitios, e em que 

estão muito mal pintados alguns santos, os leve ante ao nosso vigário-geral, que 

procederá nesta matéria como lhe parecer justo e conveniente, não permitindo que se 

vendam painéis que em lugar de exercitar a devoção provoquem a riso (DA VIDE, 

2010, p. 271). 

 

Assim como a conservação das imagens, o uso do símbolo da cruz também é controlado, 

com prescrições exaradas no Título XXI. Embasando-se em ensinamentos do apóstolo São 

Paulo, as Constituições recomendavam cuidados com a representação da cruz, estabelecendo 

procedimentos e prazos para regularização. Diversas formas inadequadas de uso da cruz são 

citadas como passíveis de punição: 

 

702 - [...] Todo católico deve gloriar-se da sagrada árvore da cruz, troféu e insígnia 

gloriosa dos fiéis cristãos, em que nosso salvador Jesus Cristo nos remiu com seu 

precioso sangue, por cuja causa é bem que de todos seja tratada com toda reverência. 

Portanto mandamos sob pena de excomunhão maior ipso facto incurrendae de dois 

mil réis para as obras pias e meirinho, que nenhuma pessoa, por si ou por outrem, em 

modo algum pinte, abra ou ponha imagem e sinal da cruz no chão, aonde se lhe possam 

pôr os pés, nem também debaixo de alguma janela, nem aos pés das paredes, em 

lugares imundos e indecentes. E se ao presente tiverem postas algumas em 

semelhantes lugares se tirem pelas pessoas que as puseram, mandaram pôr ou a isso 

tiverem obrigação, dentro de um mês depois da publicação desta constituição (DA 

VIDE, 2010, p. 271). 

 

Aos religiosos de cada paróquia incumbia também a obrigação de fazer cumprir os 

mandamentos tridentinos: 

 



126 

 

703 – E mandamos aos vigários, coadjutores, e curas das igrejas que tenham cuidado 

de assim o fazer cumprir e guardar em suas freguesias, denunciando-nos, ou a nossos 

ministros, as pessoas que nesta matéria se acharem culpadas. Porém, não proibimos 

que para a consolação dos fiéis cristãos se façam, levantem cruzes de pau ou de pedra, 

ou pintadas com a perfeição e ornato possível nos lugares públicos, estradas, ruas e 

caminhos, as quais, quando for possível, estarão levantadas do chão (DA VIDE, 2010, 

p. 271). 

 

Além das imagens e das representações sagradas como as cruzes, o uso dos nomes escritos 

que representavam as santidades também era controlado. Era proibido grafar, no chão, ou outro 

lugar indecente, o nome de Jesus e de Nossa Senhora. E quando detectado, “fará riscar, como 

das cruzes, fica dito” (DA VIDE, 2010, p. 272). Por fim, a seção destinada às representações 

das imagens sagradas, as Constituições prescreviam: 

 

705 – [...] para que nas imagens sagradas se evitem totalmente as supertições, abusos, 

profanidades e indecencias que já houveram e se podem introduzir, encarrregamos 

muito aos nossos visitadores e mais ministros que com particular cuidado nas igrejas, 

ermidas, capelas e lugares pios de nosso arcebispado que visitarem, façam exame se 

nas sagradas imagens, assim pintadas como de vulto, há algumas indecencias, erros e 

abusos contra a verdade dos mistérios divinos, ou nos vestidos e composição exterior 

coisa contra a norma de direito e nossas Constituições. E as que se acharem mal e 

indecentes pintadas ou envelhecidas as façam tirar dos tais lugares e mandarão 

enterrar nas igrejas e em lugares apartados das sepulturas dos defuntos. E os retábulos 

das pintadas, sendo primeiro desfeitos em pedaços, se queimarão em lugar certo, e as 

cinzas se deitarão com agua na pia batismal, ou se enterrarão como das ditas imagens 

fica dito. E o mesmo se observará com as cruzes de pau (DA VIDE, 2010, p. 272). 

 

As “Constituições primeiras...”, com normas e práticas redigidas pelo religioso jesuíta 

Dom Sebastião Monteiro da Vide, vigoraram de até o final do século XIX, de modo que elas 

são também um importante referencial para o nosso estudo. Através dessas prescrições, 

pudemos identificar a função das imagens e o controle que havia sobre a sua utilização. A seguir 

buscaremos aprofundar no estatuto das imagens e de seu estatuto. 

Para Giulio Carlo Argan, em decorrência das transformações artísticas, cuja origem 

remonta a mudanças de ordem cultural anteriores ao cisma religioso, a novidade da arte barroca 

está na passagem da “civilização da forma” à “civilização da imagem” (ARGAN, 2004, p. 51).  

De acordo com Argan,  

 

[...] a arte e a literatura do século XVII não eram poesia, mas artifício de e calculada 

retórica; tinham um fim prático, político e religioso – ou melhor, como a religião 

desaguava na política, o fim era simplesmente político (ARGAN, 2004, p. 7). 

 

Dado o ambiente de conflito religioso, e cada vez mais entrelaçado nas atividades 

políticas, o poder não podia renunciar ao consenso, e para obtê-lo era preciso recorrer à 

persuasão, à propaganda (ARGAN, 2004, p. 7). A adoção desses recursos artísticos em geral, 



127 

 

que incluía os recursos visuais, como propaganda política, partia do reconhecimento de 

pensadores anteriores, como Aristóteles e Cícero, considerados por Argan as fontes primárias 

da cultura barroca. Ele destaca que era possível persuadir por vários meios: a serena 

argumentação; o silogismo e o entimema; a exaltada peroração e a fria exposição das provas. 

Previa-se até a persuasão mediante a uma silenciosa arte dos gestos (ARGAN, 2004, p. 8). 

Discutindo a função das imagens, já no início da era moderna, Argan relembra que mesmo os 

teóricos da Contrarreforma não ousaram tomar a defesa das imagens sem uma reflexão sobre 

as acusações que recaiam sobre a prática do seu uso. Destaca que isso ocorreu especialmente 

pela existência de imagens profanas que povoavam as igrejas. Daí a elaboração da ideia de 

‘imagens boas’ e ‘imagens más’. Argan nos alerta que 

 

[...] a imagem em si não é boa nem má, mas é possível se servir das imagens, mas é 

possível se servir das imagens para uma finalidade boa ou perversa. Não é questão de 

verdadeiro ou falso, mas de útil ou nocivo. Não se pode fazer uma teoria das imagens 

assim como se pode fazer uma teoria da forma, mas é possível fazer uma política das 

imagens” (ARGAN, 2004, p. 56). 

 

 A defesa e a revalorização das imagens - e das artes que as produzem - foi a grande 

empreitada do Barroco, como defende Argan. Foi a estratégia contraofensiva da Igreja católica 

após a contenção do ataque protestante e a iconoclastia da Reforma (ARGAN, 2004, p. 57). A 

Igreja romana reafirmou o valor ideal e a necessidade prática da demonstração visual dos fatos 

da própria história, com função edificante e exemplar. Também reafirmou a validade da cultura 

clássica e do Renascimento, já que, “se o belo agrada, pode servir como meio de persuasão. 

Encoraja os modos mais espetaculares da arte, bem como acentua o caráter espetacular do rito 

e do culto” (ARGAN, 2004, p. 57). 

Na abordagem do autor o conceito de “imagem” se refere a uma concepção ampla. Nesta 

perspectiva, do ponto de vista da técnica, pode ser tanto uma imagem pintada, gravada ou 

esculpida. Mais importante que o material de suporte ou a técnica de produção é sua função. 

Analisando as reflexões de Argan sobre as transformações ocorridas na arte barroca europeia 

pós-reforma protestante, Raquel Quinet Pifano destaca a estratégia da Igreja Católica ao 

reconhecer a eficiência persuasiva das imagens artísticas (pintura, escultura e arquitetura). 

Constata que a Igreja romana fez das imagens visuais um grande instrumento de propaganda 

religiosa (PIFANO, 2011, p.15).  

Segundo a autora 

 

[...] a arte no período barroco deixou de se apresentar como forma portadora de 

verdades metafísicas, como havia sido no Renascimento (e em crise durante o 

Maneirismo), para se assumir como imagem que resulta e age sobre a imaginação, 



128 

 

perdendo sua condição de Verdade, de meio de cognição do Real e, 

consequentemente, sua estrutura lógica. Uma vez assumido seu estatuto de imagem, 

visará mais do que nunca tocar o ânimo do espectador, comovê-lo, expressando as 

paixões e provando assim a referida eficiência persuasiva (PIFANO, 2011, p.15). 

 

Segundo Raquel Quinet Pifano, em meio a tais teorizações, Argan situa a “imagem de 

devoção” como um recurso visual oriundo da finalidade persuasiva comum à toda produção 

artística do século XVII (pelo menos católica). Como ressalta a autora, apesar de proveniente 

de um mesmo “sistema de representação”, fundado sobre a Arte Poética e Arte Retórica de 

Aristóteles e suas derivações latinas, a “imagem de devoção” possui características que a 

distingue sensivelmente das grandes figurações barrocas. 

Segundo Pifano (2011):  

 

Imagem de devoção, para Argan é um gênero de figuração religiosa, pintada ou 

esculpida, cuja característica formal mais evidente é a simplicidade. Sua função é 

clara: exortar a uma prática devota, ou seja, convencer o fiel a adotar um tipo de 

comportamento. (PIFANO, 2011, p.15). 

 

Como podemos aferir, o termo “Imagem de devoção” poderia se referir a qualquer forma 

de representação e figuração religiosa destinada à persuasão no âmbito do culto oficial, quanto 

ao ambiente doméstico. Esse aspecto persuasivo das imagens foi adotado pela sua eficiência na 

comunicação. Argan ressalta que 

 

[...] o vulgo ignorante, os pagãos, os primitivos, se não podem entender a linguagem 

clássica da forma, são sensíveis à mensagem das imagens. Nasce assim uma nova e 

copiosa iconografia de Cristo, de Nossa Senhora e dos Santos (Não se esqueçamos de 

que a propaganda se dirige também a povos originalmente politeístas e idólatras) bem 

como uma nova, simples e direta, simbologia [por exemplo o coração de Jesus] 

(ARGAN, 2004, p.59). 

 

Pifano (2011) sintetiza o esquema figurativo da imagem de devoção, a partir dos estudos 

de Argan. Para a autora, o esquema da imagem de devoção se caracteriza por elementos como: 

[...] olhos voltados para o céu enquanto os braços com as mãos abertas estendem-se 

para o fiel, são figuras intermediárias entre a vida terrena e o caminho do céu. O fim 

de tais imagens não é surpreender, nem provocar a imaginação, porque a alma do 

devoto está por demais ocupada em oração e não deve ser desvirtuada: a imagem não 

pode correr o risco de distraí-lo, daí seu papel auxiliar. Sua simplicidade formal 

encurta a distância que a separado fiel; semelhante processo de comunicação não 

solicita as faculdades intelectivas e age de modo quase subliminar (PIFANO, 2011, 

p.16). 

  

 Segundo Pifano (2011) as imagens de devoção, ao contrário das grandes cenas 

religiosas, desprezam a comoção do fiel para tentar justamente despertar o sentimento de 

humildade, único possível para se encaminhar a Deus pretende ser tão somente um guia. 



129 

 

(PIFANO, 2011, p.16). Neste sentido a sua composição é realizada com cuidados para que se 

alcance o intento, sem exageros: 

 

Os atributos do santo representado são minuciosamente precisados, enquanto sua 

fisionomia, somente evocada tendendo a uma vaga idealização a fim de remeter à sua 

condição de beatitude. A imagem é reduzida a “elementos-chaves” que permitam a 

identificação do santo, mas impeçam qualquer especulação a seu respeito (PIFANO, 

2011, p.16). 

 

Estudando duas imagens do século XVIII, da Igreja da Irmandade de Nossa Senhora do 

Carmo de Sabará, Pifano (2011) conclui: 

 

Gênero de figuração religiosa muito caro à religiosidade colonial, a imagem de 

devoção, mais que celebrar ou representar, exorta à prática devota — a ideia da vida 

devota é particularmente útil à metrópole que deseja manter o maior controle, 

sobretudo, da região das minas. Notadamente, as imagens de devoção têm fácil 

trânsito entre as camadas populares, processo de difusão semelhante ao das gravuras, 

e certamente tiveram grande circulação na colônia, seja pelo grande número em que 

foram produzidas na Europa barroca, seja pela facilidade de reprodução na colônia. 

Sua simplicidade formal é imprescindível, o que facilita a sua repetição e divulgação 

(PIFANO, 2011, p.17). 

 

Ainda sobre as características da “imagem de devoção” destacamos que, segundo Argan 

(2024), a imagem de devoção não exalta a figura histórica, mas tende ao realismo ou, 

principalmente ao naturalismo. Para o autor: 

 

[...] o seu objetivo é mostrar que a virtude heroica não é coisa apenas dos antigos e 

dos grandes, mas que qualquer um pode tornar-se santo, vivendo no mundo e 

cumprindo com alma devota os próprios deveres sociais. A esse novo processo de 

eleição as imagens oferecem uma passagem viável ou, como teria dito Francisco de 

Sales, uma escada (ARGAN, 2004, p.59). 

 

Na historiografia da ‘arte colonial’ brasileira, o termo “imagem” tem sido usado tanto 

para designar especificamente, do ponto de vista formal, representações escultóricas, 

independente do material de suporte, dimensões e técnicas, quanto de forma generalizante e 

funcional, para representações em outras linguagens artísticas. Para designar formalmente as 

imagens ‘esculpidas’ usa-se ainda uma infinidade de termos como “imagem sagrada”, “imagem 

sacra”, “imagem religiosa”, “escultura ornamental”, “imagem devocional”, “escultura 

devocional” e até “escultura missioneira”, como sinônimos. 

Menos usual, embora encontrado, é o termo “escultura missioneira”. Armindo Trevisan 

dedicou-se ao estudo da escultura produzida para a catequese da região dos Sete Povos das 

Missões, na parte sul da Colônia. Para ele as  

 



130 

 

[...] esculturas missioneiras eram aquelas que cumpriam uma dupla necessidade: 

prover por um lado, os templos com imagens capazes de apoiar visualmente, a 

pregação dos missionários; por outro lado, preencher uma das exigências da 

pedagogia catequética da Ordem (TREVISAN, 1978, p.44). 

 

Do ponto de vista funcional é frequente a denominação como “imaginária” quando aborda 

agrupamentos de representações, independente dos suportes e materiais. De modo mais restrito, 

ocorre também o termo “estatuária”, para referir-se aos conjuntos de esculturas, de caráter mais 

ornamental. Desta categoria poderíamos elencar as esculturas de fachadas e conjuntos 

escultóricos cênicos, como os do adro da Igreja de Bom Jesus de Matozinhos de Congonhas, 

ou de outros conjuntos como calvários, presépios etc. Eventualmente utilizados como 

sinônimos, cotejamos as especificidades dos contextos históricos de suas utilizações para 

avaliar o vocábulo que ofereça melhor adequação para a presente pesquisa.  

Maria Helena Ochi Flexor ao analisar a arte religiosa, inserida ou produzida 

especialmente na região nordeste da colônia brasileira, considera que as imagens englobavam 

tanto a pintura, como a escultura, considerando os dispositivos móveis ou integrados, além das 

imagens de vulto ou de pequeno porte (FLEXOR, 2009, p. 16). O termo “imagem de vulto” se 

refere às imagens de grande porte. Normalmente eram imagens destinada aos nichos centrais 

dos retábulos ou imagens processionais, aquelas destinadas às encenações ao ar livre como 

procissões e autos teatrais. Observamos que a autora faz uso constante do termo “imagens 

sagradas” visto que elas eram referidas deste modo nos textos das “Constituições Primeiras do 

Arcebispado da Bahia”. Esse documento replicava, quase na íntegra, como aponta a autora, as 

prescrições do Concilio de Trento (FLEXOR, 2009, p. 13), como pudemos demonstrar.  

Outros estudos brasileiros podem ilustrar essa diversidade de termos. Tendo por objeto 

os acervos de imagens religiosas inseridos ou produzidos na Capitania de São Paulo, Eduardo 

Etzel foi um dos primeiros a propor uma diferenciação entre ‘imagens de culto coletivo’ e 

‘imagens de culto doméstico’. Para o autor, enquanto as primeiras são frequentemente imagens 

de maior porte, talha mais erudita, seguindo modelos iconográficos mais rígidos em 

consonância com o controle institucional, as imagens domésticas são de menor porte, de fatura 

mais popular e menos submetidas às regras de representação oficiais. Para o autor, enquanto as 

imagens de culto coletivo são aquelas inseridas oficialmente nos retábulos e altares das igrejas, 

as imagens de culto doméstico povoam os oratórios de casas de família (ETZEL, 1971, p. 245). 

Dedicando-se sobre a mesma região, o arquiteto Carlos Lemos empreendeu pesquisas 

onde destacou o papel das ordens religiosas e das oficinas conventuais na produção da 

“imaginária paulista”, evidenciando também a circulação de imagens de outras regiões da 



131 

 

colônia, de outras colônias portuguesas e da metrópole, entre o século XVI e o XIX (LEMOS, 

1999, p. 31). Essa imaginária, de acordo com o autor, foi “exclusivamente ibérica na origem” 

(LEMOS, 1999, p. 123). Também se dedicou ao estudo das “imagens populares”, denominadas 

“paulistinhas”, ‘imagens em miniatura’ em terracota, e as “imagens em nó de pinho”, pequenas 

imagens em madeira escura, de talha forte e mantidas sem policromia que teriam sido 

elaboradas por escravizados da região do Vale do Paraíba. 

Uma importante iniciativa que buscou distinguir as ‘imagens devocionais’ das ‘esculturas 

ornamentais’ se deve à historiadora da arte Myriam Andrade Ribeiro de Oliveira. A autora 

considera que as imagens devocionais são aquelas que “têm autonomia funcional e 

representativa, destinadas que são à comunicação direta com os fiéis a suscitar sentimentos 

favoráveis à prática cristã” (OLIVEIRA, 2002, p.11). Por outro lado, ‘esculturas ornamentais’ 

seriam aquelas que tem funções decorativas - e normalmente são integradas às talhas, fachadas 

de monumentos etc. (DEL NEGRO, 1961, OLIVEIRA, 2002). Essas duas subcategorias 

integram o que habitualmente tem se designado genericamente como “imaginária”. Ainda 

segundo a autora, em publicação posterior, ‘imaginária’ constitui-se um “termo genérico para 

a designação das imagens religiosas, esculpidas na madeira ou modeladas em barro cozido” 

(OLIVEIRA, 2013, p. 284). 

Em outras publicações, a historiadora aponta que a função exercida pelas imagens no 

ritual e cerimônias da liturgia católica constituía fator importante na determinação das 

características técnicas e formais das imagens religiosas de natureza devocional. A mais 

genérica era naturalmente o culto oficial nos retábulos das igrejas e capelas, que engendrou a 

tipologia das “imagens retabulares” (OLIVEIRA, 2019, 163). A partir dessa classificação 

funcional, a autora identifica também as “imagens de vestir” que dominaram a partir da última 

década do século XVIII os retábulos das igrejas franciscanas, carmelitas e mercedárias 

(OLIVEIRA, 2019, 175). Nesse tipo de escultura, normalmente de maior dimensão, as partes 

do corpo destinadas a permanecer encobertas pelas roupagens são com frequência executadas 

em roca, técnica escultórica simplificada que oferecia a dupla vantagem de menor custo das 

imagens e diminuição do peso para o transporte em procissões. (OLIVEIRA, 2019, 175) 

Beatriz Coelho e Maria Regina Emery Quites na obra “Estudo da escultura devocional 

em madeira”, fazem um breve panorama do uso das imagens sagradas em diversas religiões. 

Segundo as autoras, esse uso na Igreja Católica retroage a determinações do Papa Gregório 

Magno (ca.540-604) visando a preservação da memória histórica da Igreja e o estímulo daquele 

sentimento de compulsão que leva o fiel à adoração (COELHO, 2014, p. 27-28). Destacam 

também o Concílio de Nicéia (787) que determinou o término das discussões iconoclastas que 



132 

 

haviam se agigantado no Oriente e no Ocidente, influenciando as bases da iconografia cristã 

(COELHO, 2014, p. 27-28). Também discorrem sobre o uso das esculturas religiosas no 

período medieval e o desenvolvimento da escultura gótica de tendência dramática.  

Citando João Adolpho Hansen, as autoras destacam que 

 

[...] no findar do século XIII a tendência dramática deu origem a uma nova espécie de 

imaginária religiosa, destinada à devoção privada e que se desenvolveu especialmente 

na Alemanha. Daí que seja, em regra, conhecida pela palavra alemã Andachtsbild 

(imagem de devoção). O tipo mais característico e espalhado foi o da Mater Dolorosa 

ou Pietá (HANSEN, 2002, apud. COELHO, 2014, p. 30). 

 

Na documentação primária colonial – especialmente relativa à Capitania de Minas Gerais 

no século XVIII – temos encontrado frequentemente a designação “imagem”, de forma 

genérica. A generalização do termo é constada pela existência, com menor frequência, de outras 

formas designativas. Nestes casos há a indicação de características técnicas ou materiais, sendo 

utilizados termos como “imagem pintada”, “imagem policromada”, “imagem em madeira”, 

“imagem em marfim”, etc. Essas especificidades nos apontam para a necessidade de maior 

atenção com as designações encontradas. 

Podemos constatar a partir dessas reflexões que entre os estudos atuais tem sido utilizados 

diversos termos.  Dois deles se aplicam de forma mais adequada ao nosso objeto. Inicialmente, 

o conceito de “imagem de devoção”, como elaborado por Raquel Quinet Pifano, a partir dos 

escritos de Giulio Carlo Argan, com enfoque no objeto sob o ponto de vista funcional. Por outro 

via, embora não necessariamente divergente, e resultante do mesmo tipo de reflexão, situa-se o 

conceito de “escultura devocional”. Essa acepção emerge dos trabalhos que tem se dedicado 

especificamente sobre o ponto de vista formal e estrito às representações escultóricas 

tridimensionais. A terminologia pode ser considerada uma subcategoria da “imagem de 

devoção”. Para esses casos o termo “escultura devocional” pode se aplicar bastante pertinência 

à especificidade ao objeto de nosso estudo, por constituir-se de dois elementos importantes: 

contemplar a função devocional e a função material e formal tridimensional.  

 

3.2 – As imagens de São Manoel Mártir ou São Manoel da Paciência 

 

A Igreja Matriz de São Manoel do Rio Pomba originou-se com a denominação descritiva 

e solene, própria do gênero retórico epidítico vigente na época, de “Capela do Mártir São 

Manoel do sertão do rio da Pomba e dos Peixes e dos índios Puri, Coropó e Coroado”. Tornou-

se, na década de 1770 a Igreja Matriz de São Manoel, cabeça de uma ampla Freguesia, conforme 



133 

 

apontamentos históricos já apresentados nesse trabalho. A atual edificação religiosa possui duas 

diferentes representações escultóricas de São Manoel. Ambas datam da última metade do século 

XVIII.  

Sobre a origem dessas esculturas, com base na documentação histórica analisada 

concluímos que essas esculturas são, respectivamente, a imagem particular de São Manoel 

Mártir, de devoção do Padre Manoel de Jesus Maria e a imagem de São Manoel da Paciência, 

esculpida para o retábulo da Igreja Matriz homônima por volta do ano de 1770, datação 

alcançada por documentação indireta, como veremos mais adiante. Sobre essa segunda 

imagem, a tradição local reverberou no último século a tese de que ela teria origem 

portuguesa.19 

 

 

 

 

 

 
19 É necessário frisar que tal informação - até o presente momento - não possui nenhuma comprovação documental 

verificada. A tradição oral atesta que a segunda imagem teria sido um presente da Rainha D. Maria I, contudo, não 

há evidência documental que sustente tal afirmação. Sobre a afirmação, ver SANTIAGO, 1991, p. 85. 

(Fig. 19). Imagem primitiva de São 

Manoel. c. 1767. Madeira policromada. 
0,49 x 0,22 x 0,12m. Foto do autor (2019) 

(Fig. 20). Imagem retabular de São 

Manoel. c. 1771. Madeira dourada e 

policromada. 1,20 x 0,52 x 0,34m. Foto do 

autor (2019) 



134 

 

A presença, no referido acervo, de duas imagens com a mesma invocação motivou a busca 

das origens e significados de cada uma delas. O memorialista Sinval Santiago, por exemplo, 

alerta que: “Não devemos confundir essa imagem, doada pela rainha citada, com outra de 

pequeno porte também existente na matriz de São Manoel do Rio Pomba e que é de relevante 

valor histórico, porque é procedente de Ouro Preto e foi trazida de Ouro Preto pelo nosso 

primeiro pároco” (SANTIAGO, 1991, p. 85). 

Sendo a devoção a São Manoel da Paciência, ou São Manuel mártir da Pérsia, a devoção 

do fundador da Paróquia, o Padre Manoel de Jesus Maria, essa escolha como orago pode sugerir 

que a imposição do onomástico20, na pia batismal, interferia na escolha dos santos de devoção. 

E o impacto dessa tradição persistiu, pois, essas mesmas devoções seriam reverberadas pelos 

religiosos na edificação de templos partindo de suas devoções particulares, passando a ser 

impostas também aos colonizados.21 

Para Roger Chartier (1999), o poder e a dominação estão sempre presentes nas formas de 

representação. Assim, as representações não são discursos neutros: produzem estratégias e 

práticas tendentes a impor uma autoridade, uma deferência, e mesmo a legitimar escolhas, de 

modo que elas se colocam no campo da concorrência e da luta. Nas lutas de representações 

tenta-se impor a outro ou ao mesmo grupo sua concepção de mundo social: conflitos que são 

tão importantes quanto as lutas econômicas; são tão decisivos quanto menos imediatamente 

materiais (CHARTIER, 1990, p. 17). A partir desse entendimento, as representações, variáveis 

segundo as disposições dos grupos ou classes sociais, aspiram à universalidade, mas são sempre 

determinadas pelos interesses dos grupos que as forjam (CHARTIER, 1990, p. 17). 

Em seus estudos sobre o processo de estabelecimento das colônias nas Américas 

espanhola e portuguesa, Karnal (1998) aponta que as representações religiosas tiveram grande 

poder na catequese dos povos indígenas. Especialmente pelo fato de o conjunto de 

representações implantadas ser completamente inédito para os povos a que se destinavam os 

empreendimentos colonizadores. Assim, tanto o processo de aceitação e assimilação como os 

episódios de rejeição permitem cotejar o lugar das representações na ordem colonial. 

As imagens, ainda de acordo com Karnal (1998) não serviam apenas para ilustrar uma 

exposição catequética. As imagens eram a própria mensagem catequética. Nesse sentido, o 

 
20 GUÉRIOS, R. F. M. Dicionário Etimológico de nomes e sobrenomes. 2 ed. São Paulo: Ave Maria, 1981, s/p. 
21 É importante evidenciar que a questão do onomástico é extremamente complexa. O batismo conferia ao batizado 

um novo nome, e este nome lhe dava personalidade e a proteção do ‘santo do seu nome’. A questão onomástica 

tomou outras conotações e significados no processo de catequização indígena. Sobre essa questão específica, cabe 

verificar o item 6.2 intitulado A potência onomástica em torno de Jesus na tese de Estudos da Linguagem: 

CARDOZO, Guilherme Lima. A questão onomástica no encontro entre jesuítas e índios no Brasil do século 

XVI: tradução, perspectivismo e metalinguagem. 2016. Tese de Doutorado. PUC-Rio. 



135 

 

pensamento indígena apreendeu o mundo cristão por meio de imagens e cenas. Incorporou-se 

um “cristianismo imagético à percepção indígena” (KARNAL, 1998, p.208) onde os 

dispositivos imagéticos e cênicos eram fartamente usados para moldar uma nova percepção. A 

ação soteriológica, pelo sacramento do batismo, apesar do seu argumento salvífico, era incapaz 

(enquanto único elemento no processo de evangelização) de proporcionar a conversão. A 

catequese precisava ser constante e os ritos diários deveriam possuir um caráter 

mnemotécnico22 para consolidar a conversão. O processo de conversão só alcançou alguma 

efetividade, em termos práticos, a partir do uso sistemático das imagens religiosas, o que gerou 

a redução e submissão das populações indígenas, raramente alcançando um sentido 

mistagógico23, ou seja, uma vivência e experiência dos mistérios teológicos. 

 

3.2.1 – A imagem de São Manoel, de devoção do Padre Manoel de Jesus Maria 

 

A mais antiga escultura religiosa com a representação de São Manoel Mártir da Freguesia 

é a imagem de devoção do Padre Manoel de Jesus Maria, uma imagem em madeira policromada 

e de pequeno porte. Caracteriza-se pela simplificação da composição iconográfica tradicional 

de “São Manoel Mártir ou São Manoel da Paciência, visto faltar atributos tradicionais, como o 

elmo e armadura, tradicionalmente inseridos para representar a sua condição de militar. Sobre 

a falta desses atributos, no entanto, não é possível afirmar que eles não existiram anteriormente. 

Análises realizadas durante um processo recente de conservação e restauração identificaram 

intervenções anteriores, em especial a substituição de parte significativa das pernas da imagem, 

provavelmente em função de perdas estruturais, causadas por ataque de insetos xilófagos em 

época indeterminada24. 

Nesta escultura o santo é representado em pé, em posição frontal, com a cabeça ereta, 

tendo os ouvidos cravejados por dois cravos avantajados em relação ao tamanho da cabeça. 

Tem as mãos postas, posição orante e veste perizônio em cor clara. Sob o peito, mais dois cravos 

de onde vertem representações de fios de sangue. A imagem está apoiada em base de madeira 

recortada sem nenhum elemento em relevo. Pode se dizer que a escultura possui talha ‘popular’ 

 
22SEVERI, Carlo. Il percorso e lavoce. Un’antropologia della memória. Turim: Einaudi, 2004, p. 83. 
23 Conforme destaca AUGÉ, M. Liturgia: história, celebração, teologia e espiritualidade. São Paulo: Ave-

Maria, 1996. 
24 PASSOS, Valtencir Almeida. Processo de conservação e restauração de bens integrados da Igreja Matriz 

de São Manoel – Rio Pomba, Minas Gerais. 2021. 



136 

 

no sentido de que seu tratamento escultórico e anatômico diverge do cânone aplicado às 

imagens de talha mais elaborada, ditas eruditas25.  

 

 

(Fig. 21) Primitiva imagem com a 

representação de São Manoel Mártir, após 

restauração recente. Foto do autor (2021) 

 

A relevância histórica dessa imagem não está associada apenas à sua procedência, como 

apontou Sinval Santiago (SANTIAGO, 1991). Essa imagem é, talvez a mais importante 

referência material do processo de colonização destes sertões. Não apenas pela sua origem ou 

datação, mas pelo seu uso. Enquanto fonte histórica pode ajudar, em análise cotejada com outras 

esculturas religiosas, a compreender o uso das imagens no processo de catequese indígena e de 

desenvolvimento do catolicismo oficial na Freguesia. 

Essa escultura, apesar da possibilidade de encontrar-se com perdas de elementos 

atributivos, tem como fonte a representação tradicional de São Manoel Mártir, da Paciência ou 

da Pérsia. Não há dúvidas de que se trata de uma imagem de São Manoel em função da inserção 

dos cravos nos ouvidos e no peito. O conjunto de atributos, símbolos ligados à vida, objetos de 

 
25 Conforme diferencia o pesquisador Eduardo Etzel. Ver em: ETZEL, Eduardo. Arte Sacra Popular Brasileira: 

Conceito - Exemplo - Evolução. EDUSP e Ed. Melhoramentos: São Paulo, 1975. 



137 

 

trabalho ou característica do martírio, constituem os elementos fundamentais da representação 

iconográfica de um santo, possibilitando o entendimento do fiel quanto a sua mensagem ou 

virtude e, especialmente, tornando a representação legível no extenso martiológico cristão. 

Essa dinâmica representativa da iconografia cristã se baseia, primordialmente, na 

hagiografia: o estudo da vida dos santos (REAU, 1958, MALE, 1968). A hagiografia teve 

grande importância na formação dos objetos de culto desde a Idade Média, quando a imagem 

sacra passou a ser um elemento de extrema importância para a difusão dos valores relacionados 

à vida de Cristo, da Virgem e dos Santos. Principalmente em função de falta do grande número 

de iletrados, a Igreja foi percebendo a “necessidade de se recorrer aos elementos simbólicos 

que diferenciassem as imagens, identificando-as completamente” (AZEVEDO, 2010, p.30). 

Conforme destacamos em pesquisas técnicas recentes, desenvolvidas no âmbito da 

elaboração do processo de tombamento da imagem retabular de São Manoel de Rio Pomba, as 

fontes hagiográficas sobre São Manoel são bastante raras. O religioso dominicano Jacopo de 

Varazze, responsável pela criação da “Legenda Aurea”, um conjunto de textos de grande valor 

moral e pedagógico e uma das mais importantes obras hagiográficas do Catolicismo, ignora 

completamente São Manoel assim como seus irmãos Sabel e Ismael. Pelo que podemos apurar 

a Acta Sanctorum, compilada pelo jesuíta Jean Bolland no início do século XVII, é a base para 

grande parte dos escritos posteriores sobre a vida de São Manoel. A memória do mártir é 

apresentada frequentemente como embaixador que buscou estabelecer a paz entre os reinos da 

Pérsia e de Roma. Nela os mártires Manuel, Sabel e Ismael aparecem juntos na organização 

cronológica relativa aos santos que viveram no século IV. A Acta Sanctorum, fonte mais 

importante sobre sua memória, seria reeditada no século XIX, numa versão muito difundida no 

ocidente (COLOMBO & VIEIRA (2020)26. 

As referências à representação de São Manoel também não são muito recorrentes nos 

dicionários de santos e manuais congêneres. O historiador francês Louis Réau (1881-1961) que 

dedicou intensa empreitada publicando um dos maiores compêndios de iconografia, também 

não contempla São Manoel. Mas, a despeito da ausência em publicações canônicas do 

hagiológico católico, sua presença nas Igrejas do Reino Lusitano é bastante frequente. 

Como já demonstramos, o culto aos mártires em Portugal guarda ligação com o 

devocionário medieval já que muitos destes santos eram invocados para as necessidades do 

cotidiano dos devotos e pelas ordens religiosas – mormente após a Contrarreforma. Numa 

espécie de “disputa” por prestígio através da canonização de mártires pertencentes às suas 

 
26 PREFEITURA MUNICIPAL DE RIO POMBA. Dossiê de tombamento da Imagem Retabular de São Manoel 

da Paciência. André Vieira Colombo e Elza Helena Martins Vieira (Org.). Rio Pomba, 2020. Relatório técnico. 



138 

 

fileiras, jesuítas e franciscanos recorreram aos antigos martirizados para ampliar seu corpo 

devocional (OLIVEIRA, 2000)27. Neste sentido, os padres da Companhia de Jesus, por 

exemplo, propagaram o culto aos primeiros pregadores sacrificados, como São Lourenço e São 

Barnabé; já os frades capuchos, por sua vez, deram maior atenção aos homens abnegados que 

não se submeteram aos poderosos de seu tempo, a exemplo de seu próprio fundador e de São 

Manoel (COLOMBO & VIEIRA, 2020)28.  

Pudemos apurar também que a devoção ao Mártir São Manoel e a perpetuação de sua 

memória ganha impulso a partir do século XIV pelos franciscanos, que vão representá-lo 

estigmatizado. Os portugueses, especialmente os franciscanos, têm grande importância na 

difusão do culto ao mártir São Manoel, diplomata e advogado da paciência, que ganhará maior 

lugar a partir do início da idade moderna (COLOMBO & VIEIRA (2020)29. Após o rei 

português Dom Manuel I (1469-1521) – o “venturoso” da Dinastia de Aviz – adotar, como 

título o nome do santo persa, o culto ao Mártir São Manoel começou a crescer em Portugal 

(FARIA, 1846, 101).  

 

 

(Fig. 22) À Direita, São Manoel Mártir, com estigmas nas mãos, integra o acervo do “Retábulo dos Mártires do 

Marrocos”, do Museu da Ordem Franciscana do Porto – Portugal. 

 

 
27OLIVEIRA, Myriam A. Ribeiro de. A Imagem Religiosa no Brasil. São Paulo: Associação Brasil 500 Anos 

Artes Visuais e Fundação Bienal de São Paulo, 2000. p. 41. 
28 PREFEITURA MUNICIPAL DE RIO POMBA. Dossiê de tombamento da Imagem Retabular de São Manoel 

da Paciência. André Vieira Colombo e Elza Helena Martins Vieira (Org.). Rio Pomba, 2020. Relatório técnico. 
29 PREFEITURA MUNICIPAL DE RIO POMBA. Dossiê de tombamento da Imagem Retabular de São Manoel 

da Paciência. André Vieira Colombo e Elza Helena Martins Vieira (Org.). Rio Pomba, 2020. Relatório técnico. 



139 

 

Segundo Elza Vieira (2024) a partir do século XX, a principal fonte para o estudo de sua 

representação em Portugal tem sido a coleção de gravuras organizada por Ernesto Soares, onde 

aparecem catalogadas e descritas algumas diferentes impressões do século XVIII com a 

representação do Mártir São Manoel. Mais tarde, a partir do século XIX, a obra “História da 

Vida do Glorioso Martyr S. Manoel” de autoria do Capelão Rodrigues Faria, publicada em 

1846, ampliará ainda mais a devoção ao Mártir em Portugal e nos novos territórios colonizados. 

Registra-se, no entanto, que São Manoel raramente é representado ao lado de seus irmãos, Sabel 

e Ismael (Vieira, 2024)30. 

Especialmente nas representações bidimensionais como a gravura e a pintura, constam 

como elementos iconográficos um castelo e um anjo, ora coroando-o com flores, ora segurando 

a palma (Fig. 23-24), símbolo tradicional do martírio. O elmo, armadura e sabre também são 

seus atributos de guerreiro. Também aparecem os cravos, símbolos específicos de seu martírio 

(SOARES, 1955, p.103). Em alguns casos aparece ainda a figura de seu algoz (Fig. 25). 

Contudo, sua representação mais frequente, tanto no martirológico português como na arte sacra 

brasileira, é aquela em que aparece sozinho (Fig. 26). Nas suas esculturas aparecerá muitas 

vezes estigmatizado, como já apontamos, com bastante frequência, em alguns importantes 

retábulos, como na Igreja de São Francisco de Assis, em Mariana, entre outras. 

Algumas publicações brasileiras registram a presença de sua representação escultórica 

nos acervos religiosos já estudados. Na arte sacra colonial mineira sua presença, seja pela 

pintura ou pela escultura, é forte tanto nos oratórios particulares quanto nas capelas e igrejas. 

Segundo Myriam Ribeiro de Oliveira, São Manuel e seus dois irmãos mais novos foram 

enviados pelo rei da Pérsia a Roma, como embaixadores. Pressionados pelo imperador para 

renunciar ao cristianismo, em troca de tratados vantajosos, os três resistiram firmemente, sendo 

por esse motivo torturados. Manuel, o mais velho, teve dois cravos de ferro espetados no peito 

e um terceiro atravessando a cabeça, de ouvido a ouvido, como castigo por não ouvir a voz do 

imperador e ter o coração endurecido (OLIVEIRA, 2018, p. 105). Conforme registra a autora, 

o Santo é representado jovem e imberbe, trazendo um simples perizônio com os cravos de seu 

martírio e as mãos postas em atitude de oração (...). É o santo advogado da paciência e protetor 

dos embaixadores e mensageiros (OLIVEIRA, 2018, p. 106). 

 

 
30 VIEIRA, Elza Helena Martins Vieira. A Igreja Matriz de São Manoel de Rio Pomba, entre tradições e 

contradições: Arte e Arquitetura religiosas na Zona da Mata Mineira (séculos XVIII a XX). Universidade 

Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2024 (Dissertação de Mestrado). 



140 

 

 

 

 

                      

 

(Fig. 23) São Manoel Mártir – Embaixador da 

Pérsia e advogado da paciência. Estampa 

procedente da “loja de José da Fonseca, em 

Arsenal, Portugal – Coleção Particular. 

Disponível 

em:http://velhariasdoluis.blogspot.com/2018/05

/sao-manuel-martir-embaixador-da-persia.html 

(Fig. 24) Estampa com representação de São 

Manoel Mártir. In: FARIA, Manoel Rodrigues. 

História da Vida do Glorioso Martyr S. Manoel. 

Typogaphia de G. M. Martins. Lisboa. 1846 

(Fig. 25) São Manoel e seu algoz. Sem data. 

Fonte: Acervo histórico Municipal de Marco, 

CE 

(Fig. 26) São Manoel com 

estigmas. Séc. XVIII. 

Coleção Particular. 



141 

 

Em outra publicação, Oliveira (2004) destaca que São Manoel “foi um santo bastante 

popular em Minas Gerais, chegando a ser padroeiro da paróquia de São Manoel dos Índios, 

onde o Aleijadinho teria traçado a Igreja Matriz (OLIVEIRA: 2004, p. 246). Na Zona da Mata 

mineira outras capelas são dedicadas a ele em Carangola, Dona Euzébia e Bicas, todos locais 

que estiveram, no século XVIII, vinculados à Freguesia de São Manoel e que podem ter na 

origem a devoção espalhada pela Freguesia ao longo dos séculos XVIII e XIX.  

Ainda sobre a iconografia de São Manoel, Maria José da Assunção da Cunha destaca que 

o santo frequentemente é representado jovem, imberbe, seminu e apenas trazendo à cintura uma 

espécie de perizônio. Tem as mãos postas sobre o peito; mãos e pés estão amarrados por cordas. 

Tem como atributos quatro cravos, dois atravessando-lhe os ouvidos e outros dois o peito 

(CUNHA, 1993, p.110). Embora as imagens analisadas neste estudo não apresentem cordas 

amarradas nos pés, há referências que em outras épocas esses elementos eram usados nas 

esculturas. 

Nota-se que na iconografia do Mártir São Manoel, especialmente as existentes no Brasil, 

os elementos hagiográficos se mantiveram e a forma de sua representação tradicional, 

independente da época, sofreu poucas modificações. Suas representações mais comuns 

enfatizam o semblante piedoso e paciente e os símbolos de seu martírio. Por vezes, os atributos 

militares (sobretudo o elmo/capacete à moda romana) podem aparecer. Tanto nas gravuras 

como na escultura e na pintura pode aparecer com um resplendor raionado e com um anjo que 

o coroa a cabeça com uma guirlanda ou que lhe entrega uma palma, conforme as figuras 27 e 

28 demonstram.  

 

       

(Fig. 27) Detalhe. São 

Manoel Mártir. 

Portugal. Coleção Luis 

Montalvão. 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

(Fig. 28) São Manuel – 

Detalhe da pintura de 

Forro. Séc. XVIII. 

Caeté, MG. 



142 

 

Ao analisar as representações do Mártir em Minas Gerais, Myriam Ribeiro de Oliveira 

destaca que a representação de São Manoel ocorre “frequentemente muito jovem, quase um 

menino como se pode notar nas imagens do Santo existentes na Matriz de Caeté, no Museu da 

mesma cidade, na Ordem de São Francisco de Mariana e em outras igrejas mineiras” 

(OLIVEIRA, 2004, p. 107). 

 

        

         

 

(Fig. 29) São Manoel. Caeté, MG. 

Séc. XVIII. Fonte: OLIVEIRA, 

2002 

 

 

 

 

 

(Fig. 30) São Manoel. Igreja de 

São Francisco. Mariana, MG. 

 

(Fig. 31) São Manoel. Igreja de 

São Gonçalo Garcia. São João del-

Rei-MG. 

 

 

 

 

 

 

 

(Fig. 32) São Manoel. Igreja de 

Nossa Senhora das Mercês. São 

João del Rei-MG. 



143 

 

3.2.2 – A imagem de culto de São Manoel da Paciência 

 

A segunda representação do padroeiro da Freguesia ainda existente na Igreja matriz de 

Rio Pomba é uma imagem de São Manoel da Paciência, esculpida para o retábulo da Igreja 

Matriz homônima por volta do ano de 1770. Durante muito tempo a memória local acreditou 

ser essa escultura de origem portuguesa, o que foi sendo consolidado a partir da difusão de 

informação equivocada de que a imagem teria sido um presente da Rainha Dona Maria I para 

o Padre Manoel de Jesus Maria. Diversos autores reverberam a informação da procedência sem 

vinculá-la a qualquer fonte histórica. A referência mais antiga identificada remonta ao Jornal 

“O Pombense”, em 1890. Segundo o periódico, “é um primor de arte a imagem de S. Manoel 

da Freguesia do Pomba; não é de grande vulto, porém revela a perícia do escultor que a fez, 

pois na mesma salientam-se todas as formas e traços do corpo humano. Foi dádiva de D. Maria 

I, rainha de Portugal” (apud SANTIAGO, 1991, p. 85). 

 

 

 

(Fig. 33) Imagem de São Manoel da Paciência. Museu Histórico de Rio Pomba. Sem data. Digitalização pelo 

autor. 



144 

 

Acreditamos que essa narrativa está associada a algumas tentativas, pontuais, de 

valorização da memória do padre Manoel de Jesus Maria como um religioso que teria gozado 

de prestígios, que seriam superiores à sua real condição junto à Coroa Portuguesa. Estudos 

recentes realizados durante a execução de procedimentos de conservação e restauração, que 

incluíram identificação botânica do suporte da escultura em laboratório especializado, 

concluíram tratar-se de madeira de ocorrência em território brasileiro, da variedade Cedrella 

(Cedro), o que diminui significativamente a possibilidade da imagem ter sido esculpida em 

Portugal, pois coincide com o tipo de madeira predominantemente usada pelos escultores 

mineiros (PASSOS, 2021). Estudos comparativos entre essa e outras obras, assim como 

documentos que comprovam a relação do padre Manoel de Jesus Maria e Antônio Francisco 

Lisboa, levaram a atribuição da fatura da escultura a Antônio Francisco Lisboa – O 

Aleijadinho31. Neste momento interessa apontar que o que fica claro na documentação estudada 

é que a datação da ampliação da Capela e transformação em Igreja Matriz, com corpo e 

retábulo-mor, para o qual a imagem foi produzida, para servir de sede da Paróquia que por sua 

vez era a cabeça da Freguesia é muito anterior à ascensão de Maria I ao trono de Portugal, o 

que só aconteceu em 1777. 

Do ponto de vista iconográfico não há dúvidas que a imagem apresenta o Mártir São 

Manoel, através dos seus atributos: elmo, cravos nos ouvidos e no corpo. Pode-se descrevê-la 

como uma figura masculina, jovem, representada seminua, trajando apenas um perizônio. Os 

cabelos parecem longos se vista de frente, em função de uma mecha única sobre o ombro 

direito. Vista de costas a cabeleira é curta, com mechas estriadas movimentadas em “S”. Possui 

rosto oval, orelhas parcialmente encobertas por duas mechas alteadas, sobre a testa alta, 

delimitada por duas pequenas mechas em vírgula, olhos pequenos, sobrancelhas altas, nariz 

comprido, afilado com ponto em montículo. Boca pequena, entreaberta, com dentes levemente 

aparentes, lábios bem delineados, queixo em montículo, imberbe.  

A escultura tem colo curto, clavículas salientes, tronco encurtado, cintura baixa e caixa 

torácica atrofiada. Braços curtos e rígidos e mãos postas em sinal de oração, com dedos 

polegares cruzados. As pontas dos dedos, que estão unidos, tocam-se levemente enquanto as 

dos polegares, indicadores e mínimos não se tocam, assim como as palmas das mãos. As pernas 

também são encurtadas, musculaturas salientes, dedos dos pés alongados. A posição dos pés 

tem ângulo de 75 graus. O pé direito é recuado e tem a parte posterior deslocada do chão, 

possibilitando pequena movimentação, já que o eixo central passa pela cabeça e uma das pernas, 

 
31COLOMBO, André Vieira. A imagem do Mártir São Manoel de Rio Pomba: Pesquisa histórica e atribuição de 

autoria ao Aleijadinho. Imagem Brasileira, n. 11, p. 97-105, 2021. 



145 

 

característica que é encontrada na imaginária do terceiro quartel do século XVIII. O perizônio 

apresenta drapeado com dobras bastante angulosas. 

O movimento da imagem se dá com o uso do contraposto, com o apoio sobre o pé 

esquerdo, o que causa assimetria na parte inferior da imagem, ressaltada pela colocação do 

atributo elmo, pelo desnível dos tornozelos e joelhos, pelo movimento drapeado do perizônio 

com seu nó e pendente, atraindo o olhar para este lado com maior agitação, enquanto a cintura 

amortece a torção do corpo deixando os ombros nivelados. O rosto é simétrico, com as maçãs 

da face acentuadas e os olhos nivelados e fixos no horizonte. 

 

 

 

 

(Fig. 34: A – B) Vista frontal e posterior da imagem retabular de São Manoel da Paciência. Foto: Sergio 

Neumamm (2020) 

 



146 

 

(Fig. 35: A – B) Vistas lateral 

esquerda e direita da imagem 

retabular de São Manoel da 

Paciência. Foto: Sergio Neumamm 

(2020). 

A escultura religiosa apresenta excelente qualidade anatômica e expressividade. Possui 

uma inclinação do tronco, com ombros levemente projetados para trás e ventre projetado para 

frente, criando uma curva evidente quando vista de perfil. Apresenta também musculatura 

proeminente nos braços e pernas e as mãos configuradas com dedos médios unidos em “W”. 

Os dedos são delicados e afunilados nas pontas. O panejamento tem pregas angulosas com 

movimentos em “V” na parte frontal e mais verticais na parte posterior. Importante denotar que 

o movimento do tecido acompanha o próprio movimento corporal, demonstrando certa 

capacidade técnica do escultor na representação da anatomia em relação ao cânone clássico. 

Sobre os pés da imagem, destaca-se o volume dos maléolos medial e lateral, a curvatura 

do arco medial e a proeminência do segundo pododáctilo, característica apontada como herança 

da escultura clássica (como observamos anteriormente), presente também nas obras do 

Renascimento e que são elementos recorrentes em outras figuras masculinas representadas com 

pés descalços na escultura mineira32. Na ligação do tórax com o pescoço, o músculo se encontra 

contraído, evidenciando movimento de retração da cabeça, formando ângulos com as 

clavículas, bastante evidentes, partindo da cavidade jugular. Esse conjunto de aspectos 

demonstram conhecimento e rigor no tratamento anatômico dado à escultura pelo artífice que 

a produziu. 

 

 
32 Essas características são encontradas em obras como o Anjo com Cálice, do Passo do Horto, e em diversas 

imagens de Cristo do monumental conjunto de Congonhas de autoria de Antônio Francisco Lisboa - o Aleijadinho. 



147 

 

Considerando a sua função persuasiva, constata-se que a imagem busca exprimir força e 

equilíbrio ao representar um homem que sobreviveu à dor da tortura, mas continua incólume, 

confiante em Deus e em constante veneração. Sua postura de herói, jovem, com corpo forte, 

evidenciado pelo tronco seminu, e a calma de quem resiste à dor dos cravos, dão certo ar de 

imortalidade. Há um equilíbrio entre o movimento, que é contido, mas que sugere certo 

naturalismo e sua postura pacífica. Diante dessa imagem, podemos perceber que os escultores 

compunham as imagens nas formas e proporções levando em consideração uma série de 

preceitos técnicos e teológicos, plenamente adequados à posição do olhar do receptor para que 

se alcançasse uma recepção desejada. 

Werner Weisbach, em seu ensaio sobre a arte produzida na Europa católica após a 

Contrarreforma e o Concílio de Trento, intitulado Barroco, Arte da Contrarreforma, afirma 

que, na conjuntura em questão, a aplicação de elementos que evocam o heroísmo, a piedade, o 

misticismo e a profecia do representado, desenvolvidos como valores intuitivos e sentimentais, 

transforma o corpo dos santos num verdadeiro repositório de contorções, transes e tensões 

espirituais. Estes e outros recursos mímicos, que, na expressão de Weisbach, caracterizam-se 

pelo “patetismo”33, conduzem o espectador a uma fantasia, consolidando-se como modelos de 

representação adequados aos santos das ordens religiosas, que ajuda a configurar um novo 

hagiológico, através da canonização de novos mártires e místicos. 

Podemos notar que a torção do corpo nesta imagem de São Manoel, proporcionada pela 

posição dos membros inferiores em contraposto, visa localizar a figuração no exato momento 

da ‘conformatio’, representado como conformação, ou seja, justamente ‘o momento do instante 

inefável do contato com Cristo e da recepção da Graça’, que, segundo Hansen (2008), os 

teólogos chamaram de ‘conformação afetiva’, insistindo em seu caráter passional. Em outros 

termos, o êxtase místico enquanto momento íntimo e dialógico entre ‘criatura e criador’. 

Hansen, citando “L'expréssion dês passions”, conferências que Le Brun fez em Versalhes 

em 1668, afirma que a finalidade da representação é figurar os movimentos da alma por meio 

das atitudes dos corpos. Objetiva que, vendo as imagens pintadas e esculpidas, o espectador 

exercite a imaginação, produzindo em si mesmo a presença da força de um afeto, cuja forma 

deve ser a mais semelhante possível à forma do afeto figurado no corpo esculpido ou pintado 

do santo (HANSEN, 2012 apud GRAMMONT, 2012, p. 21). 

Neste sentido Hansen destaca que as torções do corpo quase sempre ordenado 

dramaticamente como a figura serpentinata pela qual os tipos figurados têm os corpos dispostos 

 
33 Comoção, sentimentalismo. In: WEISBACH, Werner. El barroco, arte de La Contrarreforma. Madrid, 

Espasa Calpe, 1948. p. 91. 



148 

 

como um ‘S’ em torno de um eixo imaginário que os atravessa da cabeça aos pés são realizadas 

pelo cálculo cenograficamente exato de uma ação que, sendo aplicada como deformação, 

representa um afeto da alma para o destinatário. Para ele, na escultura religiosa das igrejas 

coloniais mineiras, ação, deformação, paixão são elementos próprios da escultura religiosa para 

figurar a conformatio, o momento do contato do corpo do santo com o corpo místico de Cristo. 

(HANSEN, 2012, apud GRAMMONT, 2012. p. 21). 

Para Hansen, as diversas posições retoricamente regradas de dedos, mãos, pernas, pés, 

olhos e boca compõem, como elementos retóricos do estilo e no próprio estilo, tópicas 

apaixonadas, abstraídas ou imitadas de narrativas de sua vida beata, digna de ser emulada, e o 

ponto de vista da sua adequada observação pelo destinatário, que as recebe como efeito extático 

de iluminação da sua alma. A forma da escultura prevê a distância exata para a sua observação; 

no espaço da igreja, o espectador deve ocupar a mesma posição calculada cenograficamente na 

forma para ser persuadido da presença da luz da Graça e ser edificado com ela, nela e por ela 

(HANSEN, 2008 apud GRAMMONT, 2012, p. 21) 

Neste sentido Hansen destaca que no contexto colonial, não importa quem tenha sido o 

‘autor’ de uma escultura, uma vez que o mérito dessas produções deve ser reconhecido na 

excelência de como se ordena a forma, capaz de representar a conformatio. É engenhoso, 

demonstrando a capacidade intelectual de compor as tópicas sacras numa combinatória nova e 

aguda, com perícia, evidenciando o domínio da técnica, para envolver e persuadir o destinatário 

com o páthos dos efeitos (HANSEN, 2008 apud GRAMMONT, 2012, p.22). 

Independente do porte e grau de elaboração dessas duas imagens, em termos de produção, 

não é plausível pensar a escultura devocional fora do poderoso sistema de representação que 

ela estava – e está – inserida. Uma imagem sacra produzida no século XVIII no interior de 

Minas Gerais é tributária de longínquas tradições compartilhadas quase inconscientemente por 

seus produtores, artesãos e comitentes (HANSEN, 2008). Como nos aponta Titus Burckhardt 

(2004) na arte religiosa é a tradição que, ao transmitir os modelos sagrados e as regras de 

trabalho, garante a validade espiritual das formas. Para ele, a tradição possui uma ‘força secreta’ 

que se comunica a toda civilização (europeia) e determina mesmo as artes e ofícios cujo objeto 

imediato nada tem de particularmente sagrado. Essa força cria o estilo da civilização 

‘tradicional’, um estilo que não pode ser imitado exteriormente, e que é perpetuado sem 

dificuldade alguma, de modo quase orgânico, pelo poder do espírito que a anima e por nada 

mais (BURCKHARDT, 2004, p.19). 

Transplantando essas noções próprias da arte europeia para a arte produzida nas 

Américas, embora essa última seja detentora dos sentidos, preceitos e funções reguladas pela 



149 

 

Igreja do ‘velho mundo’, é conveniente pensar também a questão da recepção dessa mesma arte 

nos contextos de colonização de povos com religião, cultura, tradições ou epistemes distintas, 

como os indígenas americanos. Neste sentido, parece pertinente investigar o papel das 

representações visuais enquanto instrumentos importantes da teologia tridentina, mais 

especificamente as representações escultóricas, compreendendo assim os desafios impostos 

pelo uso desses objetos que foram centrais na implantação do modelo de cristandade em curso 

na época nas Américas.  

Um elemento fornecido pelas fontes primárias foi o constante fornecimento de objetos 

religiosos utilizados na conversão indígena, pelo Governo da Capitania. Numa das solicitações 

que Padre Manoel de Jesus Maria faz à Fazenda Real, recomenda que o governo da Capitania 

prefira enviar os terços com medalhas de santos “no lugar dos crucifixos, pois os indígenas 

sempre arrancam e atiram ao mato” (APM – SC. RP. 001.037.3). Esse indício nos aponta que 

certas representações foram mais aceitas que outras. Ainda sobre a questão dos aspectos 

religiosos conflituosos no processo de implantação das devoções, servimo-nos de outro relato 

de Freireyss a respeito da desconfiança dos indígenas em relação à religiosidade católica e ao 

culto aos santos. 

Destacamos o relato do viajante: 

 

Uma boa prova de sua reflexão, deram-me estes índios numa ocasião. Tinha-se 

contado aos índios batizados há pouco a história de São Manuel, não poupando a 

narração de seus milagres. Ao mesmo tempo, estava se construindo uma igreja no 

Presídio e no dia da inauguração da capela provisória a imagem de São Manuel 

deveria ser ali depositada. (...) Curiosos por conhecer o milagroso Santo, muitos índios 

tinham chegado, mas quando viram que a imagem era de madeira, voltaram todos 

para as suas matas. Acreditavam que se fazia caçoada deles e diziam que o Santo 

era de pau e pau não tinha ação alguma. Este caso é uma prova de que esses índios 

não conhecem a idolatria, nem admitem a presença de entes superiores nas imagens 

mortas e que possuem bom senso (FREIREYSS, 1982, p.98 – Grifos nosso). 

 

O relato acima nos mostra que, sendo São Manoel o padroeiro da matriz, sede da 

Freguesia, sua imagem deveria ser conhecida por todos os seus fregueses, inclusive sendo 

levada a outras capelas, apesar das longas distâncias, nas ocasiões festivas como a inauguração. 

Independente do juízo feito pelo naturalista, essa narrativa corrobora outras fontes produzidas 

em outros momentos e contextos que indicam a inexistência de adoração a representações 

antropomorfas na cultura dos povos dessa região. Na colonização e catequese indígena, os 

povos receptores não partilhavam, além da língua, os códigos incutidos nessas representações.  

A partir desses elementos é possível pensar as primeiras imagens, exclusivamente aquelas 

dedicadas à catequese indígena, como objetos transculturais (ESPAGNE, 2013). O historiador 

Michel Espagne (2023) afirma que a passagem de um objeto cultural de um contexto para outro 



150 

 

resulta numa transformação do seu significado, assim como numa dinâmica de 

ressemantização, que só pode ser plenamente reconhecida tendo em conta os vetores históricos 

desta passagem. Para o historiador, ‘transferir não é transportar, mas sim metamorfosear e o 

que está em jogo é menos a circulação dos bens culturais do que a sua reinterpretação’ 

(ESPAGNE, 2013). 

Sabe-se que as sociedades ocidentais, a terra dos colonizadores, se constituíram no 

contexto da difusão de um amplo repertório visual tradicional e por essa razão detinham o 

repertório simbólico compartilhado coletivamente. O catolicismo tridentino, de forte marca 

devocional e santoral, recorreu às imagens em diversas linguagens artísticas, para a conversão 

dos povos nativos. Para que a dominação dos povos originários fosse alcançada, novos sistemas, 

como a religião, precisaram ser implementados. 

Os encontros culturais forjados pelo processo de colonização caracterizaram-se por um 

confronto de referências materiais e simbólicas, em que o Outro – o indígena – não 

compreenderia imediatamente. Algumas questões ajudam a balizar nossas reflexões. Como se 

deu a recepção? As metáforas e alegorias, contidas nos níveis mais profundos das 

representações escultóricas, eram capazes de fazer os nativos assimilarem as mensagens 

desejadas? A nudez, atributos do heroísmo dos mártires guerreiros, agiria com o mesmo efeito 

entre os nativos? 

Com essas indagações em mente, é vital considerarmos o fato de que, na catequese 

indígena, a recepção das imagens pelos povos originários poderia surtir um efeito diverso do 

desejado. Isso porque os povos receptores detinham cosmovisões diversas daquela do 

colonizador europeu. A falta do compartilhamento dos códigos preexistentes de domínio 

exclusivo do elocutor nos obriga a pensar a função semântica das imagens, ou seja, o sentido 

de cada imagem específica para o receptor. 

Ao que tudo indica, a percepção das imagens religiosas católicas por parte dos indígenas 

se dava em níveis mais superficiais do que desejava o colonizador. No caso do “santo que era 

só pau” (FREIREYSS, 1982, p.98) parece que a obediência estrita às prescrições e aos métodos 

canônicos de representação das imagens para uso na ação catequética imputava o risco de uma 

figuração ser compreendida pelos indígenas num sentido totalmente diferente do alegórico, 

como planejado pelo catequizador.  

As imagens devocionais dos colonizadores e as imagens de culto implantadas por eles, 

estavam inseridas em um sistema de representação muito antigo, de herança greco-romana, 

especialmente se lembrarmos que os elaboradores de modelos iconográficos utilizavam o 



151 

 

recurso retórico da alegoria para construir as imagens dos santos. Como a alegoria é uma forma 

de figuração, material ou imaterial, de conceitos abstratos, destina-se a ser lida além do literal.  

Especialmente a partir do século XVI, na Europa, uma imagem de santo é objeto 

alegórico, portanto, figura retórica do discurso teológico. Uma escultura imita um modelo, este 

por sua vez busca induzir a um comportamento. Portanto, sua função prática é fixar valores 

religiosos e culturais moralizados do colonizador. As imagens alegóricas constituem-se, no 

entanto, em diversas camadas como a construção, a transmissão e a recepção.   

Inúmeros estudos comparativos confirmam que a escultura religiosa europeia se 

estabeleceu a partir de vários esquemas narrativos das alegorias da antiguidade clássica, 

especialmente compilada por Césare Ripa no século XVI. Como exemplo, podemos apontar 

que as imagens do Mártir São Manoel - também designado “São Manoel da Paciência”, é 

tributária da ‘Alegoria da Paciência’. Não somente os aspectos formais de representação foram 

inspirados nos atributos daquela Virtude, como o próprio título dessa mesma iconografia 

identificaria o santo persa posteriormente. 

Esse e outros exemplos comprovam a hibridização de dois temas: o hagiográfico e o 

virtuoso. O tema da virtude da Paciência também apareceu em outras representações 

escultóricas, como o Cristo da Paciência, difundido em Minas Gerais, especialmente na Zona 

da Mata mineira (como poderemos ver nas representações fotográficas a seguir). Ele certamente 

se enquadrava muito adequadamente ao contexto de enfrentamento das dificuldades da ação 

religiosa e servia também para manter vivo o modelo desejado de persistência diante das 

dificuldades, serenidade, esperança e fé inabalável na retribuição divina. 

De certo modo este padrão persistiu por muito tempo na escultura religiosa católica. 

Como exemplo tardio, podemos citar o estabelecimento de São Vicente de Paulo como “patrono 

das obras de caridade” no final do século XIX, quando o modelo de sua representação 

iconográfica foi elaborado a partir da ‘Alegoria da Caridade’ muito difundida na Europa. Na 

representação tradicional de São Vicente de Paulo, as crianças no colo simbolizam o 

acolhimento aos inocentes e órfãos e a criança no chão representa o cuidado com os 

abandonados. 

 

 



152 

 

   

 

 

 

 

 

Assim pode-se dizer que as imagens (tanto escultóricas como pictóricas) objetivaram 

persuadir os pagãos ao Cristianismo, através da devoção ao santo católico, o faz através de um 

recurso retórico moralizante que é a prática e experiência do exercício dessas virtudes. Mas se 

na representação se verifica a persistência dos modelos alegóricos, para a recepção isso 

representava problemas. A faculdade biológica de escutar por si só não garante a compreensão 

(Fig. 36) Pacientia (1540), 

impressão alegórica de Hans 

Sebald Beham. Fonte: Wikimedia 

Commons 

(Fig. 37) Cesare Ripa e Jean 

Baudoin. Pacience, Iconologie, 

1643, parte II. Fonte: Wikimedia 

Commons 

(Fig. 38) Antônio Francisco 

Lisboa. Cristo da Paciência. Séc. 

XVIII. Rio Espera - MG. 

(Fig. 39) Alegoria da Caridade. Cesare 

Ripa. Séc. XVI.  

(Fig. 40) S. Vicente de Paulo. Séc. XIX. Igreja 

Matriz de Dores do Turvo 

 



153 

 

do escutado, quando o enunciado estiver numa língua que não se domina. O sentido da visão 

não garante o pleno acesso ao que foi enxergado, se não houver repertório para permitir a 

concretude da comunicação e da interlocução. Os colonizadores, e entre eles os Jesuítas, 

perceberam isso, no bojo dos choques e contatos interétnicos. As apropriações, por parte dos 

indígenas colonizados, distintas das expectativas e objetivos do colonizador (entre outros 

fenômenos inesperados) produziriam, muito antes da constituição da Antropologia, a forçosa 

necessidade do colonizador começar a perceber o Outro, ainda que fosse para subjugá-lo ou 

combatê-lo. A antropologia cultural grafaria, séculos depois, que “o olho que vê é a órgão da 

tradição” (BOAS, 1986). 

Mais que tornar esculturas religiosas católicas realistas e humanizadas, característica 

principal do trabalho dos artífices na produção de obras reproduzidas pelo universo dos 

impérios europeus modernos com a finalidade de disseminar a religião católica no ultramar, 

estava o desafio de representar os valores teológicos, morais e políticos, portanto abstratos, nas 

representações imagéticas, que as materializavam. O uso do recurso das imagens visuais, opção 

principal da teologia tridentina, baseava-se na crença de que as imagens visíveis eram mais 

fáceis de serem fixadas do que a imagens faladas. Reverberando essa crença, o Padre Antônio 

Vieira defendia “A razão disto é porque as palavras ouvem-se, as obras veem-se; as palavras 

entram pelos ouvidos, as obras entram pelos olhos, e a nossa alma rende-se muito mais pelos 

olhos que pelos ouvidos” (VIEIRA, 1972, p. 30).  

Sabemos também que a Igreja reconhecia que o uso das imagens oferecia o risco da 

ambivalência da representação, preocupação constante na definição de imagens boas e imagens 

más, como já vimos anteriormente. De fato, como nos alerta Carlo Ginzburg, a representação é 

algo que faz as vezes da realidade representada e, portanto, evoca a ausência, do mesmo modo 

pode ser entendida como o que torna visível esta realidade e, portanto, sugere a presença 

(GINZBURG, 2001, p.85). Essas noções podem ser resgatadas no seu estudo34 que aborda o 

dogma da transubstanciação, que inaugurou um novo modo de compreender a representação, 

entre outras perspectivas, tornou legítima a ideia de que “o manequim que representava o rei 

era, de fato, o rei”.35 

 
34 O estudo mencionado se encontra nos ensaios do historiador italiano Carlo Ginzburg. Ver: GINZBURG, Carlo. 

Olhos de madeira –Nove reflexões sobre a distância. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
35Acerca dessa ideia, a historiadora Laura de Mello e Souza comenta: “O dogma da transubstanciação defendia a 

ideia de que, no momento da eucaristia, o corpo e o sangue de Cristo estavam, efetivamente, na hóstia. O momento 

de sua proclamação coincidiu com um "desencantamento do mundo das imagens": de um lado, abriu-se uma nova 

possibilidade de conceber a representação e, por outro, tornou-se possível a ideia de que o manequim que 

representava o rei era, de fato, o rei. Essa negação dos dados sensíveis em nome de uma realidade profunda e 

invisível significou a vitória da abstração e, no caso dos manequins -que, na França, se chamaram "representação", 



154 

 

Para isso Ginzburg problematiza a diferença entre ‘imagem’ e ‘ídolo’ apresentada pelo 

escritor cristão Orígenes, a partir da teologia cristã. Essa obra, ainda pouco usada para pensar a 

experiência da colonização pela catequese através das imagens, incrementa o debate e 

especialmente analisa a passagem de uma “atitude substancialmente hostil para com as 

imagens” para uma “atitude substancialmente favorável” (Ginzburg 2001, p. 122). Em ‘Olhos 

de madeira’, Ginzburg nos instiga a pensar como a noção de distância, tanto em termos de 

espaço, tempo e cultura, tem levado a relativização moral que ela produz nos sujeitos históricos. 

A partir do exemplo apresentado no capítulo final da obra36, Ginzburg demonstra como as 

marcas da pretensa ‘superioridade’ dos cristãos ainda são refletidas até hoje no modo 

hegemônico de conhecer o passado do Ocidente. Assim ele nos desafia a pensar, a partir da 

experiência dos estranhamentos, que é essencial que se empreenda um esforço em compreender 

o porquê deste olhar estranho recebido. Por isso pensar os estranhamentos com que os nativos 

receberam as imagens é um desafio que nos parece imperioso para a história das imagens 

utilizadas na conversão das sociedades nativas em sociedades cristãs, subordinadas ao Rei. 

Afinal, ainda amparado nas reflexões do historiador italiano, é preciso aprender a ler os 

testemunhos às avessas, contra as intenções de quem os produziu (Ginzburg, 2002, p. 43). 

Num contexto de colonização, processo que se caracteriza por encontros e confrontos 

étnicos e consequentemente o evidenciamento de fronteiras culturais, os métodos de dominação 

pressupõem estratégias de superação desses limites. Além das línguas e idiomas, elementos 

básicos para que uma comunicação e interlocução fosse estabelecida, após o contato interétnico, 

outros conhecimentos eram necessários para que relações mais complexas fossem 

estabelecidas. A interrupção da transmissão das tradições das populações originárias para as 

novas gerações, através da interrupção do contato das crianças indígenas com os adultos de suas 

etnias com a imposição de uma nova religião para as crianças colonizadas foram algumas dessas 

estratégias.  

Em síntese, podemos afirmar que o modelo de catequese, baseado nas imagens, tanto 

como representações visuais como as representações orais, são instrumentos pedagógicos e 

teológicos. E o sentido teológico presente na representação do mártir padroeiro está na sua 

capacidade de representar o testemunho radical de fé que leva os escolhidos a entrarem em 

comunhão com Deus. O martírio é o ápice da missão redentora daquele que se mantém na fé 

 
"o símbolo concreto da abstração do Estado". Disponível em: http://www.jornalderesenhas.com.br/resenha/licoes-

da-distancia/. Acesso aos 01-08-2025.  
36 Cap. 9. Um lapso do papa Wojtyla. In: GINZBURG, Carlo. Olhos de madeira – Nove reflexões sobre a 

distância. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 



155 

 

para alcançar a graça divina, gozando da presença divina nos céus, de acordo com o ideário 

cristão. 

Nesse sentido, podemos recorrer mais uma vez a Carlo Ginzburg que revisitou as 

reflexões de Aby Warburg sobre o que se convencionou chamar de Pathosformeln. O conceito 

pode ser entendido como ‘tropos visuais’ carregados de emoção, ou as ‘fórmulas históricas de 

representação das emoções’ na arte, vazadas na gestualidade corporal ou na expressividade 

facial dos sujeitos representados nas imagens produzidas no ocidente. Ainda segundo ele, as 

‘Pathosformeln’ informariam a criação visual, mesmo que o próprio ‘artista’ eventualmente 

não saiba de onde vêm essas formas que ele emprega. Acentuando a tensão entre morfologia e 

história, Ginzburg testa o conceito em favor da condição histórica das obras de arte, de sua 

criação e recepção, em diversos contextos históricos. 

 

3.3 – As imagens de Nossa Senhora das Dores da Capela de Dores do Turvo 

 

A atual Igreja de Nossa Senhora das Dores, originária da Capela de Nossa Senhora das 

Dores do “Turvo Pequeno”, outrora Capela vinculada a Igreja Matriz de São Manoel do Rio 

Pomba, possui diversas representações de Nossa Senhora das Dores. Entre elas, interessa-nos 

especialmente duas imagens datadas do século XVIII. A devoção a Nossa Senhora das Dores e 

ao Calvário em Minas Gerais ocorre simultaneamente em Vila Rica e em Dores do Turvo. O 

culto a Nossa Senhora das Dores, apesar de já ser prática da devoção popular da Igreja Católica, 

nomeadamente através da ação dos Servitas37, somente foi integrado no breviário a partir de 22 

de agosto de 1725 (FERREIRA, 2016, p.312). Dois anos depois o Papa Bento XIII (1724-1730) 

estenderia esta devoção a toda a Igreja com a oficialização da Festa de Nossa Senhora das Dores 

no calendário litúrgico na sexta-feira da Semana da Paixão [antes do Domingo de Ramos] 

(FERREIRA, 2016, p.312). No amplo universo dos temas marianos, ou das invocações do ciclo 

 
37 O.S.M – Ordo Servorum Beatae Virginis Mariae (Ordem dos Servos de Maria), também conhecidos como 

Servitas. Ordem religiosa surgida em Florença, em 1233. Propagou, desde a sua fundação e estabelecimento como 

ordem mendicante, a devoção à Virgem Maria sob a invocação de Nossa Senhora das Dores. A congregação 

chegou ao Brasil no século XIX, estabelecendo-se em várias províncias. De acordo com Maria Eugênia Pereira, 

“[...] A ordem dos servitas foi responsável por criar uma devoção especial conhecida como “As Sete Dores de 

Nossa Senhora”, que nos lembram os momentos de sofrimento e entrega de Maria ao seu Senhor. São elas: a 

profecia de Simeão (Lc 2, 35); a perseguição de Herodes e a fuga da Sagrada Família para o Egito (Mt 2, 14); a 

perda do Menino Jesus no Templo de Jerusalém (Lc 2, 48); o encontro desta Mãe com o Seu Filho, carregando a 

cruz no caminho para o calvário (Lc 23, 27); a crucifixão de Jesus na cruz (Jo 19, 25-27); a lançada no coração e 

a descida de Jesus da cruz (Lc 23, 53); o sepultamento de Jesus e a solidão de Nossa Senhora (Lc, 23, 55). Ver: 

PEREIRA, Maria Eugênia. Dores dos Santos, Salomé ou a exaltação do milagre. In: DIACRÍTICA – Revista do 

Centro de Estudos Humanísticos | Universidade do Minho, n. 27/3, 2013, pág. 253-264. 



156 

 

mariológico, a inserção do culto a Nossa Senhora das Dores em Minas se deu na segunda 

metade do século XVIII como veremos a seguir.  

 

3.3.1 – A imagem primitiva de Nossa Senhora das Dores, de devoção de José Nunes Vieira 

 

A mais antiga imagem de Nossa Senhora das Dores, padroeira de Dores do Turvo, é uma 

imagem de madeira, classificada como “imagem de vestir” e remonta ao século XVIII. Numa 

breve análise formal e estilística pode se concluir que a imagem de vestir é confeccionada em 

madeira recortada, entalhada e policromada. Possui olhos de vidro, vestes em tecido e peruca 

de fios naturais, elementos que propiciam à imagem um expressivo realismo, algo recorrente 

na imaginária processional da época. Possui uma base em madeira, também chamada de roca, 

que fora substituída em intervenções anteriores realizadas em épocas desconhecidas. A 

escultura devocional foi preservada em seu local e encontra-se em pleno uso como imagem de 

culto38. Como está ligada à fundação da primeira ermida, depois transformada em capela de 

Nossa Senhora das Dores, foi comumente cogitado que essa escultura religiosa poderia ter sido 

doada por Dona Maria Lopes que, ao junto a outros devotos, obteve a provisão para construí-la 

em 1783.  

Em alguns textos memorialísticos39, Maria Lopes foi tratada como a fundadora de Dores 

do Turvo e a ela foram atribuídas muitas realizações, como a doação das terras para a 

constituição do patrimônio da capela, o financiamento da edificação da ermida e até mesmo a 

doação dessa imagem. Contudo, a documentação analisada não confirma tais feitos. Apesar de 

Maria Lopes ser a única mulher relacionada entre os signatários da petição para a transformação 

da primeira em capela (além da sua ampliação), direcionada à Rainha D. Maria I, a personagem 

era uma agregada e viúva de um integrante da família Nunes Vieira. Esse fato em particular 

 
38 Atualmente a imagem é venerada pelos fiéis católicos da cidade e da região, especialmente por ocasião do 

Jubileu de Nossa Senhora das Dores. Esta surgiu em 1974 pelo Padre Nélson Marotta que enviou um pedido ao 

Papa Paulo VI. Nos anos de 1974 e 1975 a festividade aconteceu com o nome de “Festa de Nossa Senhora das 

Dores”. O primeiro Jubileu, oficialmente reconhecido pelo Vaticano, foi comemorado em setembro de 1976. 

Naquele ano foi concedida a licença provisória para celebração como Jubileu, por Paulo VI. O Jubileu de Nossa 

Senhora das Dores se tornou perpétuo em 1992, através da licença dada pelo Papa João Paulo II. 

39 Cônego Trindade foi um dos mais antigos autores a publicar que Dores do Turvo surgiu de uma capela ereta na 

Freguesia do Pomba por provisão de 7 de julho de 1783, a pedido de Dona Maria Lopes (TRINDADE, 1945, p. 

108). POLITO & AGUIAR (in: TRINDADE, 1998) também consideram que a Capela de Nossa Senhora das Dores 

foi construída por iniciativa de dona Maria Lopes, teve provisão em junho de 1783 e permissão para realizar 

batizados a partir de janeiro de 1802 (Trindade, 1998, p. 174). Também vale mencionar Sinval Santiago, que 

considera que a referida capela foi instituída a 07 de julho de 1783, a pedido de D. Maria Lopes, e benta pelo padre 

Manoel de Jesus Maria a 10 de dezembro de 1810, um ano antes do seu falecimento (SANTIAGO, 2017, p. 555). 

Além dessas fontes, a tradição oral elevou Maria Lopes à condição de fundadora da cidade. Mas ela não tinha 

terras, vivia como agregada na casa de um cunhado e só veio receber uma sesmaria após a Capela já estar edificada. 



157 

 

coloca em dúvida sua propalada riqueza e o protagonismo atribuído a ela na questão da 

fundação do Turvo e da capela (COSTA, 2024, p.32). 

Como ressalta Costa (2024) em 1782 a provisão para ereção da ermida já havia sido 

passada pelo Bispo de Mariana. No entanto, além da autorização concedida por parte do bispo, 

a empreitada necessitaria ainda da provisão da monarca de Portugal, Maria I. E para conseguir 

tal benefício, o pedido seria remetido a ela em nome de Maria Lopes, Francisco Martins e outros 

devotos sediados no rio São Francisco do Turvo.  Por seus próprios meios, eles “se 

prontificariam a erguer a capela que, por sua vez, daria mais recursos espirituais, não apenas a 

eles, mas a tantas outras pessoas que pouco a pouco passavam a ocupar aquele sertão40. A 

provisão real viria no ano de 1783. Uma vez edificada, a capela poderia contar com pároco 

próprio, mantido em sua função com as arrecadações da comunidade41.  Com as obras em 

andamento, desde o primeiro momento contaria com a figura de José Nunes Vieira como 

zelador do patrimônio em formação (COSTA, 2024). O mestre entalhador português José de 

Meirelles Pinto seria por ele contratado para elaboração de muitas etapas da igreja, trabalho 

este que seria continuado por seu filho, de nome Antônio de Meirelles Pinto, ambos integrantes 

da oficina conhecida por ‘Oficina do Mestre de Piranga’, que atuou, por mais de 20 anos, na 

primitiva capela42. 

Em 1790, após seis anos de construções, a ermida já contava com a capela-mor telhada e 

forrada, com entalhes, castiçais, torneiras, imagens, ornamentos e tudo o mais que a habilitava 

ao culto divino. Em carta, José Nunes pedia autorização para que houvesse a possibilidade de 

arrecadação de esmolas entre os fiéis das igrejas vizinhas, para que os trabalhos continuassem43. 

E para o cumprimento desta e de outras funções, seria canonicamente criada a Confraria de 

Nossa Senhora das Dores, Irmandade responsável por angariar fundos e fortalecer o culto na 

nova edificação. Como padre auxiliar do vigário Manoel de Jesus Maria no rebanho do Turvo, 

seria nomeado para o auxílio paroquial na ermida o sacerdote Bento Leitão de Almeida, neto 

do sertanista Brás Pires Farinho (COSTA, 2024).  

Data desta época a escultura pertencente à José Nunes Vieira (fig. 41), provavelmente 

trazida da região de Jequitibá, de onde a família procedia, e instalada na primitiva ermida. Nessa 

 
40ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Petição à 

Rainha Maria I (2ª via). 7 de julho de 1783.  
41ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Nota 

promissória a José de Meirelles Pinto. 8 de maio de 1787. 
42ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Recibo de 

Antonio de Meirelles Pinto. 19 de outubro de 1803. 
43ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. 

Requerimento de José Nunes Vieira à Rainha Maria I. 23 de março de 1790. 



158 

 

escultura, Nossa Senhora das Dores está representada em pé e com olhar voltado para o alto. 

Normalmente é apresentada vestida de roxo e envolvida por um manto que lhe cobre a cabeça 

e desce até os pés. Segue, de certa forma, a composição tradicional da ‘Virgem Dolorosa’, com 

uma de suas mãos apertando o peito e a outra estendida em sinal de comunicação com o fiel. 

As articulações dos braços, contudo, permitem a modificação do seu gestual. No exemplo da 

figura citada, a Virgem está representada com sete espadas fixadas no seu peito e as mãos 

abaixadas. 

Sobre a inserção desse tema no devocionário católico, Frei Agostinho de Santa Maria, no 

seu basilar ‘Santuário Mariano’, destaca os motivos fundantes de culto aos sofrimentos de 

Nossa Senhora, que se distribuem por variadas invocações, da "Piedade", da "Soledade", do 

"Pranto", às quais somou-se também a invocação de Nossa Senhora “das Dores"44. Segundo o 

religioso, o fundamento bíblico está no livro do Eclesiastes, que ensina aos católicos que eles 

não devem esquecer os suspiros e as lágrimas que a mãe de Deus derramou: gemina matris tuae 

neoblivificaris.  (SANTA MARIA, 1707, s/p.) Sobre o sentido da Teologia da Dor, o apóstolo 

São Paulo, em uma das suas cartas, adverte também que "quem se compadecer do que padece, 

reinará com o mesmo que padecer” (SANTA MARIA, 1707, s/p.). 

 

   

 
44 O Santuário Mariano, escrito pelo frade português Agostinho de Santa Maria, com informações passadas por 

Frei Miguel de São Francisco, do Convento de Santo Antônio do Rio de Janeiro, é uma das mais antigas 

publicações sobre a imaginária encontrada na América portuguesa no início do Setecentos (SEIXAS, 2022, p.123). 

(Fig. 41 (A e B) 

Primitiva imagem de 

Nossa Senhora das 

Dores - Sem as vestes e 

com as vestes. Séc. 

XVIII. Fonte: Foto do 

autor. 



159 

 

No longo processo de consolidação desse tema na iconografia católica, inclui-se também 

a memória da experiência de Santa Izabel, Rainha da Hungria, que teria presenciado uma 

aparição na qual São João Evangelista lhe revelou que, depois da Assunção da Virgem, lhe fora 

dada a dádiva da visão do primeiro encontro da Mãe com o Filho, fora da terra. Augusto de 

Lima Júnior, estudioso de iconografia religiosa e colecionador de gravuras sacras em Minas 

Gerais, reverbera a tradição católica segundo a qual se diz que, a pedido de sua Nossa Senhora, 

Cristo passou a conceder graças e privilégios de modo que quem 

 

Invocar a Virgem Maria por suas dores e prantos, alcançará a dita se fazer penitencia 

verdadeira dos seus pecados antes de morrer; Em todas as suas adversidades e 

trabalhos, e com singularidade na hora da morte, terá a proteção e o amparo de Nossa 

Senhora das Dores; O que por memória das dores e prantos de Nossa Senhora, incluir 

em seu entendimento as da Paixão, gozará, no Céu, de prêmio especial e particular; E 

quanto pedir a esta Soberana Senhora em ordem à sua salvação e utilidade espiritual 

lhe concederá (LIMA Júnior, 2008, p. 128). 

 

Nota-se que, por essa tradição, o papel de intercessora de Nossa Senhora é ressaltado. É 

ela que solicita ao Cristo ressuscitado que conceda as graças aos fiéis que praticarem as 

devoções fervorosas às dores de Maria. Segundo Senna Freitas (FREITAS, 1890, s.p) em seu 

livro “Memórias de Braga”, a invocação das Dores começou a ser pública e específica, desde 

que o Papa Benedito XIII em 22 de agosto de 1727 mandou que se rezasse sobre as "Dores de 

Nossa Senhora", determinando que fosse inscrita nos Breviários. Segundo Lima Júnior, o Papa 

Benedito XIV, "notando a razão da festa, satisfaz as dúvidas que se poderiam opor" e sustenta 

o parecer de que Nossa Senhora não chorara estando junto da Cruz, e procura confirmar a razão 

do hino Stabat Mater de que assevera não ser composição nem de São Gregório Magno nem 

de São Boaventura, como disseram e afirmaram alguns autores, mas sim do Sumo Pontífice 

Inocêncio III. (LIMA JR. 2009, p. 128). 

A partir deste impulso vão se criando imagens históricas dos sofrimentos de Nossa 

Senhora. A de Nossa Senhora da Piedade45 representa a Senhora tendo seu Filho morto nos 

braços. A de Nossa Senhora da Soledade, representa Maria isolada, levantando os olhos ao Céu 

ou então para a Cruz, tendo nos braços o Santo Sudário. Somente nos começos do século XVIII, 

a invocação de "Nossa Senhora das Dores" começou a ter culto singular, sendo que antes eram 

muito raras as invocações de Nossa Senhora “das Dores", em contraste com as demais que lhe 

 
45É importante destacar, em relaçãoao tema dos sofrimentos de Maria, que a iconografia mais difundida, pelo 

menos desde o século XIII-XIV na Europa medieval, foi a denominada Vesperbild, ou a famosa Pietá. Uma 

tradição que se consolidou no norte europeu e atravessou os séculos, estando presente na obra dos grandes mestres 

– de Giotto a Delacroix, atravessando a contemporaneidade. Foi um tema essencialmente popular e muito presente 

também na imaginária religiosa em Minas Gerais ao longo dos séculos XVIII e XIX. 



160 

 

relembram os seus sofrimentos de Mãe. De qualquer modo os artífices interpretaram a Senhora 

das Dores em pranto, tendo o peito atravessado ora por uma, ora por sete espadas, mas todos 

eles dando ao rosto da Mãe de Jesus uma expressão de angústia, o que já se fazia há muito 

tempo, antes da definição específica ou título de “Nossa Senhora das Dores".  

A partir da prescrição do Papa Benedito XIII, coube à Congregação do Oratório, em sua 

filial de Braga, organizar em Portugal o culto a esta invocação. Os oratorianos estabeleceram 

uma Confraria de "Servos de Nossa Senhora das Dores", que logo passaram a ser denominados 

de "Servitas", e que se transformou em Irmandade de Nossa Senhora das Dores e Calvário nas 

colônias portuguesas. “Dores” e “Calvário” derivam da posição da Virgem aos pés cruz, onde 

Cristo estava crucificado. Era a tradução, em imagens, dos versos do Papa Inocêncio III: “Stabat 

Mater dolorosa / Justa crucem lacrimosa / Dum pendebat filius”46 

Ainda segundo Lima Júnior, o padre Mestre Martinho Pereira, da Congregação do 

Oratório, deu enorme impulso a essa Confraria que logo desenvolvendo-se e espalhando-se por 

Portugal, terminaria por atravessar o Atlântico e se estabelecendo em Vila Rica, Minas Gerais. 

Ali foi o primeiro lugar em que se firmou, com enorme adesão dos fiéis, com a Confraria 

também contando com a concorrência de fiéis dos arraiais vizinhos que se formaram em torno 

de Vila Rica. Nesses arraiais, instalaram-se pequenas ermidas de Nossa Senhora das Dores e o 

avultado número de filiados à Confraria demonstra que a crença nas promessas de Nossa 

Senhora, anunciadas no sonho de Santa Izabel (conforme ditadas pela tradição oratoriana), eram 

conhecidas e por elas dedicaram fervor ao culto da Senhora das Dores. 

A Irmandade de Nossa Senhora das Dores e Calvário implantada em Braga, em 1761, não 

tardou a aparecer em Vila Rica na mesma centúria. A sua implantação não se daria somente em 

decorrência do número expressivo de sacerdotes que de lá vieram no período da formação dos 

núcleos coloniais mineiros, como também pela enorme porcentagem de imigrantes das regiões 

portuguesas do Minho.47 Sua presença em território mineiro possibilitou a introdução o costume 

das Capelas Passos e as cerimônias e exercícios piedosos relacionados à devoção à Virgem das 

Dores e ao Calvário, como a Via Sacra, a procissão dos Passos e a do Enterro. Vinculada à 

Congregação do Oratório de Braga, fundou-se em Vila Rica em 1767 a “Irmandade das Dores 

e Calvário”, que logo obteve do Prior Geral a Carta de Confirmação em 1768. Por essa Carta, 

se autorizava qualquer sacerdote, regular ou secular, a conferir aos irmãos de Vila Rica o 

escapulário e Coroa das Dores. (LIMA JR. 2009, p. 128).   

 
46A mãe permaneceu triste e lacrimosa junto à cruz enquanto seu filho jazia crucificado. 
47 Para essa questão da porcentagem de imigrantes minhotos em Minas Gerais no século XVIII, ver: OLIVEIRA, 

Eduardo Pires de. Minho e Minas Gerais no séc. XVIII. Braga: Artes Gráficas Ltda, 2016 



161 

 

A primeira vez que se realizou a ‘cerimônia de Imposição do Escapulário de Nossa 

Senhora das Dores’ foi em 6 de abril de 1770. Com grande solenidade, foi colocado no altar de 

São João Batista da Matriz de Antônio Dias um painel representando a Senhora das Dores, que 

foi bento pelo vigário colado da paróquia, Padre João de Oliveira Magalhães, sendo, também 

nesse dia, eleita a Mesa definitiva da qual foi Provedor Manuel Luís Saldanha (LIMA JR. 2009, 

p. 128). Segundo Augusto de Lima Júnior, a essa festa, da primeira imposição do Escapulário 

das Dores aos filiados da nova Irmandade, estiveram presentes membros da elite local como o 

Conde de Valadares, Governador e Capitão General de Minas, o Corregedor da Comarca, 

Doutor José da Costa Fonseca, o Intendente da Real Casa de Fundição, Doutor João José 

Teixeira Coelho e também o Provedor da Fazenda Beal, Doutor João Caetano Soares Barreto, 

além de numerosos membros da nobreza civil e militar e grande público (LIMA JR. 2009, p. 

130).A partir destes eventos, desenvolveu-se rapidamente a devoção da Senhora das Dores em 

Minas Gerais, tendo já em 1775 cerca de cinco mil associados em toda a Capitania. A Mesa da 

Irmandade das Dores e Calvário48 providenciou a construção de uma capela e a aquisição de 

imagens para o culto.  

A primeira imagem instalada foi uma escultura de dois palmos, feita em Braga, pelo Padre 

Manuel Martinho Pereira, que durante algum tempo continuou no altar de São João Batista, na 

Matriz de Antônio Dias. A partir de negociações com os mesários da Irmandade da Nossa 

Senhora da Conceição, a Irmandade das Dores obteve deles espaço para instalar um altar de 

Nossa Senhora das Dores. Mediante indenização que foi arbitrada para uso do terreno, a 

Irmandade das Dores erigiu a Capela das Dores no local em que funcionava, naquela época, o 

Cemitério da Matriz de Conceição de Antônio Dias (LIMA JR. 2009, p. 130). A referida capela 

ainda se encontra, atualmente, no mesmo local.  

As obras ocorreram com rapidez de modo que em 1774 a irmandade inaugurou, com 

grandes festas, a Capela de Nossa Senhora das Dores que, logo em 1775, obtinha para seu altar-

mor um Breve Pontifício com privilégios perpétuos. Neste altar também foi benta e nele 

colocada ‘a nova imagem de seis palmos da Senhora das Dores, vinda também de Braga’. Tudo 

isso decorria não somente das contribuições dos fiéis, como do esforço de Dona Leonor Luísa 

de Portugal, casada com o Coronel José Luís Saião, que era Secretário do Governo da Capitania 

e que não poupava recursos para a disseminação do culto a Senhora das Dores nas Minas (LIMA 

JR. 2009, p. 130).  

 
48Venerável Ordem Terceira dos Servitas de Nossa Senhora das Dores do Monte Calvário de Vila Rica, ainda 

atuante na cidade de Ouro Preto. 

 



162 

 

Ainda de acordo com Lima Júnior, a nova Capela de Vila Rica obteve mais cinco Breves 

Pontifícios com indulgências plenárias e não plenárias, inclusive um que isentava a Irmandade 

das Dores da jurisdição paroquial (LIMA JR. 2009, p. 130). Em 1775, realizou-se em Vila Rica 

a primeira procissão das Dores e logo a do Senhor Morto, que o povo denominou de "Procissão 

do Enterro", espalhando-se o uso dessas cerimônias por toda a Capitania. 

Essa breve recuperação histórica sobre a instalação da Ordem Terceira dos Servitas de 

Nossa Senhora das Dores do Monte Calvário de Vila Rica é importante pois relaciona-se 

diretamente com a implantação da devoção à Nossa Senhora das Dores, na primeira ermida, 

depois capela, das Dores do Turvo Pequeno, atual Igreja Matriz de Dores do Turvo, à época 

filial da Matriz de Rio Pomba. 

Ressalta-se que o vigário de Rio Pomba, Manoel de Jesus Maria, teve e manteve fortes 

relações com a Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Antônio Dias como já pudemos 

demonstrar (COLOMBO, 2024, p.43)49. Ali ele exerceu a função de sacristão nos anos 

anteriores à sua formação religiosa e manteve vínculos e atuação mesmo após a sua ordenação 

e designação para dirigir a nova Freguesia do Mártir de São Manoel do Rio Pomba. Importante 

ressaltar que essa relação do religioso com aquele templo onde atuaram os confrades servitas 

pode ter facilitado as ações da proeminente figura de José Nunes Vieira, fundador da Capela de 

Dores do Turvo.  

José Nunes Vieira se estabelece inicialmente na Confraria dos Servitas de Vila Rica e 

depois cria e organiza a Irmandade de Nossa Senhora das Dores, do Turvo pequeno, 

arregimentando milhares de devotos. O Padre Manoel de Jesus Maria, mais tarde, reafirmaria 

os esforços dos devotos, quando interpela à Rainha Maria I pela elevação oficial da Capela: 

 

Manoel de Jesus Maria, presbítero do hábito de São Pedro, e vigário colado da nova 

freguesia do mártir São Manoel dos sertões do Rio da Pomba e Peixe, e dos Índios 

Cropós e Croatos, atesto que a viúva Maria Lopes, e Francisco Martins, e outros 

devotos, com licença do Reverendíssimo Excelentíssimo Senhor Bispo, que então era 

deste Bispado de Mariana, edificaram uma ermida com a invocação de Nossa Senhora 

das Dores, filial desta dita freguesia do mártir São Manoel, a qual ermida tomou por 

sua devoção a si o zelo e cuidado do seu aumento, um virtuoso devoto José Nunes 

Vieira, que pela sua grande diligência, e esmolas de muitos devotos, a reedificou, 

e aumentou a sua fatura, de forma que pela grandeza e perfeição com que se acha 

reedificada, merece o título de capela, ou igreja, havendo nela uma excelente 

tribuna, e veneradas imagens, e na mesma se conserva há muitos anos um capelão 

nomeado por mim, que atualmente administra os sacramentos, fazendo as minhas 

 
49Constatamos que quando um grupo de moradores estabelecidos “no Ribeirão de São Francisco do Turvo” se 

organizaram e solicitaram a provisão para a edificação de uma capela dedicada a Nossa Senhora das Dores, no 

local da ermida já existente, houve a intermediação do Padre Manoel de Jesus Maria, já como vigário colado da 

Freguesia. O pároco faz a defesa para que a licença solicitada pelos moradores à Coroa fosse concedida. Na 

interpelação do religioso, a favor do pedido dos moradores, ele destaca o zelo daquela comunidade com os bens 

sagrados. Também se deve ao Padre Manoel de Jesus Maria a abertura do primeiro livro de tombo da Capela, por 

ocasião de sua inauguração (COLOMBO, 2024, p.43). 



163 

 

vezes, e para maior freqüentação da devoção da mesma Nossa Senhora das Dores, se 

fazem os ditos devotos merecedores de alcançar da Grandeza de Sua Alteza Real a 

mercê que pretendem de lhes conceder o se reduzir a dita ermida a título de capela da 

Sacratíssima Virgem Nossa Senhora das Dores, pois esta graça só a pode conceder 

Sua Alteza Real por serem terras do Real Padroado. Passa o referido na verdade e se 

necessário é o juro aos santos evangelhos. Freguesia do Rio da Pomba e Peixe, 23 de 

agosto de 1805. O vigário Manoel de Jesus Maria – Grifo nosso 50. 

 

José Nunes Vieira foi considerado, por seus contemporâneos, o fundador da Capela de 

Nossa Senhora das Dores (COSTA, 2024, p. 29). Fez votos e dedicou toda a sua vida à devoção 

da Virgem das Dores, erigindo ermida particular e edificando, posteriormente, a Capela de 

Nossa Senhora das Dores. Esteve sempre ligado à Irmandade de Nossa Senhora das Dores por 

mais de cinco décadas, onde ocupou diversas funções especialmente a de zelador e tesoureiro. 

(AHPNSDDT, Ajuste..., s/d). O reconhecimento expresso dessa dedicação encontra-se no 

registro de sua morte em 12 abril de 1818, de autoria do Padre Bento Leitão, que registra as 

honras religiosas que compuseram o seu funeral:  

 

Certifico que celebrei duas missas de corpo presente pela alma do fundador e 

zelador desta capela da Nossa Senhora das Dores da Freguesia do Pomba, José 

Nunes Vieira, acompanhei o seu corpo à sepultura por gratidão e afeto, e assim mais, 

por convite dos mesários, de quem recebi 4#800 reis, disse um oitavário de missas 

pela sua alma, e se necessário é, juro aos santos Evangelhos. Dores, 12 de abril de 

1818. V. Bento Leitão de Almeida.51 

 

Essa imagem religiosa se insere nos modelos de representação mais bem elaboradas do 

tema (no sentido da complexidade da representação em relação ao seu sentido bíblico), ou seja, 

aquelas que trazem sete espadas ou punhais, que representam as sete dores de Maria. Cada 

espada representa uma das dores específicas que a Virgem sofreu em sua vida: (1) A Profecia 

de Simeão; (2) A fuga para o Egito; (3) a perda do Menino Jesus no Templo; (4) o encontro de 

Maria e Jesus a caminho do Calvário; (5) a presença na cena da Crucificação e Morte de Jesus; 

(6) Maria recebendo o corpo de Jesus, descido da Cruz (também conhecida como Pietá) e por 

fim, (7) sua presença na cena do Sepultamento de Jesus. A iconografia das sete espadas surgiu 

e se popularizou a partir do século XIII, especialmente com a devoção promovida pela Ordem 

dos Servitas (Servos de Maria), que enfatizava a meditação sobre as dores de Maria 

(FERREIRA, 2016, s/p). 

 

 

 
50ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Petição do 

padre Manoel de Jesus Maria à Rainha Maria I. 23 de agosto de 1805. 
51ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Recibo do 

capelão Bento Leitão de Almeida. 12 de abril de 1818. 



164 

 

3.3.2 – A imagem de Nossa Senhora das Dores, do Calvário  

 

A segunda representação de Nossa Senhora das Dores existente na Igreja Matriz, 

originalmente Capela de Nossa Senhora das Dores do Turvo, pertence a um conjunto 

escultórico que representa uma cena do calvário, formado por imagens de vulto, em madeira 

dourada e policromada. Como ressalta Fábio Zarattini, este conjunto é formado por quatro 

imagens de vulto, esculpidas em madeira e adornadas com douramento e policromia. A peça 

central é a figura de Jesus Cristo Crucificado, identificado na documentação histórica como 

“Senhor dos Aflitos”, que se encontra em diálogo cênico com as demais imagens de Nossa 

Senhora das Dores, Santa Maria Madalena, São João Evangelista. Esta configuração cria um 

expressivo conjunto iconográfico que segue um modelo amplamente disseminado em missais 

dos séculos XVIII e XIX (ZARATTINI, 2024). 

 

 

(Fig. 42) Conjunto do Calvário (Transição do século XVIII para o século XIX). Fonte: Foto Thiago Wierman. 



165 

 

Sobre a datação e a autoria desse conjunto, a documentação ainda é inconclusiva, apesar 

dos grandes esforços. Durante nossas pesquisas, analisamos um volume expressivo de fontes 

documentais primárias e inéditas relativo ao processo de construção da Ermida, depois Capela 

de Nossa das Dores do Turvo. Desde a petição encaminhada pelos moradores do “Ribeirão de 

São Francisco do Turvo” onde é solicitada a autorização tanto ao Bispado de Mariana como à 

Coroa Portuguesa, foram localizados o requerimento de autorização para um ermitão esmolar 

em benefício da Capela, datados de 1783, assim como os livros de despesas com a construção 

da ermida (1783 – 1795), além de documentos relativos à sua ampliação para uma capela maior 

e a construção do ‘corpo’ da edificação (1796-1805).  

O vasto acervo documenta uma longa trajetória da obra registrada com significativa 

riqueza de detalhes, raro no contexto da arte e da arquitetura colonial em Minas Gerais. Em 

termos de fontes documentais sobre essa capela é preciso registrar que, embora alguns 

documentos não tenham sido encontrados em sua versão original, houve uma transcrição de 

documentos mais antigos realizados no século XX. Graças ao laborioso trabalho do Cônego 

Agostinho Resende, esses registros sobreviveram e chegaram até a contemporaneidade. As 

transcrições se encontram em um dos livros ordinários de Tombo (Livro II) “por se acharem os 

documentos [originais] em péssimo estado” (TOMBO, 02, p 127, grifo nosso). Mas, na maioria 

dos casos, os mesmos documentos transcritos nos livros puderam ser encontrados, no original, 

ainda salvaguardados no arquivo da Paróquia de Nossa Senhora das Dores do Turvo. 

Embora alguns documentos apresentem lacunas em função de seu complexo estado de 

degradação, foi possível extrair deles uma gama de informações diferenciadas em relação às 

demais capelas da Freguesia de Rio Pomba, tema desta pesquisa. Interessante observar que, 

apesar das lacunas e do processo de registro das despesas não ser muito detalhado em relação 

aos oficiais credores e aos detalhamentos dos serviços, mantendo o enfoque nos registros da 

arrecadação das receitas e pagamentos das despesas, as datações e o tipo de despesas 

registradas, ainda assim foi possível averiguar a participação de alguns entalhadores e 

escultores, já conhecidos nos estudos da história da arte colonial mineira, como José de 

Meirelles Pinto e Antônio de Meirelles Pinto52. 

 
52O retábulo-mor da Capela de Nossa Senhora das Dores do Turvo tinha com risco de José de Meirelles Pinto e 

entalhado por Antônio de Meirelles Pinto, entre 1802 e 1805, foi vendido por 7 mil cruzeiros, em 1950, para Raul 

Simbalista, comerciante de arte de São João Del Rei. Até o presente momento este bem cultural, vendido com 

autorização de Dom Helvécio Gomes de Oliveira, não foi localizado. Sua localização traria contribuições para o 

estudo da talha dos integrantes da Oficina do Mestre de Piranga, comandada pelos Meirelles Pinto, visto tratar-se 

de obra documentada. 



166 

 

No que se refere aos artesãos ou artífices que executaram as imagens e objetos em talha 

de madeira, eventualmente se registravam seus nomes. Na documentação sobre Dores do Turvo 

aparecem, concomitantemente às datas das obras do Santuário de Bom Jesus do Bacalhau, 

nomes emblemáticos como os de José de Meirelles Pinto, Antônio Meirelles Pinto, Vicente 

Fernandes Pinto, Manoel Dias e Padre Felix Lisboa, todos artífices ligados a uma grande oficina 

denominada por muito tempo pelo nome de comodidade “Oficina do Mestre de Piranga” que, 

em poucos anos, ergueu aquele expressivo monumento religioso. 

A proximidade geográfica da ermida, depois capela, das Dores do Turvo, assim como a 

predominância de moradores provenientes da Freguesia de Guarapiranga, permitiu que elas 

tivessem a participação de uma grande oficina com artífices já experientes. Pode-se 

compreender que a Capela de Nossa Senhora das Dores do Turvo, na transição do século XVIII 

para o século XIX, foi a primeira extensão dos trabalhos daqueles artesãos estabelecidos na 

Freguesia de Piranga, que a essa altura avançaram para a nova Freguesia de São Manoel do 

Pomba. Diversos documentos históricos apontam o deslocamento dos integrantes da oficina de 

talha e escultura do português José de Meirelles Pinto, denominada nos estudos das oficinas 

regionais mineiras de oficina do Mestre de Piranga, para a Freguesia de Rio Pomba.  

Os registros documentais são elucidativos sobre os cultos existentes em cada fase, desde 

a implantação até a consolidação do novo núcleo urbano e o processo de inserção de novas 

devoções, assim como a substituição de pequenas imagens por imagens de maior vulto para 

atender as necessidades de culto daquela vila nascente. No que se refere às imagens 

devocionais, há registro relativo às despesas com a “factura de huma imagem da Sra. das Dores 

pequena sobre a caixa de esmolas” datado de 1783 sem se especificar o responsável pelo 

recebimento. Essa imagem existiu até o início do século XX, tendo sido emprestada para uma 

exposição no Rio de Janeiro, depois disso seu paradeiro é desconhecido. 

Acreditamos que essa “Caixa de esmolar” com representação do Calvário, pode ser de 

autoria de alguns dos integrantes da oficina de José de Meirelles Pinto, visto que há um recibo 

do pagamento de despesas, do mesmo período, com o restante do serviço do risco para a Capela, 

emitido por José de Meirelles Pinto. O entalhador foi responsável por muitos outros serviços, 

considerando o grande número de pagamentos recebidos, sendo que apenas algumas etapas das 

obras são claramente especificadas nos documentos estudados, como a confecção das tribunas 

e de castiçais de banqueta (COLOMBO, 2024, p.42)53. 

 
53 COLOMBO, André Vieira. Dores do Turvo: história, devoção, arte e patrimônio cultural. Edição do autor. 

Juiz de Fora. 2024. 



167 

 

Outra hipótese é a de que esta obra que teria se extraviado em uma exposição no Rio de 

Janeiro teria sido uma representação do Calvário, cuja documentação menciona 

superficialmente que ela teria sido feita por Manoel Dias, em 1793. Nos documentos54 

estudados sobre essa capela também é registrado, relativo ao ano de 1793, o pagamento da 

fatura de “Uma imagem do Snr. Crucificado, da Sra. das Dores, de M. Madalena e de S. J. 

Ev.lista, com a sua redoma de vidro” (ACERTO, 1793, s/p) pelo mestre entalhador Manoel 

Dias. Acreditamos que essa representação do Calvário foi a primeira desse tema iconográfico 

na localidade, sendo substituída posteriormente por um conjunto em tamanho natural, visto que 

atualmente a Igreja preserva um Calvário em grandes dimensões, incompatível com a descrição 

existente nesse documento, além de existir também outro documento relativo a despesas de 

feitura de um Calvário maior.55 

O pagamento relativo ao conjunto do Calvário e sua redoma foi feito em diversas parcelas 

e em datas diferentes. No mesmo ano foram registrados outros pagamentos não especificados 

ao escultor e entalhador Manoel Dias, e entre eles alguns serviços identificados, no valor de 16 

oitavas de ouro, para “fazer e encarnar a imagem de São José como ajustado” e de despesas “de 

3 (e) 1/2 oitavas de ouro para o resplendor de São José”. Ainda em 1793 ajustou-se com o 

entalhador “factura da imagem do Jesus Menino para o presépio”56.  

 

 

(Fig. 43) Registro da participação da Caixa de esmolar, com representação de um Calvário, procedente de Dores 

do Turvo em exposição no Rio de Janeiro em 1907. Fonte: Cessão Clair Rodrigues. 

 
54 ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Acerto 

da obra de construção da Ermida da Senhora das Dores – 1781-1793.  
55 ARQUIVO DOCUMENTAL DA PARÓQUIA DE NOSSA SENHORA DAS DORES DO TURVO. Livro do 

tombo N. III – 1815. 
56A referência a essas duas aquisições leva-nos a considerar a hipótese de já haver na Capela uma imagem de 

Nossa Senhora, para constituir, com as novas encomendas, a cena da Natividade. 



168 

 

A partir do estudo da documentação relativa à Capela de Nossa Senhora das Dores do 

Turvo, constata-se a substituição da imagem primitiva (uma imagem de vestir de pequeno 

porte), por uma imagem de função cênica, de grande porte e que se insere em uma representação 

do calvário.57 

 

          

 

 

 

 

 

Na documentação estudada, o tesoureiro José Nunes registrou muitas despesas de 1783 

em diante58. Registra-se que desde os últimos anos do século XVIII já havia sido formalizada 

 
57Originalmente esse conjunto de imagens ficava no retábulo-mor da antiga capela, daí sendo removido apenas 

nos anos de 1940, quando a antiga matriz foi substituída por outra edificação, a igreja eclética que ainda se 

preserva. 
58Entre os oficiais identificados, no livro “Acerto das despesas” constam serviços do “Mestre de Carapina José 

Gonçalves e seu discípulo Manoel Martins” atuando em Dores do Turvo entre 1790 e 1793. Também há referências 

ao “Mestre Antônio Barboza” até 1795 quando a capela já estava coberta. Além dos oficiais contratados pelo 

Mestre Antônio Barboza foram registrados pagamentos do aluguel de Gregório, escravizado por João Martins de 

Medeiros. Também são documentados pagamentos ao “Mestre ferreiro João Marines”, por conserto de ferramentas 

(Fig. 44) Primitiva imagem de Nossa 

Senhora das Dores (imagem de vestir, 

articulada e com olhos de vidro e 

cabeleira natural) datável da década de 

1780. Foto Thiago Wierman 

(Fig. 45) Imagem de Nossa Senhora 

das Dores, integrante do Calvário 

originalmente instalado no camarim 

do retábulo-mor (imagem de talha 

inteira, com olhos de vidro) datada de 

década 1800. Foto Thiago Wierman 



169 

 

a instituição da Irmandade de Nossa Senhora das Dores. Embora ainda não tenha sido 

encontrado o registro de seu Compromisso, há extensa documentação relativa ao ingresso de 

irmãos até os fins do século XIX. Um dos documentos relativos às despesas da construção da 

Capela de Nossa Senhora das Dores, transcritos posteriormente para um livro mais recente, 

consta a seguinte transcrição: 

 

Do livro 1º de Despesas da Capela e Confraria de Nossa Senhora das Dores, na 

Freguesia do Mártir São Manoel do Rio Pomba e Peixe, com 335 folhas numeradas 

com abertura em 12 de novembro de 1792: Consta a despesa que se fez com a cabeça 

do Senhor dos Aflictos, Nossa Senhora das Dores, São João Evangelista e Santa 

Maria Magdalena, no dia 23 de agosto de 1805 (AHPNSDT - Livro de Tombo III). 

 

O inventário do acervo da Capela somente seria realizado alguns anos após a morte do 

Padre Manoel. Através desse registro sabemos que em 1815 a filial já possuía um extenso 

acervo de imagens devocionais, entre elas o Calvário que foi instalado no trono do retábulo-

mor: 

Minuta feita a 5 de setembro de 1815 das alfaias pertencentes a Capella de Nossa 

Senhora das Dores da Freguesia do Pomba. São as Seguintes: Imagens: Hua do 

Senhor dos Aflicctos, de vulto. Hua da Senhora das Dores, de estatura ordinária, 

Outra da mesma senhora, mais pequena, Hua Imagem de S. Maria Magdalena, 

HuaImagaem de São João Evangelista, Hua imagem de São José, Duas, digo, hua, 

da Senhora do Rosário, Huam de Santa Anna, Hua de São Francisco de Assis, Hua de 

Santa Efigênia, Hua imagem de S. Antônio, Outra de São Sebastião, todas com seus 

diademas de prata (AHPNSDT - Livro de Tombo, 1815 – Grifo nosso). 

 

Apesar da localização desses documentos, algumas questões são inconclusivas. Há um 

documento que vincula os serviços de confecção de um Calvário para a Capela de Nossa 

Senhora das Dores em 1793, ao mestre entalhador Manoel Dias para a execução do serviço.  O 

documento transcrito no “Livro de acerto da construção do corpo da capela de Nossa Senhora 

das Dores”, existente no arquivo histórico da Paróquia registra:  

 

Devo ao mestre entalhador M.el. Dias das m.asp.a mim as Images Sr. Crucificado, 1 

da Sra. das Dores 1 de São João 1 de Sta. Maria Madalena ajustei com hua redoma e 

vidrassa tudo p. 4 oitavas e ey de dar as dobradissas e espadas de prata. Recebeu o d. 

Em 25 de junho de 1793 pa. Pagar... (AHPNSD, Acerto, s/p). 

 

 O documento pode referir-se tanto ao calvário em questão, como à outra representação 

do Calvário que existiu na mesma igreja e que se encontra desaparecido, como citado. A 

referência à ‘redoma’ nos leva a aventar que a hipótese mais plausível é a de que o calvário 

feito por Manoel Dias em 1793 era uma representação de calvário de menor porte, compatível 

 
e despesas não especificadas ao Padre Félix da Costa. Há uma recorrência a serviços de “serragem de madeira" 

não especificados. Há ainda referências, em 1794, à encomenda do confessionário feito “ao mestre entalhador”. 



170 

 

com o acondicionamento em uma redoma de vidro. As menções às despesas deste período, 

mesmo não especificadas, são vinculadas a José de Meirelles Pinto que atuava, naquele 

momento, junto com Manoel Dias, na Igreja de Bom Jesus do Bacalhau, distrito de Piranga, 

região muito próxima a Dores do Turvo. 

Importa, no entanto, explorar o sentido iconográfico e iconológico dessas duas 

representações escultóricas, inseridas nos sertões do rio Pomba. Em ambas, Nossa Senhora é 

representada em pé, com semblante austero, com olhar voltado para o alto. Nessa imagem, há 

apenas uma espada fixada no seu peito. A espada é um tributo de grande importância na 

representação de Nossa Senhora das Dores e é um elemento visual que se consolidou na arte 

cristã para representar o intenso sofrimento da Virgem Maria no Calvário. Esta escultura 

apresenta como atributo uma única espada que simboliza a dor profunda e singular que Nossa 

Senhora sentiu, como uma síntese de todo o seu sofrimento. 

No campo da iconografia, o atributo da espada vai além da simples representação visual 

e incute significados mais profundos do ponto de vista teológico. O primeiro sentido explorado 

é o sentido do cumprimento da profecia de Simeão (Lucas 2:34-35), que anunciou que uma 

"espada de dor" transpassaria a alma de Maria. Essa profecia se refere à dor aguda e penetrante 

que Maria experimentaria ao testemunhar o sofrimento e a morte de seu Filho. A presença da 

espada no coração de Maria, iconograficamente, expressa também sua profunda participação 

no mistério da Paixão de Cristo. Ela não é apenas uma espectadora, mas uma corredentora, 

unida ao sacrifício de Jesus em seu sofrimento maternal. A dor de Maria é vista como um 

martírio interior, um testemunho de seu amor incondicional. 

Outro sentido teológico que poderia ser explorado a partir dessa representação é a 

compreensão da dor humana. A apreciação da imagem de Nossa Senhora das Dores com a 

espada em seu coração pode oferecer aos fiéis, em termos de recepção, uma possibilidade de 

compreensão, com relativa profundidade interior, de temas vinculados à dor e o sofrimento 

humanos. Ela se torna um modelo de conformação, fé e aceitação da vontade divina diante das 

adversidades. Espera-se que com ela os católicos se identifiquem com suas dores e busquem 

nela o consolo e a intercessão. Essa representação também é um convite à compaixão e a 

empatia nos fiéis. Ao contemplar a dor de Maria, os cristãos são convidados a refletir sobre 

seus próprios sofrimentos e a buscar a fé e a esperança. Também servia como um lembrete da 

necessidade de compadecer-se com o sofrimento alheio. 

Tais considerações em relação ao binômio ‘imagem-fiel’, são essencialmente vinculadas 

aos ditames do Concílio de Trento, sobretudo no exposto durante a XXVª sessão em que se 

ordena que as imagens sirvam como elementos de instrução, confirmando os fiéis e “ajudando-



171 

 

os a venerar e recordar assiduamente os artigos de fé” (TRENTO, Concílio Ecumênico, 1563). 

Em relação à Minas Gerais, através das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, o 

mesmo se ordenava, de modo que “se ponham figuras dos mistérios que obrou Cristo Nosso 

Senhor em nossa redenção, porquanto com elas se confirma o povo fiel em os trazer á memória 

muitas vezes, e se lembrem dos benefícios e mercês que de sua mão recebeu e continuamente 

recebe” (VIDE, 2010, p. 397). 

Portanto, há de se notar que a iconografia ‘das Dores’ se insere num contexto de 

exploração dos sentidos do sofrimento, das angústias, dos padecimentos, configurando-se como 

características distintivas dos santos, e portanto, dos cristãos. Tais ‘padecimentos’ seriam 

elementos primordiais e partícipes do processo do alcançar os merecimentos do céu e o gozar 

das glórias celestes. Tais elementos, aliás, estão em perfeita consonância com o concílio 

tridentino, o que enquadra essas imagens num programa imagético em perfeita concordância 

com o projeto catequético e pedagógico da Igreja. 

 

3.4 – As imagens de Nossa Senhora das Mercês 

 

A atual Igreja Matriz de Nossa Senhora das Mercês, que no século XVIII era uma Capela 

vinculada à Igreja Matriz de São Manoel do Rio Pomba, possui duas esculturas de Nossa 

Senhora das Mercês. Sobre a datação da primitiva Capela de Nossa Senhora das Mercês, ela já 

estava edificada por volta de 1770 já que durante as obras de ampliação da Capela para Igreja 

Matriz de São Manoel ela serviu como sede da Freguesia. Segundo Caio Boschi, no Brasil 

Colônia muitas Irmandades de Nossa Senhora das Mercês foram instaladas. Na Capitania de 

Minas Gerais, em especial, houve uma ampla difusão da devoção mercedária, sendo fundadas 

vinte associações, entre elas uma em São Manuel do Rio Pomba e Peixe, solicitada em 1781 

(BOSCHI, 1986).  

Há, no entanto, divergências na historiografia sobre a criação de uma irmandade nessa 

capela. São conhecidos um conjunto de requerimentos que demonstram a intenção de se criar 

tal confraria, mas ainda não foram localizados documentos que confirmem o seu 

funcionamento59. Segundo Natália Castro, em petição à Coroa Portuguesa datada de outubro de 

 
59 DOC. 9418- [ant. 1782, Dezembro, 11] REQUERIMENTO do Pe. Manuel de Jesus Maria, vigário colado da 

freguesia do Mártir São Manuel dos sertões dos rios da Pomba e do Peixe dos índios cropós e croatos, Bispado de 

Mariana, pedindo provisão para erigir a Ordem Terceira de Nossa Senhora das Mercês, em conformidade da 

concessão de frei Joaquim dos Santos do Rosário [Comissário Geral da Congregação da Real e Militar Ordem de 

N. S. das Mercês e Redenção dos Cativos, nos estados do Maranhão, Grão Pará e Reino de Portugal]. Anexo: 

certidão. Nº de inventário no catálogo: 9161. AHU-Minas Gerais, cx. 118, doc. 94. AHU_ACL_CU_011, Cx. 118, 

D. 9418. CD 34 [pasta 0106 – pasta 002 – arquivos 0284- 0291] 



172 

 

1781, Padre Jesus Maria requeria provisão para erigir a Ordem Terceira de Nossa Senhora das 

Mercês, em conformidade com a concessão do frei Joaquim dos Santos do Rosário, comissário 

geral da Congregação da Real e Militar Ordem de Nossa Senhora das Mercês e Redenção de 

Cativos nos estados de Maranhão, Grão-Pará e Reino de Portugal (CASTRO, 2010, p.136). 

A provisão concedida pelo frei Joaquim dos Santos do Rosário ao Padre Manoel de Jesus 

Maria expressava que 

 

[...] desejando que a devoção de Maria Santíssima, e Mãe nossa, e Senhora das 

Mercês, Redentora dos cativos, se afervore nos corações de todos os fiéis e cristãos, 

para que assim se veja mais glorificado o seu santo nome, por esta causa, 

condescendendo com o piedoso zelo de tão devoto, e vigilante Pároco, lhe 

concedemos quanto de nossa parte está, tudo o que se pede, não encontrando esta 

nossa Concessão, alguma Ordem com a qual Sua Majestade Fidelíssima haja de ter 

proibido a ereção de Irmandades, e Confrarias. Do mesmo modo, damos Comissão à 

qualquer sacerdote (preferindo Religioso das Mercês, no caso de o haver), para que 

possa lançar o Hábito de Terceiro, e professar logo ao Reverendo Suplicante, e estes 

aos mais, que por sua devoção o quiserem receber, concorrendo neles aquelas 

circunstâncias, que se fazem necessárias para o esplendor de tão esclarecida Ordem; 

pelo que inibimos desta graça aos que forem escravos; porém a estes, se poderá lançar 

o bentinho só. E para que tudo tenha o seu devido efeito, nomeamos (professado que 

for) ao dito Reverendo Vigário Manuel de Jesus Maria, por Comissário da dita Ordem 

Terceira, com aquele poder, que lhe é devido: e lhe rogamos em o Senhor, que zele 

muito a que aos moribundos Irmãos, ou Confrades lhes não falte o conferir se lhes a 

indulgência plenária, concedida para o artigo da morte, aos quais poderá qualquer 

sacerdote confessar, ainda não sendo conferir: guardando assim nisto, como na 

Recepção dos Hábitos, e Bentinhos, aquela forma, que para tais coisas está disposta 

pela Sé apostólica. [...] Convento das Mercês da Cidade de São Luís do Maranhão aos 

vinte e cinco de Agosto de mil setecentos e setenta e cinco, e da deserção de Maria 

Santíssima, Revelação e fundação da Nossa Sagrada Religião quinhentos e cinqüenta 

e sete [...] Frei Joaquim dos Santos do Rosário (Documentos avulsos da Capitania de 

Minas Gerais, 1782, cx. 1118, doc. 94, p. 5-7) 

 

Como ressalta a autora, Jesus Maria pedia permissão para levantar a Ordem Terceira da 

Senhora das Mercês e Arquiconfraria com estatutos e compromissos, para 

 

[...] nela se poder admitir a receber e professar o Hábito de terceiro escapulário e 

bentinhos de Nossa Senhora das Mercês, a qualquer pessoa católica que devotamente 

o pedir [...] e depois de ereta a dita Ordem, pode a Mesa nomear vices-comissários e 

os mais que constam do requerimento (Documentos avulsos da Capitania de Minas 

Gerais, 1782, cx. 118, doc. 94, p. 5-7).  

 

Além da concessão de Frei Joaquim, o vigário afirmava ter alcançado provisão do 

ordinário de lugar para a ereção de uma Irmandade da mesma Senhora. O local escolhido para 

a instalação foi a capela de Nossa Senhora das Mercês, filial da Matriz do Mártir São Manuel 

dos Sertões, custeada pelos religiosos e moradores da localidade. Como destaca Castro (2010) 

dizia ainda o suplicante: 

 



173 

 

[...] Nela se administra o Pasto Espiritual, e porque o Suplicante tem notícia do grande 

Tesouro de Indulgências, as graças concedidas às Ordens Terceiras, e Confrarias de 

Nossa Senhora das Mercês, Redenção de cativos, e como neste Bispado não há Ordem 

alguma terceira de Nossa Senhora das Mercês, recorre o Suplicante a Vossa 

Reverendíssima para que se digne conceder ao Suplicante Comissão, e faculdade 

necessária para levantar na dita Capela Ordem Terceira da mesma Senhora, e 

Arquiconfraria (Documentos avulsos da Capitania de Minas Gerais, 1782, cx. 1118, 

doc. 94, p. 4-5). 

 

 Apesar da insistência, o Padre Manoel de Jesus Maria enfrentou dificuldades no processo 

de ereção da confraria. Pareceres contrários foram emitidos e o sacerdote continuou buscando 

a autorização. Em 6 de agosto de 1784, Tomás Antônio Gonzaga, juiz dos Feitos da Real 

Fazenda, emitiu parecer para a Coroa sobre a petição de instituição da Confraria de Nossa 

Senhora das Mercês60. Gonzaga afirmou no documento que as ordens para estabelecer 

Irmandades ou Ordens Terceiras não estavam sendo de utilidade "nestes países, pois que os 

seus moradores, arrastados de um zelo indiscreto, correm a fazer nelas avultadas despesas, 

deixando ao desamparo o culto divino das Matrizes, que o direito e a razão exigem" (CASTRO, 

2010, p.137). Apesar do argumento, concluiu-se que o assunto era "coisa de mera graça que a 

soberana podia conceder sem ofensa alguma” (CASTRO, 2010, p.137). O processo foi longo e 

Padre Manoel chegou a buscar apoio do Governador da Capitania61. Quatro anos depois, já em 

20 de março de 1788, o governador de Minas Gerais, Luís da Cunha Menezes, enviou carta 

para D. Maria I informando com o seu parecer sobre uma petição do padre Manuel de Jesus 

Maria, que pretendia instituir uma Irmandade em honra de Nossa Senhora das Mercês. 

Concluímos que, passados sete anos, o desejo do pároco de instituir confraria apresentado em 

1781, não havia ainda se concretizado. A sugestão de Menezes foi como se segue: 

 

[...] que Vossa Majestade lhe permita a criação e instituição de uma Irmandade de 

Nossa Senhora das Mercês em sua mesma Igreja, pela faculdade que para isso o teve 

por patente do Comissário Geral do Maranhão e Grão-Pará (Documentos avulsos da 

Capitania de Minas Gerais, 1788, cx. 128, doc. 33). 

 

Castro (2010) ressalta que apesar do Padre Manoel de Jesus Maria ter se declarado irmão 

terceiro da Ordem de Nossa Senhora das Mercês, quatro anos antes de sua morte em testamento, 

não foram localizados documentos que comprovem que Padre Manuel de Jesus Maria tenha 

obtido êxito de criá-la com sede na Capela de Nossa Senhora das Mercês. Apesar dos nossos 

 
60 Parecer de Tomás António Gonzaga, juiz dos Feitos da Real Fazenda, sobre a petição de Manuel de Jesus Maria, 

que pretendia instituir uma confraria de Nossa Senhora das Mercês, na capela da mesma Senhora, filial da Matriz 

do Mártir São Manuel. AHU – Cx.: 122, Doc.: 10. (1784) 
61 Carta de Luís da Cunha Menezes, governador de Minas Gerais, para a D. Maria I, informando com o seu parecer 

sobre uma petição do pe. Manuel de Jesus Maria, vigário colado da Igreja do Mártir São Manuel, situada nos 

sertões do rio Xopotó e do Peixe, que pretendia instituir uma Irmandade em honra de Nossa Senhora das Mercês. 

AHU – Cx.: 128, Doc.: 33. (1788) 



174 

 

esforços, não localizamos documentação relativa a essa irmandade, ao contrário da Irmandade 

de Nossa Senhora das Dores, vinculada à Paróquia e Freguesia de São Manoel do Rio Pomba, 

cuja ampla documentação vem sendo estudada por alguns pesquisadores citados no tópico 

anterior. 

Independente da constituição de irmandade, a referida capela, hoje Matriz de Nossa 

Senhora das Mercês, guarda duas esculturas religiosas com a representação mercedária. Essas 

são as duas imagens mais antigas desta capela e encontram-se preservadas em seus locais de 

origem, permitindo seu estudo e viabilizando contribuições relevantes para a compreensão da 

imaginária instalada nas capelas da Freguesia. 

A primeira é uma imagem em menor escala, considerada uma escultura de devoção 

doméstica, termo que temos empregado neste estudo ao nos referirmos às esculturas de devoção 

particular que eram instaladas em oratórios ou ermidas pertencentes aos ambientes domésticos. 

Por distinção cronológica, também é mencionada, em alguns documentos mais recentes, como 

a ‘imagem primitiva’, em alusão à sua instalação em momento histórico anterior em relação à 

época de instalação da segunda imagem que também analisaremos futuramente. Não foi 

possível confirmar a datação dessa imagem na documentação remanescente, mas de forma 

indireta, é possível mensurar que ela foi produzida aproximadamente do ano de 1770, visto que 

este ano se integra documentalmente ao período de instalação da Capela de Nossa Senhora das 

Mercês. 

A segunda escultura, de mesma iconografia, é uma imagem de vulto, expressão utilizada 

na documentação colonial para referir-se às imagens de maiores dimensões e pertencente ao 

universo retabular. Esse termo está intimamente relacionado à funcionalidade da imagem, 

designando as esculturas religiosas com a representação dos oragos e que se destinam ao trono 

ou nicho central do retábulo das matrizes e/ou capelas vinculadas a elas. Essas imagens também 

podem ser consideradas de ‘imagens de culto’, visto que são produzidas para o culto coletivo, 

como exploramos mais acuradamente no início deste capítulo. No caso dessa imagem, existem 

estudos com atribuição de autoria à oficina designada como “Oficina do Mestre Piranga”, que 

foi coordenada pelos entalhadores José e Antônio de Meirelles Pinto, sendo datada como uma 

obra de transição do século XVIII para o século XIX.62 

 

 

 
62 Conforme RAMOS, Adriano. Considerações sobre a obra escultórica de Mestre Piranga. Imagem Brasileira, 

n. 6, p. 151-159, 2011; também mencionado em RAMOS, Adriano. O entalhador Luiz Pinheiro: um ilustre 

desconhecido da arte escultórica no barroco mineiro. Boletim do Ceib, v. 22, n. 70, p. 01-06, 2018.  



175 

 

3.4.1 – A imagem primitiva: 

 

A Igreja Matriz de Nossa Senhora das Mercês possui um significativo acervo de 

imaginária do século XVIII e XIX. Entre as mais antigas encontram-se as duas representações 

citadas anteriormente. A imagem primitiva (Fig. 46) pode ser descrita formalmente como uma 

escultura em madeira policromada e dourada, representando uma figura feminina em postura 

hierática, boca pequena, nariz afilado e cabeleira longa e bipartida com caimento posterior aos 

ombros, olhos esculpidos e pintados, com os braços parcialmente flexionados com os cotovelos 

junto ao corpo e antebraços curtos e estendidos, além de mãos grandes e entreabertas. É possível 

aventar, pela posição e forma das mãos que a imagem poderia segurar, em outros tempos, algum 

objeto. É provável que esses elementos seriam os bentinhos, pequenos escapulários com o 

brasão mercedário, como identificado em outras imagens de Nossa Senhora das Mercês 

(CUNHA, 1993, p.28). 

 

 

 

(Fig. 46 (A) e (B)) Vista frontal e lateral da imagem de Nossa Senhora das Mercês. Acervo da Igreja Matriz de 

Nossa Senhora das Mercês. Foto: André Colombo. 

 

 

Nessa representação, a Virgem das Mercês veste uma túnica clara, acinturada 

exageradamente no alto do tronco, a dois terços de sua altura total. A posição do cinto difere 

radicalmente, em termos de proporções, daquelas recorrentemente usadas nas imagens de talha 



176 

 

mais erudita. A túnica apresenta também elementos decorativos, em cor dourada, nas bordas e 

pequenos elementos fitomorfos. A marcação do cordão dourado na cintura causa um 

alongamento na parte inferior do corpo e uma compressão da parte superior. Apresenta um 

escapulário azul, com elemento decorativo pouco definido e na cor dourada ao centro. O 

escapulário apresenta pequena dobra na parte inferior direita, pequeno elemento que talvez 

indique uma singela movimentação. Os ombros estão cobertos por um manto, que cobre a parte 

posterior da imagem, tendo a parte interna vermelha e a parte externa azul, com estrelas e 

contornos dourados. A base tem formato quadrado, com cortes angulosos nos cantos e cor 

escura. 

 

 

 

(Fig. 47 (A) e (B)) Vista frontal e posterior da imagem de Nossa Senhora das Mercês. Acervo da Igreja Matriz 

de Nossa Senhora das Mercês. 0,73 x 0,24 x 0,17m. Foto: André Colombo. 

 

Além da “desproporção anatômica”, evidenciada pelo corpo alongado e a as mãos 

avantajadas, considerando os padrões clássicos e os cânones de composição escultórica clássica 



177 

 

que eram desejados e aplicados (com maior ou menor virtuose) nas imagens ditas ‘eruditas’, 

destacam-se, nesta escultura, algumas características intrigantes. A primeira grande 

característica é a representação da cabeleira, relativamente avolumada e disposta em grandes 

mechas de cabelos lisos, que parece remeter a um padrão fenotípico indígena. Esse elemento, 

embora pouco aceito pela historiografia tradicional, é encontrado e apontado em alguns estudos 

como características das esculturas missioneiras, tanto na América Portuguesa quanto 

Espanhola, onde não somente a mão de obra indígena foi utilizada na produção de imaginária 

como ocorreram apropriações estéticas dos biotipos dos povos originários (TREVISAN, 1978; 

MARTINS; 2010, BACHETTINI, 2016.). A cabeleira, aliás, possui semelhança formal (se 

pensarmos em termos tipológicos) com a Virgem da Conceição das reduções dos ‘Sete Povos 

das Missões’ do Rio Grande do Sul, atualmente salvaguardada no Museu Histórico Júlio de 

Castillhos (Fig. 48). 

 

 

 

(Fig. 48) Nossa Senhora da Conceição. Séc. XVIII. Museu Histórico Júlio de Castilhos. Porto Alegre. 

Fonte: Wikimedia Commons 



178 

 

Na região das Minas Gerais, conforme Costa (2009), as regras para a produção de 

imagens não foram tão rígidas quanto no litoral. Por isso, a principal característica é a 

diversidade e a ausência de uma rigidez formal. Em relação ao segundo aspecto, a rigidez formal 

seria a relativa liberdade do artífice em representar os santos da forma que melhor lhe conviesse, 

embora essa ‘conveniência’ estivesse submetida a esquemas formais já previamente 

estabelecidos pelo encomendante e pela autoridade da Igreja, nos termos do decoro da 

representação. Segundo Fabrino (2012), a produção de esculturas tem como característica a 

capacidade de absorver traços das fisionomias das comunidades locais. Brandão (2011) defende 

que as imagens sacras também recebem influência das convenções sociais a que estavam 

submetidas, impactando na forma como eram representadas e como se desejava que elas fossem 

compreendidas. 

 

3.4.2 – A imagem de culto/retabular/ou de vulto: 

 

Como apontamos inicialmente a segunda escultura com a mesma temática iconográfica 

existente na igreja citada é uma ‘imagem de vulto’, expressão utilizada na documentação de 

época para referir-se às imagens de maiores dimensões., diferentemente da imagem anterior, 

que ao que parece, pode ter sido uma imagem destinada ao culto privado e ou à atividade 

missioneira, antes de ser entronizada na primeira capela.   

Sobre essa escultura não foram encontrados documentos relativos à sua encomenda, 

produção e data de inserção na Capela. Adriano Ramos e Célio Macedo Alves desenvolveram 

estudos comparativos que os levaram a atribuir sua autoria à oficina designada como “Oficina 

do Mestre Piranga”, coordenada pelos entalhadores José de Meirelles Pinto e Antônio de 

Meirelles Pinto (RAMOS, 2013, ALVES, 2013). Em termos de datação, a partir dos 

documentos existentes sobre a atuação desses entalhadores na Freguesia de Rio Pomba os 

pesquisadores a identificam como uma escultura do último quartel do século XVIII, o que 

coincide com o momento de ampliação da Capela de Nossa Senhora das Mercês e as 

transformações significativas que ocorreram naquele núcleo de povoamento. 

Aqui, Nossa Senhora das Mercês (Fig. 49) é representada em pé com os braços abertos, 

vestindo uma túnica em cor clara, presa na altura da cintura por cinto dourado e um manto sobre 

os ombros, também em cor clara, com bordas douradas. Na parte frontal, o manto é ornado com 

elementos fitomorfos dourados que não são originais da obra, visto que a imagem passou por 

processo de remoção integral da policromia original e recebendo nova policromia, de padrão 



179 

 

eclético, em um estabelecimento de venda e reforma de arte sacra, no Rio de Janeiro, na 

primeira metade do século XX63. 

 

 

 

(Fig. 49 (A) e (B)) Imagem de Nossa Senhora das Mercês. Vista frontal e posterior. Foto do autor. 

 

A figura feminina tem o rosto simétrico, assim como os ombros apresentam-se muito 

largos, efeito ampliado pela posição dos braços que se encontram estendidos. Os olhos são de 

vidro e colocados bastante afastados. A cabeleira é configurada em duas mechas bastante 

onduladas e caídas lateralmente sobre os ombros, com mais quatro caídas sobre as costas. 

Possui uma base com a presença de nuvens e três querubins e base de sustentação oitavada sem 

a presença de legenda ou inscrições. Embora a imagem tenha passado por muitas intervenções, 

fragmentos da policromia original, detectados durante processo de restauração, confirmam que 

as camadas subjacentes também eram de cores claras (PASSOS, 2022). Iconograficamente, 

ambas as esculturas são representações de Nossa Senhora das Mercês, cuja identificação se dá 

 
63 Embora essa intervenção não tenha sido devidamente datada há referências escritas, sem datação, ao envio da 

imagem pela Estação Ferroviária local ao Rio de Janeiro para ser repintada. Também foi afixada na imagem uma 

placa metálica da “A Luneta de Ouro”, casa comercial em atuação naquela cidade até a primeira metade do século 

XX. 



180 

 

entre outros elementos, pela presença do escudo da ordem dos mercedários, inserida no 

escapulário (Fig. 50). 

 

 

 

(Fig. 50) Detalhe do medalhão escudo. Imagem de Nossa Senhora das Mercês. Vista frontal e posterior. Foto do 

autor. 

 

Nossa Senhora das Mercês é um dos títulos da Virgem Maria já presente na Europa do 

século XIII em diante, mas muito popularizado após o Concílio de Trento. A origem do título 

é mais antiga e se deu em 1218, quando São Pedro Nolasco, São Raimundo do Penaforte e o 

Rei Dom Jaime I da Espanha teriam tido o mesmo sonho com a Virgem Maria. Segundo a 

tradição deste culto mariológico, em um sonho, Maria teria pedido para que eles fundassem 

uma Ordem Religiosa que tivesse como objetivo libertar os cristãos escravizados pelos 

muçulmanos. Na época, os muçulmanos tinham invadido parte da Península Ibérica, prendendo 

e escravizando inúmeros cristãos. A Ordem criada por São Pedro Nolasco passou a se chamar 

Ordem dos Mercedários em homenagem a Nossa Senhora das Mercês. A confirmação pontifícia 

da Ordem se deu através da Bula Devotionis vestrae, em 17 de janeiro de 1235, em Perugia, 

pelo Papa Gregório IX que incorporou canonicamente a nova Ordem na Igreja universal. 

Durante a reforma das ordens religiosas, por ocasião do Concílio de Trento, a devoção ganhou 

novo impulso, expandindo-se para as terras colonizadas pelos reinos ibéricos. 

A origem da representação de Nossa Senhora das Mercês, como conhecemos, é a mesma 

de Nossa Senhora da Misericórdia, cuja origem iconográfica está em outro título mariano muito 

antigo, a de Nossa Senhora do Manto. O manto representava a proteção, mas sua simbologia 

remete à tradição clássica, não sendo algo específico à história da Virgem. Sua simbologia era 

adequada aos interesses dos mercedários que buscavam o alívio dos fiéis escravizados 

(TEIXEIRA, 2017, p. 82). Mas esse esquema ou composição iconográfica tem raízes muito 

antigas.  



181 

 

Cesare Ripa descreve a Alegoria da Misericórdia na sua Iconologia. Nela, o tema da 

Misericórdia já está claramente associado às representações das virtudes cristãs. Ripa indica 

que a Misericórdia era representada por uma mulher de pele branca com olhos grandes e o nariz 

um tanto aquilino, com uma guirlanda de oliveira na cabeça, caminhando de braços abertos e 

segurando na mão um ramo de cedro com frutos (RIPA, 1645, p. 406)64. Citando São João 

Damasceno, doutor da Igreja que dedicou-se a defender que Maria era o canal para alcançar a 

misericórdia de Deus, Ripa descreve que a virtude da Misericórdia é ‘uma afeição da alma, 

semelhante à piedade, para com a desgraça alheia’65 (RIPA, 1645, p. 406 – tradução nossa).  

Citando ainda Aristóteles (384 a.C e 322 a. C) e o humanista renascentista italiano Giovan 

Pietro Valeriano (1477-1558) o iconólogo traz referencias que embasam e explicam as 

referências da tradição da representação dessa virtude. Para Ripa, “estar de braços abertos 

mostra que a Misericórdia de Cristo é como o Rei Jesus dentro de nós, que é a verdadeira 

Misericórdia de Cristo, que está sempre pronto para nos receber de braços abertos para nos 

abraçar, para acolher nossas orações e para se lembrar de nós”66 (RIPA, 1645, p. 406 – tradução 

nossa). 

As ordens franciscanas, carmelitas, dominicanas, trinitárias e mercedárias foram algumas 

das que recorreram à utilização da iconografia da Virgem do Manto para formarem seus ciclos 

iconográficos específicos.67Apesar da representação do manto ser antiga, tanto na tradição 

clássica quanto dentro do próprio culto cristão, foi o texto de um religioso, Cesário de 

Heisterbach (1180-1240), o responsável pela difusão do culto a Nossa Senhora do Manto e sua 

apropriação por diversas ordens religiosas (SILVA, 2012, p. 177).  

Segundo Vitor Serrão (2015) o interesse da solução iconográfica tomada, em que se 

mostra a Virgem Maria com o manto aberto e suspenso por anjos, abrigando e protegendo 

representantes de todas as classes sociais, é uma recriação, a partir do velho culto das Confrarias 

do Espírito Santo, patentes em muitas cidades e vilas portuguesas no fim da Idade Média, e das 

representações da Imaculada Conceição. O autor destaca que, ainda que haja coincidências de 

 
64 Conforme Ripa (1645): D’ Onnadicarnagionebianca, haueràgliocchigroffi. &ililnafoalquanto aqui lino, 

convnaghirlanda d'oliua in capo, tan-doconlebraccia aperte, màtengaconla de Ara, mano vn ramo di cedro 

conilfrutto (RIPA, 1645, p. 406 – tradução nossa). 
65Mifericordiaèvnaffettodell'animo com paffioncuoleverſol'altrui male, come dice S. GiouanniDamafceno lib.2. 

cap.24. (RIPA, 1645, p. 406). 
66Loftareconlebraccia aperte, dinotachela Mifericordiaè à guiſadi Giefu Chriſto Re dentornoftro, ch'èla vera 

Mifericordia, conprontezzac'aſpettaſempreconlebraccia aperte, per abbracciarmitti(RIPA, 1645, p. 406). 
67SERRÃO, Vitor. Iconografia da Mater Omnium na arte portuguesa: do culto do Espírito Santo ao de 

“Nossa Senhora da Misericórdia” (séculos XVI-XVIII). Texto online: https://www. cepese. 

pt/portal/pt/publicacoes/obras/a-misericordia-de-vila-real-e-as-misericordias-nomundo-de-expressao-

portuguesa/iconografia-da-mater-omnium-naarte-portuguesa-do-culto-do-espirito-santo-ao-de-nossa-senhora-

damisericordia-seculos-xvi-xviii (consultado em 15-06-25), 2015. 



182 

 

representação com outras opções da Virgem do Manto que se encontram na arte francesa e 

italiana dos séculos XIV e XV, o que ocorreu foi de uma verdadeira sobreposição da temática, 

servindo interesses nacionais e uma elaborada estratégia imperial portuguesa, além da própria 

influência franciscana (SERRÃO, 2015). 

 

 

 

 

 

 

 

 

A origem da devoção a Nossa Senhora das Mercês está ligada à libertação de cristãos 

cativos, o que demonstra a sua atuação na defesa dos oprimidos e na demonstração da 

misericórdia divina para com aqueles que sofrem. Do ponto de vista teológico, o culto a Nossa 

Senhora das Mercês está intimamente relacionado à teologia da misericórdia pois esta é uma 

invocação de Maria que enfatiza a sua função como mediadora da misericórdia divina. Neste 

sentido ela é vista como intercessora para que Deus exerça sua misericórdia sobre os homens. 

É também um modelo de misericórdia, pois ela se entrega a Deus e aceita a vontade divina. Sua 

devoção está relacionada à promessa de misericórdia na redenção dos Cativos. 

(Fig. 51) Apropriações do esquema iconográfico de 

Nossa Senhora do Manto. Fonte: LUCÍA GÓMEZ-

CHACÓN, Diana (2014): "Virgen de la 

Misericordia", Base de datos digital de Iconografía 

Medieval. Universidad Complutense de Madrid.  

(Fig. 52) A Virgem da Misericórdia nas 

diversas ordens religiosas. Fonte:  LUCÍA 

GÓMEZ-CHACÓN, Diana (2014): "Virgen de 

la Misericordia", Base de datos digital de 

Iconografía Medieval. Universidad 

Complutense de Madrid. 



183 

 

A devoção à Nossa Senhora da Misericórdia se torna mais popularmente difundida na 

Europa dos fins da Idade Média. Abrindo seu manto protetor, a Virgem abriga os suplicantes e 

necessitados. Como demonstramos, o tema ‘manto protetor’ remonta aos primórdios do 

Cristianismo e transforma-se, ao longo do tempo, em símbolos de adoção e do casamento. [...] 

Iconograficamente, a Virgem das Mercês apresenta-se vestida com um hábito branco, ósculo 

no peito e pode apresentar um grilhete (anel de ferro) nas mãos (SANTOS, 1986, [s.p.]). Coelho 

& Quites ressalta que embora essa seja uma devoção muito antiga, ela não foi referida por Reau, 

que trata apenas da Nossa Senhora da Misericórdia, ou Nossa Senhora do Manto, informando 

que ela é venerada desde a Idade Média, sendo representada com um grande manto, sob o qual 

abriga personagens da nobreza e da Igreja, sempre em tamanho pequeno em relação à Maria. 

Sobre essa iconografia as autoras consideram que há, tanto na Europa quanto na América 

Latina, uma fusão dessa representação com a de Nossa Senhora das Mercês. Os vários nomes 

de Mercês, Misericórdia e Manto significam graça, benefício, proteção e favor de libertar os 

prisioneiros (DE VASCONCELOS COELHO & QUITES, 2009, p.198). 

 

 

 

 

 

 

 

(Fig. 53) Representação 

escultórica “La Virgen de 

laMisericordia". Fonte: 

https://www.ucm.es/bdicono

grafiamedieval/virgen-de-

misericordia 

(Fig. 54) Nossa Senhora das Mercês. 

Pernambuco. Séc. XVIII. Fonte: 

https://www.galeriaalphaville.com.br/leiloes/21

2/lote/114 



184 

 

A presença da devoção a Nossa Senhora das Mercês no Brasil Colônia relaciona 

diretamente com a colonização e a escravização. O significado da palavra Mercê, no português 

arcaico, de onde provém a expressão “Mercês”, era “favor, graça, benesse”68. Esse substantivo, 

antecedido do pronome possessivo ‘Vossa’, cristalizou-se, adquirindo um novo significado e 

tornando-se uma forma de tratamento específica para o Rei. Mais tarde, esse pronome estendeu-

se a fidalgos que queriam o mesmo tratamento e continuou alargando-se a todas as classes 

sociais (NASCENTES, 1956, s/p.).  

Neste sentido, a relação de devoção estabelecida com Nossa Senhora, sob o título de 

Mercês, reforça a concepção tridentina de intercessora daqueles que desejavam a libertação da 

escravidão. Assim, Nossa Senhora das Mercês tornou-se, para os cativos, a medianeira que 

poderia libertá-los da escravidão. As vestes em tons claros simbolizam a pureza de coração da 

Virgem Maria. Os detalhes em dourado significam que esta mulher é uma figura divina e que 

está na glória de Deus. O escapulário de Nossa Senhora das Mercês é um distintivo da Ordem 

dos Mercedários mas que com o passar do tempo passou a ser tratado como um símbolo de 

proteção e crença na promessa de misericórdia e salvação para aqueles que se colocassem em 

obediência aos votos preconizados pela Ordem (DE VASCONCELOS COELHO & QUITES, 

2009, p.198).69 

A cruz vermelha, presente no escapulário (presente apenas na segunda imagem) é o 

símbolo da aliança da Virgem intercessora com o Cristo Salvador. Nossa Senhora das Mercês 

foi difundida como aquela que seria capaz de levar ao salvador o clamor pela libertação de todo 

tipo de escravidão. O escudo da Ordem das Mercês, que teria sido um presente ofertado à ordem 

pelo Rei Dom Jaime I de Aragão e o bispo Dom Berenguer de Palou, simboliza os títulos 

atribuídos a Ordem das Mercês: Real, Celeste e Militar de Nossa Senhora das Mercês. Pensando 

na heráldica do escudo, a cor vermelha presente no escudo significa martírio e caridade, o 

dourado a nobreza e benignidade e о branco - ou prata - a pureza e a virgindade de Maria. O 

modelo de cruz utilizado é a Cruz da catedral de Barcelona, também chamada de cruz templária 

e é comum na iconografia mercedária e também presente na heráldica do Reino de Aragão 

(especialmente o conjunto de barras vermelhas e amarelas, representam a proteção real, além 

 
68 A definição aqui demonstrada pode ser verificada no Vocabulário Portuguez e Latino do Pe. Raphael Bluteau, 

no segundo tomo da edição de 1789, na altura da pág. 75. Ver: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua 

portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes 

Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa: Officina Simão Thaddeo Ferreira. 1789. Disponível 

em: https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/5413 
69 DE VASCONCELOS COELHO, Beatriz Ramos; QUITES, Maria Regina Emery. Nossa Senhora das Mercês 

de São Gonçalo do Rio Abaixo: características iconográficas, técnicas e estilísticas. Imagem Brasileira, n. 4, p. 

197-202, 2009. 



185 

 

de ser o símbolo do martírio). Interessante notar, contudo, que o escudo não ocorre na primeira 

imagem, já na segunda imagem analisada, há uma simplificação do escudo, aparecendo apenas 

a cruz templária.70 

Embora tratem de representações do mesmo título de Nossa Senhora, ou seja, ambas as 

esculturas representando Nossa Senhora das Mercês, as duas imagens possuem diferenças que 

permitem aventar hipóteses sobre o processo de sua inserção na Capela de Nossa Senhora das 

Mercês, filiada à Igreja Matriz e cabeça da Freguesia de São Manoel do Rio Pomba no final do 

século XVIII. As imagens diferem no tratamento escultórico como variação das proporções e 

posturas, mas é no aspecto de suas dimensões que se evidencia as suas diferentes funções. 

Enquanto a primeira, menos esmerada tecnicamente, constitui-se certamente de uma imagem 

de devoção particular, ainda que tenha servido, em algum momento, de imagem missioneira e 

de culto coletivo. A segunda imagem, por sua vez, reúne características de uma imagem de 

culto público e oficial, caracterizadas pelo seu grande porte e parte posterior planificada e 

menos elaborada, características engendraram a tipologia das imagens retabulares (DE 

OLIVEIRA, 2005, p. 141)71. 

A inserção dessa devoção, comprovada por essas imagens e pelo culto que se estabeleceu 

na localidade, nos leva a considerar o caráter político-teológico dessa introdução, com funções 

específicas no âmbito do projeto colonizador. Os diferentes grupos sociais do período colonial 

aderiam, com rígido controle político-religioso, às agremiações específicas. Os homens brancos 

se assentavam nas irmandades do Santíssimo Sacramento, Nossa Senhora da Conceição, São 

Miguel e Almas e Bom Jesus dos Passos. Em meados do XVIII, surgiriam as Ordens Terceiras 

de São Francisco de Assis e Nossa Senhora do Carmo, que também atraíam as “elites” locais. 

Os negros se associavam às Irmandades de Nossa Senhora do Rosário, São Benedito e Santa 

 
70 MÂLE, Émile. El arte religioso de la Contrarreforma: estudios sobre la iconografía del final del siglo XVI 

y de los siglos XVII e XVIII. Tradução Ana Maria Guasch. Madri: Ediciones Encuentro, 2001. 
71 DE OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro. A imaginária religiosa em Minas Gerais. Barroco. N.19. p. 163, 

2005. 



186 

 

Efigênia, já os pardos se associavam a São Gonçalo, Nossa Senhora da Boa Morte e São José, 

enquanto os crioulos72 à Irmandade de Nossa Senhora das Mercês (SALLES, 1963)73. 

O controle do acesso dos indivíduos pela Coroa Portuguesa, à qual estava assegurado o 

poder de aprovar os compromissos das irmandades, fazia dessas agremiações instrumentos de 

controle social, baseado em princípios teológicos. E esse sentido político e teológico estava 

intrinsecamente ligado à realidade da escravidão. A raiz teológica do culto a Nossa Senhora das 

Mercês está na promessa de misericórdia e libertação. Inicialmente a Ordem dos Mercedários 

era dedicada à libertação de cristãos cativos por muçulmanos e com o passar do tempo essa 

atribuição foi ampliando sua atuação. Assim, teologicamente, Nossa Senhora das Mercês era 

vista como a ‘Mãe da misericórdia’, aquela que intercede pela liberdade.  

Para os escravizados, a devoção a Nossa Senhora das Mercês representava uma fonte de 

consolo e esperança, no contexto de profunda opressão. A imagem da Virgem que liberta 

prisioneiros oferecia uma perspectiva de intervenção divina e de um futuro de alívio para suas 

dores e sofrimentos. Ela era vista como protetora daqueles que viviam as agruras do cativeiro, 

prometendo redenção, tanto física quanto espiritual. Assim as autoridades coloniais e 

eclesiásticas podiam canalizar as aspirações de liberdade dos escravizados para um plano 

espiritual, evitando revoltas e mantendo o sistema escravista.  

A promessa de libertação na vida após a morte, ou de ‘mercês’ divinas em vida, ajudava 

a legitimar, ainda que indiretamente, a escravidão imposta. Assim estava constituído claramente 

o sentido político e religioso enquanto ferramenta de controle social, pois apesar do apelo 

libertador, no Brasil colonial, ela sempre foi apropriada pelas estruturas do poder colonial. As 

irmandades dedicadas à Nossa Senhora das Mercês, muitas delas congregando escravizados, 

negros libertos ou mestiços, eram incentivadas pela Coroa e pela Igreja também por sua 

utilidade no controle social e manutenção da ordem.  

 
72 Importante destacar que o termo ‘crioulo’, no sentido empregado, se refere a uma identificação racial, mas 

sobretudo social. De acordo com a sessão de História Luso-Brasileira do Arquivo Nacional, o ‘crioulo’ seria um 

[...] Termo que designava os escravizados nascidos no Brasil e, em alguns casos, os cativos originados de outras 

colônias portuguesas. De origem portuguesa, crioulo é derivado da palavra “crea”, como era escrita a palavra 

“cria”, ou seja, pessoas criadas na terra. Antônio Moraes Silva, em seu Diccionario da língua portugueza, 

publicado em 1813, registrou o termo crioulo empregado ao escravizado que nascia em casa do senhor; 

significando também o animal, cria, que nascia “em nosso poder”. O sentido dado a “crioulo” era menos uma 

exclusividade do negro “nacional” do que um designativo social “de cor” aplicado aos descendentes de 

escravizados, mas que também podia ser atribuído àqueles escravizados vindos de uma parte da África. Nesse 

sentido, era usual o nome do escravizado estar seguido do adjetivo “crioulo”, da nação a que pertencia ou do porto 

do qual fora embarcado para as terras americanas, a exemplo de João crioulo Angola. Disponível em: 

https://historialuso.an.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=6115:crioulo&catid=2071&Ite

mid=121 
73 SALLES, Fritz Teixeira de. Associações Religiosas no Ciclo do Ouro. Belo Horizonte: UFMG, 1963, p. 137. 



187 

 

O incentivo à devoção, enquanto prática, tinha por objetivo manter os súditos na fé 

católica, combatendo as práticas consideradas pagãs. O culto às imagens e a participação em 

irmandades eram formas de fortalecer a presença e a influência da Igreja Católica no cotidiano 

dos colonizados. A Coroa Portuguesa, ao exercer o controle desde a ereção até o funcionamento 

dessas irmandades, garantia que elas não se tornassem focos de subversão. Além de fortalecer 

a Igreja, se fortalecia também o poder real e a obediência dos súditos. 

Para os grupos oprimidos pela escravização, a devoção a Nossa Senhora das Mercês 

também tinha um sentido político interno de construção de identidade e solidariedade que foi 

favorável à consolidação do projeto colonial. As irmandades permitiam que escravizados e 

libertos se organizassem, praticassem sua fé, e até mesmo buscassem formas de auxílio mútuo 

e, em alguns raros casos, o alforria de irmãos através da caridade da irmandade. Essas 

organizações, mesmo sob o olhar atento das autoridades, representavam um espaço de 

esperança e de autonomia relativa. Portanto, podemos concluir que a devoção e culto a Nossa 

Senhora das Mercês conjugava a dimensão teológica da libertação e da misericórdia com as 

necessidades políticas de controle social e de manutenção da ordem na sociedade escravista. 

Para os cativos, representava uma fonte de esperança espiritual e material diante da realidade 

das condições a eles impostas pela força do poder colonial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



188 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A Freguesia de São Manoel do Rio Pomba foi criada a partir de um aldeamento indígena, 

durante a vigência da Lei do Diretório dos Índios, legislação que foi um prenúncio da expulsão 

dos Jesuítas do Brasil, já que previa a retirada da administração e controle dos indígenas dos 

religiosos. O recurso do aldeamento, criado pelos inacianos, continuou sendo utilizado pela 

Coroa Portuguesa, sob a designação de “aldeamentos régios”, que, por força da nova legislação 

estabelecia que estes espaços deveriam estar sobre a administração temporal, o que de fato não 

ocorreu, por diversas razões que detalhamos neste trabalho. O que constatamos nessa pesquisa 

é que na prática esses empreendimentos que tinham como objetivos a destribalização e 

desterritorialização continuaram sob controle de missionários religiosos seculares, com 

formação e grande influência inaciana. A ação missionária consistia no deslocamento, também 

chamado “descimento”, de indígenas de seus territórios para os aldeamentos para que se 

alcançasse a sedentarização dos nativos por meio do trabalho agrícola, da adoção de “costumes 

cristãos”, dentre os quais o uso da chamada língua geral e o abandono gradual dos idiomas 

nativos levavam à desejada “redução” desses povos “ao grêmio da Igreja” e como tal, “súditos 

da Coroa”.  

Esse modelo de administração dos nativos foi importante para permitir a ocupação dos 

territórios ainda inexplorados, para a reserva de mão de obra e de colonização dos indígenas. 

Deslocados das suas aldeias de origem, os indígenas eram doutrinados nos mistérios da fé 

católica, batizados com nomes cristãos e colocados à disposição da Coroa e dos colonos para 

prestação de serviços. À medida que o trabalho indígena se tornava cada vez mais essencial à 

economia colonial, acirrava-se o conflito entre colonos e a Igreja. Disputava-se não apenas o 

controle sobre a mão de obra aldeada, mas também o direito de descer os indígenas do sertão. 

A instituição do Diretório dos Índios, durante a administração pombalina, significou, além da 

prática de subjugação dos indígenas, entre outras medidas, a elevação dos aldeamentos à 

condição de povoação, vila ou freguesia. Mas a política de deportação e concentração de grupos 

indígenas continuou ao longo do século XIX, nas terras dos antigos Sertões do Leste.  

O aldeamento de indígenas obedecia, com efeito, a conveniências diversas. Ao 

estabelecerem como núcleos de produção serviam de infraestrutura para os exploradores das 

terras, de fonte de abastecimento de mantimentos, reserva de mão de obra, e especialmente de 

contingente para lutar nas guerras movidas contra outras etnias inimigas, atendendo aos 

interesses da Coroa e também aos dos moradores locais. 



189 

 

No decorrer dessa pesquisa, tínhamos o objetivo de investigar algumas questões centrais. 

A principal questão que buscamos responder foi como se deu o processo de escolha das 

invocações, e das esculturas religiosas que as representavam, no âmbito da catequese indígena 

na Freguesia de São Manoel do Rio Pomba. O reconhecimento da importância e protagonismo 

da Igreja Católica e da religiosidade cristã na colonização das colônias portuguesas é fartamente 

discutido. No entanto, o presente trabalho versa sobre uma abordagem inédita, nesse contexto, 

considerado por alguns pesquisadores como uma realidade ‘sui-generis’ (Trindade:1953, 

Santiago:1991, 2017; Paiva:2009; Castro:2010; Vieira:2024). Buscamos investigar as 

singularidades ou particularidades históricas da catequese católica na formação de uma 

Freguesia que se origina de aldeamentos indígenas.  

Antes de promover a análise das esculturas religiosas implantadas in-loco foi necessário 

compreender o sistema político e teológico em que estavam inseridas. Como ferramentas de um 

sistema que conciliava poderes e interesses, políticos e religiosos, buscamos compreender tanto 

o arcabouço normativo e as prescrições religiosas que se entrelaçaram através de um longo 

processo de negociação entre o Estado Português e a Igreja Romana, ao longo da modernidade. 

Buscamos compreender a formação da Política teológica no Império Português, o papel da 

Ordem dos Jesuítas na constituição do programa catequético implementado no Brasil Colônia, 

o sistema de representação na arte religiosa a partir do século XVI, seus princípios regentes 

como decoro, decência e conveniência na representação artística religiosa. Também 

apresentamos sucintamente os antecedentes históricos da Freguesia de São Manoel do Sertão 

do Rio Pomba entre 1718 a 1767 e os fatores que levaram à criação da Freguesia, os agentes e 

as estratégias de colonização e catequese entre 1767 e 1811.  

Investigamos as devoções implantadas e as capelas criadas na Freguesia de São Manoel 

do Sertão do Rio Pomba buscando compreender a importância dos oragos no projeto político-

religioso em questão. Este estudo foi importante para que constássemos que o regime normativo 

religioso vigente, especialmente as prescrições tridentinas, devidamente autorizado pela Coroa 

Portuguesa, pode ser caracterizado como um sistema de longa duração, visto que está alicerçado 

em estruturas que perduram por diversos séculos com poucas transformações. Essas 

constatações, no entanto, não nos impediram buscar averiguar especificidades que, apesar de 

não divergir das generalizações já alcançadas pelas pesquisas, ainda permitem inserir novos 

olhares sobre o objeto de estudo.  

O corpus de fontes analisado neste trabalho, constituído de seis imagens, sendo duas 

representações de três invocações distintas: São Manoel, Nossa Senhora das Mercês e Nossa 

Senhora das Dores, ou seja, dos oragos das três capelas mais antigas da Freguesia. Identificamos 



190 

 

que as invocações e esculturas estavam em plena consonância com o contexto político, 

teológico, iconográficos vigentes. Constatamos que o repertório de representações das 

invocações se constituiu tanto de imagens devocionais quanto as imagens de culto, como 

buscamos diferenciar no capítulo III. Como pudemos demonstrar suas inserções não são 

simultâneas, mas sequenciais. O estudo dessas seis esculturas foi capaz de demonstrar que as 

demandas da colonização exigiram uma transformação da função da imagem religiosa utilizada: 

a passagem da imagem de devoção privada para a imagem de culto público. Poderíamos apontar 

que a imagem de devoção, cuja relação é individual e doméstica, dará lugar à imagem para o 

culto, impostos em espaços compartilhados coletivamente. Algumas vezes as imagens de 

devoção privada passavam a servir-se de imagem de culto público até que estas fossem 

implantadas.   

Apesar de haver diferenças formais significativas, especialmente as dimensões, 

compreendemos que a forma está completamente a serviço da função. Enquanto nas imagens 

de devoção doméstica a composição é simplificada visto que são construídas sem muito rigor 

técnico ou erudição iconográfica elas destinavam-se à intimidade do culto nos oratórios 

domésticos, quando as imagens fossem destinadas ao culto público, era necessário a produção 

de representações mais vultuosas, com maior uso do apelo ao realismo, uso de vestes e com 

maior capacidade narrativas e cênicas. Felizmente no caso das três localidades que constituíram 

nosso recorte tanto as imagens devocionais como as imagens de culto foram preservadas, o que 

permitiu as análises empreendidas.  

Apesar das limitações do estudo, impostos pelos desafios enfrentados pela restrição 

temporal, que nos levou ao estabelecimento da seleção das três devoções mais antigas os 

resultados das análises dessas esculturas, que acreditamos que trazem contribuições para o 

campo da arte colonial, permitiram identificarmos, com o cotejamento das fontes históricas, os 

métodos de catequese das diferentes etapas da colonização da região. Quando avaliado no 

horizonte temporal mais amplo que contemple o período do vicariato do Padre Manoel de Jesus 

Maria (1767 a 1811), constatamos que houve transformações no trabalho catequético, 

especialmente a partir da percepção da forma de recepção – e rejeição – dos indígenas, alvos 

da ação catequética. A transposição do catolicismo para os novos territórios, como os sertões 

do rio Pomba, foi um grande desafio e utilizou-se da inserção de cultos e de representações 

imagéticas que fossem capazes de transmitir conceitos abstratos até então inexistentes na forma 

de vida das sociedades nativas. Com o desenvolvimento da atividade missioneira com os povos 

originários os religiosos foram levados a compreender que as imagens religiosas católicas eram 

objetos opacos, vazios dos significados que lhes imbuíam a tradição ocidental.   



191 

 

 O enfrentamento das dificuldades levou à mudança de métodos a serem adotados para a 

eficácia da ação colonizadora. Observa-se que as estratégias iniciais de ‘conversão’, através das 

quais os povos nativos deveriam ser persuadidos à adoção da religião católica foram revistas, e 

especialmente recrudescidas através de estratégias mais violentas de ‘redução’, uma postura 

mais rígida que obrigava a prática da religião oficial. Observamos que nos anos que 

antecederam a criação da Freguesia, e ainda nos primeiros anos de funcionamento daquela 

instituição religiosa, as estratégias adotadas foram o batismo em massa, o uso da estratégia de 

formação de ‘meninos pregadores’ e a tentativa malsucedida de ‘pacificação’ entre as etnias, 

através da atividade missioneira.  

Na introdução do catolicismo santoral tridentino, ‘a má recepção’ das imagens 

devocionais pelos indígenas ajudaram a moldar estratégias mais eficientes de ‘redução’ dos 

povos originários ao grêmio da Igreja, que significava naquele momento a incorporação à 

sociedade colonial. Os resultados insatisfatórios dos primeiros métodos corroboraram para a 

defesa da necessidade das arregimentações dos grupos étnicos distintos, em diferentes 

aldeamentos. Constatamos que foram utilizadas estratégias de articulação com os líderes 

indígenas, com constante uso da língua geral – ou língua brasílica - até a efetivação de 

aldeamentos dotados de escolas em igrejas e capelas para a inserção de devoções cristãs.  

Nos primeiros anos de atuação religiosa é mais constante o uso dos argumentos salvíficos, 

que usavam como fundamento a salvação das almas do paganismo, demonstra que a ação dos 

religiosos estava ainda arraigada aos métodos jesuíticos, ainda praticadas. Como ressaltamos 

até meados do século XVIII a religião católica na Colônia ainda estava sob forte influência de 

jesuitismo nas práticas do Clero e especialmente na formação do Padre Manoel de Jesus Maria. 

Com forte função pedagógica, as imagens eram consideradas instrumentos materiais capazes 

de transmitir os modelos desejados de comportamento coletivo. Pudemos apurar que as 

primeiras imagens que aportaram com os primeiros colonizadores na Freguesia de São Manoel 

do Rio Pomba eram imagens devocionais, no sentido da relação de devoção pessoal. Eram 

cultuadas em ermidas particulares ou oratórios domésticos.  

Ao longo do terceiro quartel do século XVIII as devoções pessoais foram amplificadas 

tanto para o ambiente das confrarias e irmandades leigas como das capelas ligadas ao clero 

religioso. Essas esculturas documentam a passagem do trabalho das expedições missioneiras 

iniciais, com o uso das imagens devocionais missioneiras, para o desenvolvimento da catequese 

nas escolas das igrejas e capelas dos aldeamentos, já com o uso das imagens de culto coletivo. 

Instaladas nos retábulos, palco da imagem de culto, a imagem passa a ter múltiplos destinatários 

e, como ressalta Hans Belting, destinava-se a constituir novas relações simbólicas.  



192 

 

A partir da década de 1770, após a elevação da Capela de São Manoel à condição de 

Paróquia e a colação do Padre Manoel de Jesus Maria como vigário, após as estratégias até ali 

experimentadas um conjunto de ações distintas e decorrentes das experiências anteriores foram 

tomadas. Podemos apontar a organização de aldeamentos com mistura de etnias, a deliberada 

interrupção das relações intergeracionais nos grupos étnicos, a substituição de lideranças dos 

aldeamentos, inclusive com a ‘promoção’ de caciques de etnias diferentes da etnia 

predominante no interior dos aldeamentos interétnicos, a ampliação dos templos, a inserção de 

imagens retabulares e de vulto ou seja, as imagens destinadas ao culto público e coletivo e a 

ampliação das estruturas coloniais nos aldeamentos. Entre as mudanças destaca-se 

especialmente o abandono da língua geral, resultado da proibição estabelecida pelas reformas 

pombalinas. Esse conjunto de transformações configuravam reformas administrativas, políticas 

e jurídicas importantes, características do reinado de Dom José I, radicalmente marcado pelo 

anti jesuitismo. Neste momento coincide a substituição das imagens devocionais, primitivas e 

de pequeno porte, por imagens culto, de maior vulto, de acordo com o crescimento da localidade 

e a demanda de ampliação das capelas. 

Constatamos que o processo de colonização implementado na Freguesia se caracterizou 

pela multiplicidade de grupos sociais e étnicos a serem colonizados, mas os povos indígenas 

foram os principais alvos da ação da Coroa, através da ação catequética da Igreja Católica. 

Embora a grande maioria dos povos originários estabelecidos nessa região estudada tenha sido 

dizimada ou tidos aniquilados seus modos de vida e saberes, a retomada das pesquisas sobre o 

tema demonstra que o conjunto de reações se configurou como formas diversas de resistência 

o que fez com que os catequizadores tivessem que rever e modificar as estratégias o que revela 

que esses povos não foram agentes passivos neste processo. 

Constatamos que a implantação de culto aos santos representados pelas imagens 

devocionais foi uma importante estratégia na catequese indígena no interior dos aldeamentos 

criados na Freguesia de São Manoel de Rio Pomba. Esses agrupamentos forçados de povos de 

diferentes etnias foram espaços privilegiados de alteração cultural imposta pelos colonizadores 

aos povos colonizados com o intento de alcançar a sua dominação e a tomada de seus territórios. 

As escolhas deliberadas e intencionais das devoções, implementadas através das imagens com 

representações religiosas cristãs constituíram-se como dispositivos de combate a modos de vida 

dos não cristãos, especialmente os indígenas. Ficou evidente que a implantação de culto aos 

santos representados pelas imagens devocionais foi uma importante estratégia na catequese 

indígena no interior dos aldeamentos criados na Freguesia de São Manoel de Rio Pomba. Esses 

agrupamentos forçados de povos de diferentes etnias foram espaços privilegiados de alteração 



193 

 

cultural imposta pelos colonizadores aos povos colonizados com o intento de alcançar a sua 

dominação e a tomada de seus territórios. As escolhas deliberadas e intencionais das devoções 

implementadas através das imagens com representações religiosas cristãs constituíram-se como 

dispositivos de combate a modos de vida dos não cristãos, especialmente os indígenas. 

Constatamos ainda que as experiências religiosas aí desenvolvidas, no âmbito do grande 

empreendimento de ‘conversão’ indígena ao Cristianismo não seriam sui-generis, como 

destacam os autores, mas apenas tardias. A partir do estudo das imagens devocionais aí 

inseridas para a devoção dos indígenas, constatamos que a Igreja Católica recorreu tardiamente 

à Teologia da Conversão com a retomada de apologias, estratégias e métodos atribuídos aos 

Jesuítas, àquela altura já expulsos do Brasil. O estudo das práticas religiosas, desde as 

invocações católicas escolhidas como as imagens devocionais, utilizadas no trabalho 

missionário, como as imagens de culto, utilizada no interior das reduções, ajudam a 

compreender que a colonização da região segue etapas e métodos elaborados e desenvolvidos 

pela Companhia de Jesus, utilizados também por outras ordens religiosas no Brasil Colonial, e 

também adotada em aldeamentos régios, submetidos a outro regime de administração 

estabelecido pelo Diretório mas preservando muitas características do modelo anterior. O 

investimento na formação e ordenação de padres indígenas, e o uso de religiosos como 

professores régios, a lenta aplicação de outras diretrizes previstas no diretório corroboraram 

para a permanência de modelos de colonização e catequese baseadas na teologia da conversão, 

revelando que os métodos e práticas jesuíticas se consolidaram e produziram efeitos de longa 

duração e que as mudanças normativas não foram capazes de interromper. 

Como a colonização econômica, que sempre foi regulada pelo padroado régio não 

acontece sem a colonização religiosa e cultural, a catequese e a conversão implicaram em 

grande mudança cultural. Ficou evidente que muito mais que inserir os indígenas na sociedade 

colonial, a implantação da religião católica oficial implicou em submetê-los ao controle 

exercido sobre a grande massa colonizada da sociedade colonial. Mais que a integração, essa 

submissão foi alcançada com sucesso, resultando em implicações culturais imediatas, e também 

irreversíveis e duradouras entre os povos Coropó e Coroado, principalmente onde a ação da 

Igreja foi mais forte, como na Igreja Matriz de Rio Pomba.  

A catequização como método de efetivação prática e propagação ideológica da política 

teológica vigente foi um dos elementos significativos no estabelecimento da alteração cultural 

e subjugo dos povos desses sertões à colonialidade e ao expansionismo da Cristandade, o que 

se demonstra por um absoluto apagamento destes povos nesta região específica. Ressalta-se, no 

entanto, que por contingência temporal a pesquisa não alcançou outras áreas mais distantes 



194 

 

geograficamente da sede da Freguesia, cuja colonização, inclusive com a prática de 

aldeamentos régios, foi desenvolvida mais tardiamente.  

Detectamos que nas regiões mais remotas, como a área de rio Pardo, rio Muriaé, etc, a 

colonização indígena da etnia Puri, cujas razões precisam ser melhores investigadas, teve efeito 

mais brando. Nessas áreas onde a atuação dos religiosos da Freguesia de São Manoel do Rio 

Pomba foi mais branda, por distância, por contingência de tempo e de efetivo missionário, o 

apagamento foi menor visto que tem emergido a identificação de indivíduos, movimentos de 

retomada e de busca de reconhecimento de comunidades que autodeclaram da etnia Puri. É 

preciso investigar possíveis especificidades, formas de resistência dos nativos ou diferentes 

métodos de colonização que permitiram que esses grupos, situados às bordas, que inicialmente 

não se submeteram aos aldeamentos religiosos, ou mesmo os que mais tarde foram submetidos 

aos aldeamentos de administração temporal, tivessem conseguido preservar traços de cultura e 

identidade Puri. Essas impressões iniciais podem vir a formular hipóteses para outras pesquisas. 

Pudemos constatar ao estudar as imagens sacras que elas foram, e ainda são, objetos de 

suporte material indispensáveis e centrais nas atividades católicas de catequese e nas práticas 

rituais cotidianas. E enquanto objetos rituais depositários de sentidos discursivos intencionais, 

desde suas simbologias mais amplas às suas estruturas formais mais específicas, evidenciadas 

por seus atributos, foram utilizados através do processo de conversão. Este, por sua vez, 

frequentemente atrelado ao argumento de civilização, ultimou em processos de epistemicídio. 

Os casos apontados nesse trabalho apontam que cada devoção implantada, cujo recurso material 

central era as representações visuais, servia a objetivos teológicos específicos. Entre as 

representações imagéticas, as escultóricas eram preferidas pelo seu maior realismo, alcançado 

com a tridimensionalidade entre outros recursos visuais. Enquanto suporte pedagógico e 

persuasivo de discursos teológicos e ideológicos, foram cuidadosamente escolhidas de acordo 

com cada propósito que visava alcançar. Há indícios de que as invocações eram escolhidas 

especialmente para cada traço cultural originário que se queria combater.  

Embora não tenha sido possível analisar imagens de capelas mais distantes da sede da 

Freguesia, na pesquisa documental, constatamos que algumas devoções foram priorizadas, 

como o culto a São José. A ele foram dedicadas três capelas ainda no século XVIII74, 

coincidentemente em áreas onde estavam estabelecidas aldeias de diferentes etnias. 

Levantamos a hipótese de que a representação de São José foi um instrumento de persuasão, 

 
74 Podemos citar as Capelas de São José do Paraopeba (atual Tocantins), Capela de São José do Barroso (atual 

Paula Cândido), Capela de São José do Xopotó (atual Alto Rio Doce), entre outros oratórios particulares dedicados 

ao santo, instalado em ermidas de Fazendas. 



195 

 

visual e moral muito conveniente ao processo de catequização dos indígenas. Acreditamos que 

a instalação da imagem do pai putativo de Jesus – símbolo eficaz da monogamia - no lugar mais 

alto do retábulo dessas capelas atuava favoravelmente à implantação de um modelo de 

comportamento coletivo masculino em torno das ideias de instituições moralizantes como ‘a 

fidelidade’. A representação de um santo, homem casado, vestido, trabalhador e artesão, servia-

se plenamente ao combate da poligamia, do nomadismo, da errância dos povos indígenas, aos 

quais precisava-se impor a monogamia, o sedentarismo, a circunscrição à terra demarcada, o 

aprendizado dos ofícios, etc.  

Notamos que a poligamia, traço cultural das sociedades pindorâmicas, era combatida 

primeiro pelo viés religioso e moralizante, como pelo viés político estatal, através dos 

mecanismos de coerção social que levava à obediência às normas e leis, através da 

criminalização dos comportamentos divergentes. A implantação de sua devoção atuava no 

sentido de intervir na formação de um novo comportamento moral dos povos nativos. 

Também constatamos pela documentação histórica que as ideias do colonizador sobre a 

nudez dos nativos também variavam entre a ideia religiosa ‘de pecado’ e a ideia política ‘de 

crime’. Para instrumentalizar o combate desse hábito a representação josefina também era capaz 

de atuar na mudança de costumes. Um santo completamente vestido e calçando botas, mesmo 

no clima tropical da mata mineira, era também um modelo adequado para combater o hábito da 

nudez entre os nativos. Lembremos que o Santo é uma figura bíblica cuja hagiografia religiosa 

cuidou de evidenciar sua memória como um homem trabalhador.  

E indissociável que o Santo era um modelo de comportamento muito apropriado para o 

contexto das vilas nascentes, visto a abundante quantidade de madeira e a necessária derrubada 

da mata para a transformação de um aldeamento e a consolidação de uma vila no modelo 

colonial. Relacionava-se ainda ao ensino dos ofícios e a prática das artesanias e a inserção 

desses indivíduos ao mundo do trabalho das vilas coloniais. A dinâmica do funcionamento de 

uma oficina de marcenaria era favorável ao estabelecimento de uma prática cotidiana do 

trabalho, de forma metódica em oposição a um modo de vida livre, nômade, integrado e 

orgânico dos povos originários. 

Muitas foram as ferramentas colonialistas para a promoção da colonização que por sua 

vez resultou em epistemicídio indígena no âmbito dos aldeamentos. A sedentarização, que se 

esperava através do estabelecimento de casas, a destribalização, que se procurava através da 

quebra dos hábitos coletivos de vivências na aldeia, a monogamia, que se buscava instalar 

através do sacramento católico do matrimônio, a escola católica que buscava a separação de 

pais e filhos como estratégia de interrupção de transmissão cultural, a agricultura como forma 



196 

 

de fixação em áreas limitadas visando o combate às práticas caçadoras-coletoras, visando a 

expropriação das terras para a instalação da monocultura com a finalidade de produção de 

excedente e acumulação de riqueza são apenas alguns elementos. A esses processos é possível 

acrescentar que, na empreitada de catequização e conversão dos povos indígenas, o amplo 

panteão santoral do catolicismo tradicional foi, no contexto, um extenso repertório a serviço da 

colonização. Deste modo é impossível não pensarmos que as imagens religiosas foram 

instrumentos de combate ao Outro. Mas lamentamos que a análise da implantação tão frequente 

à devoção de São José entre os indígenas é uma das questões que ficaram em aberto em função 

da contingência temporal desta pesquisa. 

Podemos concluir que as estratégias políticas e religiosas desenvolvidas para o grande 

empreendimento da ‘conversão’ indígena ao Cristianismo na Freguesia de São Manoel do 

Sertão do Rio Pomba não foram sui-generis, se contextualizada no processo colonial brasileiro, 

como destacam os autores citados no início do trabalho. Foi sim um processo tardio em relação 

às outras áreas da Capitania de Minas Gerais. Mas em termos de método vimos que a Igreja 

lançou mão de estratégias já experimentadas em outras regiões da Colônia, nos séculos 

anteriores. 

As imagens sacras – objeto central de nosso estudo - foram, e ainda são, objetos de suporte 

material indispensáveis e centrais nas atividades católicas de catequese e nas práticas rituais 

cotidianas. E enquanto objetos rituais depositários de sentidos discursivos intencionais, desde 

suas simbologias mais amplas às suas estruturas formais mais específicas, evidenciadas por 

seus atributos, foram utilizados através do processo de conversão. Este, por sua vez, 

frequentemente atrelado ao argumento de civilização, ultimou em processos de epistemicídio.  

Os casos assinalados nesse trabalho apontam que cada devoção implantada, cujo recurso 

material central era as representações visuais, servia a objetivos teológicos específicos. Entre 

as representações imagéticas, as escultóricas eram preferidas pelo seu maior realismo, 

alcançado com a tridimensionalidade entre outros recursos visuais.  Enquanto suporte 

pedagógico e persuasivo de discursos teológicos e ideológicos foram cuidadosamente 

escolhidas de acordo com cada propósito que visava alcançar e especialmente cada traço 

cultural que se queria combater. Assim, o uso das imagens religiosas como modelo de 

comportamento e representação de virtudes, como atribuição precípua nesse contexto de 

dominação cultural permite compreendê-las também como repositórios de violações culturais 

e violências epistêmicas.  

Assim, a partir das minhas reflexões concluo que é possível compreender que as imagens 

sacras, inicialmente produzidas como objetos rituais e persuasivos, posteriormente artificados 



197 

 

e patrimonializados pelas políticas de memória, ainda podem ser objeto de outras apropriações 

e problematizações. A escrita e o ensino da História, as novas perspectivas da História da arte, 

das políticas de memória e de patrimônio cultural são enriquecidos a partir de novas abordagens 

críticas desses objetos, no âmbito do desenvolvimento das ações de educação patrimonial e 

museal, meus principais campos profissionais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



198 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

ABREU, Pedro Lopes de. Município de Guarani: esboço histórico e cronológico. Belo 

Horizonte: Editora O Lutador. 1991. 

 

ACTA SANCTORUM. Junho - Tomo IV. Reeditado por Victor em Palmé. 1867 (disponível 

em: https://archive.org/details/actasanctorum24unse/page/n9/mode/2up?q=sabel – acesso em 

05/09/2020) 

 

ADAM, Victor. Danse dês Purys. Paris [França]: Lith. de G. Engelmann, [1835]. 1grav, pb. 

Disponível em: 

http://objdigital.bn.br/objdigital2/acervo_digital/div_iconografia/icon94994/icon94994_130.j

pg 

 

AGUIAR, J. O. Quem eram os índios puri-coroado da mata central de Minas Gerais no 

início dos oitocentos? Contribuições dos relatos de Eschwege e Freyreiss para uma 

polêmica (1813-1836). Revista Mosaico-Revista de História, v. 4, n. 2, p. 197-211, 2011. 

 

ALMEIDA MARTINS, Renata Maria de. Barroco-Açu: As missões jesuíticas da América 

Portuguesa na Geografia Artística do Sul Global. In: Franciscanos, jesuítas e beneditinos na 

América colonial, séculos XVI-XVIII. [E-book]. / Organizadoras: Eliane Cristina Deckmann 

Fleck e Marcia Amantino. – São Leopoldo: Oikos, 2023. 

 

ALMEIDA MARTINS, Renata Maria de. Tintas da Terra Tintas do Reino.Arquitetura e 

Arte nas MissõesJesuíticas do Grão-Pará (1653-1759). Tese (Doutorado em História e 

Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo Faculdade de Arquitetura e 

Urbanismo.Universidade de São Paulo – São Paulo, 2009.  

 

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Política Indigenista de Pombal: a proposta 

assimilacionista e a resistência indígena nas aldeias coloniais do Rio de Janeiro. O Espaço 

Atlântico de Antigo Regime: poderes e sociedades-Programas e Resumos, p. 35-35, 2005. 

 

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios na História do Brasil. FGV de Bolso, ed. 

1. Editora FGV, 2010. 

 

ALVES, Célio Macedo. Uma singular família de entalhadores: os Meireles Pinto – Pai e filho, 

In: Imagem Brasileira, N. 6, Belo Horizonte, 2011. 

 

ANDRADE, V. F. S. Conflitos, catequização e redes de sociabilidades no aldeamento dos 

índios Puris e Coroados em São Paulo do Manoelburgo.XXVI Simpósio Nacional De 

História, Anpuh, São Paulo, 2011. Disponível em: 

https://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/anpuhnacional/S.25/ANPUH.S25.0140.pdf

  

ARENDT, H. Origens do Totalitarismo. São Paulo: Companhia de Bolso, 2013. 

 

ARGAN, Giulio Carlo. Clássico anticlássico: o Renascimento de Brunelleschi a Bruegel. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

 



199 

 

ARGAN, Giulio Carlo. Ensaios sobre o barroco, Imagem e persuasão. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2004. 

 

ARINOS DE MELO FRANCO, Afonso. O índio brasileiro e a revolução francesa: As 

origens brasileiras da teoria da bondade natural. Livraria José Olympio Editora/ 

MEC, 2002. 

 

ASSMANN, Jan. O preço do monoteísmo. Tradução MarkusHediger e Marijane Lisboa. 1ª 

Ed. Rio de janeiro. Contraponto. 2021. 

 

ASSUNÇÃO, Carlos; FONSECA, Maria Do Céu. A arte de Grammatica da Lingoa mais 

usada na costa do Brasil, de José de Anchieta, no quadro da gramaticalização de 

vernáculos europeus. RIO-TORTO, Graça Maria et al. Estudos em Homenagem ao Professor 

Doutor Mário Vilela. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2005. Disponível 

em: https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/4555.pdf 

 

AUMONT, Jacques. A imagem. Campinas, SP. Papirus, 1993. 

 

ÁVILA, Affonso. Iniciação ao Barroco Mineiro. São Paulo, Nobel, 1984. 

 

AZEVEDO, Thales. Catequese e aculturação. In: SCHADEN, Egon. Leituras de etnologia 

brasileira. São Paulo: Ed. Nacional, 1976. p. 365-384 

 

AZZI, Riolando. A teologia católica na formação da sociedade colonial brasileira. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2004. 

 

BAZIN, Germain, Barroco e Rococó. São Paulo. Martins Fontes. 1993. 

 

BARROS, Douglas Ferreira. TEOLOGIA POLÍTICA: disciplina de estudos e pesquisas acerca 

da relação entre religião, teologia e política. Interações, v. 15, n. 1, 2020. 

 

BEDIN, Andrea Gomes. O espírito barroco na arte e educação jesuíticas. São Paulo. Recriar, 

2018. 

 

BELLINI, Lígia. Notas sobre cultura, política e sociedade no mundo português do século 

XVI. Tempo, Rio de Janeiro, v. 4, n. 7, p. 143-167, 1999. 

 

BELTING, Hans. Semelhança e presença: a história da imagem antes da era da arte. ARS 

URBE. Rio de Janeiro. 2010. 

 

BERTELLI, Célio; LOPES, Matheus Fernandes A. Os embates nas fronteiras de Minas 

Gerais e São Paulo: do conflito à demarcação dos limites territoriais. ONTEM E HOJE. 

Disponível em: https://www.researchgate.net/profile/Matheus-

Lopes5/publication/348481120_Os_Embates_nas_Fronteiras_de_Minas_Gerais_e_Sao_Paulo

_do_Conflito_a_Demarcacao_dos_Limites_Territoriais/links/6000a478a6fdccdcb851fd10/Os

-Embates-nas-Fronteiras-de-Minas-Gerais-e-Sao-Paulo-do-Conflito-a-Demarcacao-dos-

Limites-Territoriais.pdf 

 

BITTAR, Marisa; FERREIRA JUNIOR, Amarílio. Infância, catequese e aculturação no 

Brasil do século 16. Revista brasileira de estudos pedagógicos, v. 81, n. 199, 2000. 



200 

 

BOHRER, Alex Fernandes, O discurso da imagem: invenção, cópia e circularidade na arte. 

Lisbon International Press. 2020. 

 

BONFIM, Luís Américo Silva. Cultos e canonizações populares no nordeste do Brasil: 

notas etnográficas sobre processos de reparação post-mortem. Anais dos Simpósios da 

ABHR, 2015. 

 

BOSCHI, Caio César. O Barroco Mineiro: Artes e Trabalho. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

 

BOSCHI, Caio Cesar. Os leigos e o poder: irmandades leigas e política colonizadora em 

Minas Gerais. São Paulo: Ática, 1986. 254p. 

 

BOXER, C. R. Igreja Militante e a Expansão Ibérica, 1440-1770. 1. ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007 

 

BOXER, Charles R. O império marítimo português. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 

 

BRANCO, Alberto Manuel Vara. O sentido do Brasil integrado nos objectivos da 

Companhia de Jesus no século XVI. Millenium-Journal of Education, Technologies, and 

Health, n. 36, 2016. 

 

BRANDÃO, Antônio Jackson de Souza. Da iconologia à iconofotologia: uma mudança 

paradigmática. Revista de Comunicação, Cultura e Teoria da Mídia, Ghrebh, v. 15, p. 13-

32, 2011. 

 

BRANDÃO, Carlos Antônio Leite. Quid tum?: o combate da arte em Leon Battista Alberti. 

Editora UFMG, 2000. 

BURKE, Peter. Testemunha ocular: o uso de imagens como evidência histórica. São Paulo. 

Editora Unesp, 2017. 

 

CALAFATE, Pedro. História do pensamento filosófico português. Vol. III – As Luzes. 

Lisboa. Círculo de Leitores, 2002. 

 

CALAFATE, Pedro. História do pensamento filosófico português. Vol. II – Renascimento e 

Contra-Reforma. Lisboa. Editorial Caminho, 2001. 

 

CAMPOS, Adalgisa Arantes. Arte sacra no Brasil colonial. Editora C/Arte, 2011. 

 

CARDIM, Fernão. Tratados da terra e gente do Brasil. Salvador: P55 Edições, 2014. 

 

CARDOSO, Delmar. A Filosofia Da Educação Da Ratio Studiorum e sua Aplicação no 

Brasil Colônia. Saberes Interdisciplinares, v. 12, n. 23, p. 63-67, 2019. DOI: 

https://doi.org/10.2021/saberesinterdisciplinares.v12i23.279 

 

CARDOSO, M. A. O conceito de Razão de Estado no limiar do Renascimento 

tardio.  Revista Paranaense De Filosofia, 2023,3(2), 56–82. 

https://doi.org/10.33871/27639657.2023.3.2.8295 

 



201 

 

CARDOSO, Tereza Fachada Levy. As aulas régias no Brasil. In: STEPHONOU, Maria; 

BASTOS, Maria Helena Câmara. Histórias e memórias da educação no Brasil: Vol. I. 

Séculos XVI – XVIII. Petrópolis: Editora Vozes, 2004 

 

CARDOZO, Guilherme Lima. Educação e primeiros letramentos no Brasil: redução 

cultural indígena. MOTRICIDADES: Revista da Sociedade de Pesquisa Qualitativa em 

Motricidade Humana, v. 2, n. 2, p. 120-134, 2018.  

 

CARNEIRO, P. A. S. Conquista e povoamento de uma fronteira: a formação regional da 

Zona da Mata no Leste da Capitania de Minas Gerais (1694-1835). 2008. Dissertação 

(Mestrado em Geografia) – Faculdade de Geografia, Universidade de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 2008. Disponível em: http://hdl.handle.net/1843/MPBB-7CUF2D 

 

CARNEIRO, P. A.S; MATOS, R. ES. Geografia histórica da ocupação da zona da mata 

mineira: acerca do mito das “áreas proibidas”. Anais do Seminário de Diamantina, 2010. 

 

CARRARA. ÂNGELO ALVES, Estruturas agrárias e capitalismo; contribuição para o 

estudo da ocupação do solo e da transformação do trabalho na Zona da Mata mineira – 

séculos XVIII e XIX. Mariana: UFOP, 1999. 

 

CARVALHO, Francismar Alex Lopes de. Lealdades negociadas: Povos indígenas e a 

expansão dos Impérios Ibéricos nas regiões centrais da América do Sul (segunda metade 

do século XVIII). Vol. 1 Tese (Doutorado em História). Departamento de História Econômica. 

Universidade de São Paulo. São Paulo – São Paulo, 2015. 

 

CASTRO, N. P. P. de F. Civilização e cristianização dos Índios Coropós e Coroados: a 

atuação catequética do Reverendo Manoel de Jesus Maria na Região do Rio Pomba (1767-

1811). XIII Encontro de História, Anpuh, Rio de Janeiro, 2008. Disponível 

em:https://encontro2008.rj.anpuh.org/resources/content/anais/1212973540_ARQUIVO_Traba

lhocompletoAnpuh-Rio.pdf 

 

CASTRO, N. P. P.de F. Entre Coroados e Coropós: a trajetória do Padre Manuel de Jesus 

Maria nos sertões do Rio da Pomba (1731-1811). 2010. Dissertação (Mestrado em História) 

– Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2010. Disponível em: 

https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/3013 

 

CATÃO, L. P. As andanças dos jesuítas pelas Minas Gerais: uma análise da presença e 

atuação da Companhia de Jesus até sua expulsão (1759). HORIZONTE - Revista de Estudos 

de Teologia e Ciências da Religião, v. 6, n. 11, p. 127-150, 3 dez. 2007. 

 

CATÃO, Leandro Pena. As andanças dos jesuítas pelas Minas Gerais: uma análise da presença 

e atuação da Companhia de Jesus até sua expulsão (1759). HORIZONTE-Revista de Estudos 

de Teologia e Ciências da Religião, p. 127-150, 2007. 

 

CHARTIER, Roger. Introdução. Por uma sociologia histórica das práticas culturais. In: ___. A 

História Cultural entre práticas e representações. Col. Memória e sociedade. Trad. Maria 

Manuela Galhardo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1990, p. 13-28. 

 

CHASTEL, André. El gesto en el arte. Vol. 5. Siruela, 2004. 

 



202 

 

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. São Paulo. Ubu editora, 2020. 

 

COELHO, Beatriz, QUITES, Maria Regina Emery. Estudo da Escultura Devocional em 

madeira. 1ª edição. Belo Horizonte-MG, Fino Traço, 2014. 

 

COELHO, Beatriz. Devoção e arte. Imaginária religiosa em Minas. São Paulo: Edusp, 2005. 

 

COPIADOR de algumas cartas particulares do Excelentíssimo e Reverendíssimo Senhor 

Dom Frei Manuel da Cruz, Bispo do Maranhão e Mariana (1739- 1762) / Transcrição, 

revisão e notas por Aldo Luiz Leoni. – Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2008. 

 

COSTA, Lúcio. A arquitetura dos jesuítas no Brasil. ARS, v. 8, p. 127-195, São Paulo, 

2010.Texto originalmente publicado na Revista do Serviço do PatrimonioHistórico e Artístico 

Nacional, Rio de Janeiro, n. 5, p. 105-169, 1941. DOI: https://doi.org/10.1590/S1678-

53202010000200009 

 

COSTA, Rogério Vicente. Estudo sobre a iconografia de Nossa Senhora da Conceição e 

inventário das invocações de Nossa Senhora em Ouro Preto: a importância da Virgem 

Maria no culto Católico. 2009. 70f. Trabalho de Conclusão de Curso (Especialização em 

Cultura e Arte Barroca) – Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2009. 

 

CRESSONI, Fábio Eduardo. A demonização da alma indígena: jesuítas e caraíbas na Terra 

de Santa Cruz. Tese (Doutorado em História e Cultural Social) Faculdade de Ciências 

Humanas e Sociais, Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho. Fanca – São Paulo, 

2013. Disponível em: http://hdl.handle.net/11449/121969 

 

DA CONCEIÇÃO, Domingas César Messias et al. Os Jesuítas E Sua Influência no Ensino 

Da Arte Em Jerumenha/Pi.Revista do Plano Nacional de Formação de Professores da 

EducaçãoBásica. Universidade Federal do Piauí, Teresina, v. 4, n. 1, p.8-10, jan. / jun, 2016. 

Disponível em: 

https://web.archive.org/web/20180419035413id_/http://www.ojs.ufpi.br/index.php/parfor/arti

cle/viewFile/5554/3266 

 

DAHER, Andrea. A Oralidade Perdida – Ensaios de história das práticas letradas: Rio de 

Janeiro. Civilização Brasileira, 2012. 

 

DE PAULA, L. P.; Carrara, A. A.; Gomes, F. C. M.; Zaidan, R. T..A Involução Cartográfica 

da Vila de São João Batista do Presídio. Caderno de Geografia. v.31, n.66, 2021. 

 

DEL NEGRO, Carlos. Escultura ornamental barrôca do Brasil. Belo Horizonte. Edições 

Arquitetura UFMG, 1964. 

 

DIDI-HUBERMAN, Georges, and Paulo Neves. O que vemos, o que nos olha. Ed. 34, 2010. 

 

DO MONTI, Ednardo Monteiro Gonzaga. Aulas régias:: luz que emana do trono. Quaestio-

Revista de Estudos em Educação, v. 20, n. 1, 2018. DOI: https://doi.org/10.22483/2177-

5796.2018v20n1p73-89 

 

DOMENE, Marina Gialluca. O Diabo em Anchieta: a representação do diabólico no Brasil 

dos Quinhentos. 2020. Tese (Doutorado em Letras Clássicas e Vernáculas). Faculdade de 



203 

 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas. Universidade de São Paulo. São Paulo – São Paulo. 

Disponível em: https://doi.org/10.11606/D.8.2020.tde-06112020-165337 

 

DOURADO, Mecenas. A conversão do genito. Rio de Janeiro. Livraria São José, 1958. 

 

DURAU, Odair José. In Domino Nos Exercícios Espirituais De Santo Inácio De Loyola. 

Dissertaçao (Mestrado em Teologia). Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Departamento 

de Teologia. Belo Horizonte – Minas Gerais, 2018. 

 

DUSSEL, Enrique. Anti-meditaciones cartesianas: sobre elorigendelanti-discurso 

filosófico de lamodernidad. Tabula Rasa, v. 9, p. 153-197, 2008 

 

ELIAS, Norbert. A sociedade de corte: investigação sobre a sociologia da realeza e da 

aristocracia da corte. Editora Zahar, 2001. 

 

ETZEL, Eduardo. Imagem Sacra Brasileira, SP. Melhoramentos, 1979. 

 

ETZEL, Eduardo. Imagens religiosas de São Paulo: apreciação histórica. São Paulo. 

Melhoramentos. Editora da Universidade de São Paulo, 1970. 

 

FABRINO, Raphael João Hallack. Guia de Identificação de Arte Sacra - IPHAN-RJ. Rio de 

Janeiro: IPHAN, 2012. 

 

FALCON, Francisco. Pombal e o Brasil. In TENGARRINHA, José. (Org.). História de 

Portugal. São Paulo: EDUNESP/EDUSC, 2001. p.227-239. 

 

FAQUINI, Luciane de Mendonça. Guarany em preto e branco. Guarani (MG) Edição do 

autor. 2014. 

FARIA, Manoel Rodrigues. História da Vida do Glorioso Martyr S. Manoel. Typogaphia de 

G. M. Martins. Lisboa. 1846. 

 

Feitler, Bruno, and Evergton Sales Souza. A Igreja no Brasil: normas e práticas durante a 

vigência das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. São Paulo: Editora 

Unifesp (2011). 

 

FLECK, Eliane Cristina Deckmann. O Domínio Das Almas E O Controle Dos Corpos–

Estratégias Jesuíticas Para O “Viver Em Redução”(Província Jesuítica Do Paraguay, 

Século Xvii). Universum. Revista de Humanidades y CienciasSociales, v. 2, n. 22, p. 74-90, 

2007. Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/650/65027764006.pdf 

 

FONSECA, Cláudia Damasceno. Freguesias e Capelas: Instituições e provimentos de 

Igrejas em Minas Gerais. IN: Feitler, Bruno & SOUZA, Evergton Sales. A Igreja no Brasil: 

Normas e Práticas durante a vigência das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. 

São Paulo. Editora da Unifesp. 2011. 

 

FONSECA, Thaís Nívia de Lima. As reformas pombalinas no Brasil. Belo Horizonte: Mazza 

Edições (2011). 

 

FOUCAULT, M. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France. Tradução de Maria 

Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 



204 

 

 

Freire, José Ribamar Bessa, and Márcia Fernanda Malheiros. Aldeamentos indígenas do Rio 

de Janeiro. 2 ed. Rio de Janeiro. EdUERJ, 2009. 

 

FURTADO, J. F. Novas tendências da historiografia sobre Minas Gerais no período 

colonial. História da Historiografia: International Journal of Theory and History of 

Historiography, v. 2, n. 2. 2009. 

 

GAUDERETO LAMAS, F. Catequese e conflito: o aldeamento de São Manoel de Rio 

Pomba (1767-1800). Sacrilegens , [S. l.], v. 9, n. 1, 2012. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/sacrilegens/article/view/26661. Acesso em: 25 abr. 2021. 

 

GIOVANINI, R. R.; MATOS, R.E.D.S. Geohistória econômica da Zona da Mata 

mineira. Seminário sobre a economia mineira, v. 11, 2004.  

 

GÓIS, Marcos LS; MARTINS, Andérbio Márcio Silva. O tupi antigo no português: algumas 

questões sobre história, identidade e ensino de línguagem. Trabalhos em Linguística 

Aplicada, v. 58, p. 422-440, 2019. DOI: https://doi.org/10.1590/010318138653638439601 

 

GOMES, Rafael Azevedo Fontenelle (org.). Inventário da arte sacra fluminense 1.ed. - Rio 

de Janeiro: INEPAC, 2010. 

 

GRUZINSKI, Serge. A guerra das imagens, de Cristóvão Colombo a Blade Runner (1492-

2019). Companhia das Letras, 2006. 

 

GUIMARÃES, C. M. Quilombos e política (MG-século XVIII). Revista de História, n. 132, 

p. 69-81, 1995. 

 

HANSEN, J. A. Agudezas seiscentistas e outros ensaios. São Paulo. Editora da Universidade 

de São Paulo. 2019. 

 

HANSEN, J. A. Teatro da memória: monumento barroco e retórica. Revista do IFAC, 

Ouro Preto, p. 40-54, dez. 1995. 

 

HANSEN, J. A. Teatro da memória: monumento barroco e retórica. Revista do IFAC, Ouro 

Preto, p. 40-54, dez. 1995. 

 

HANSEN, João Adolfo. Alegoria: construção e interpretação da metáfora. São Paulo, 

Atual, 1986. 

 

HANSEN, João Adolfo. Barroco, neobarroco e outras ruínas. Revista Eletrônica de Estudos 

Literários - REEL, n. 02, 2006. 

 

HANSEN, João Adolfo. Educando príncipes no espelho. FLOEMA. Caderno de Teoria e 

História Literária, n. 2A, 2006. 

 

HANSEN, João Adolfo. Manuel da Nóbrega. Recife – PE, 2010.Editora Massangana 

Fundação Joaquim Nabuco, Editora Massangana, 2010.– (Coleção Educadores – 

MEC/UNESCO) ISBN 978-85-7019-515-9 

 



205 

 

HANSEN, João Adolfo. Prefácio. In: PÉCORA, Alcir. Teatro do Sacramento. 2. ed. 

Campinas-SP: Unicamp; São Paulo-SP: EdUSP, 2008. 

 

HERNANDES, Paulo Romualdo. A Companhia de Jesus no século XVI e o Brasil. Revista 

HISTEDBR On-line, Campinas, SP, v. 10, n. 40, p. 222–244, 2012. DOI: 

https://doi.org/10.20396/rho.v10i40.8639816.  

HERNANDES, Paulo Romualdo. Os exercícios espirituais da Companhia de Jesus e a 

educação. Revista HISTEDBR [online], Campinas, n. 30, p. 292-312, 2008. Disponível em: 

https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/5158/art18_30.pdf 

 

HERVOUET, Thomas. A invenção da família ocidental; tradução de Caesar Souza. 

Petrópolis, RJ: Vozes 2004. 

 

HOLLER, Marcos. A Missão: por uma visão decolonial da música nas reduções 

jesuíticas. Revista Vórtex, v. 7, n. 3, p.1-26, 2019. DOI: 

https://doi.org/10.33871/23179937.2019.7.3.3197 

 

HOORNAERT, Eduardo. A Igreja no Brasil-Colônia (1550-1800). 3ª ed. – São Paulo: 

Brasiliense, 1994. 

 

JOLY, Martine. Introdução à análise da imagem. 12ª ed. Papirus editora, 1996. 

 

JOSÉ, Oiliam. Indígenas de Minas Gerais: aspectos sociais políticos e etnológicos. (No 

Title) 1965. 

 

KALTNER, Leonardo Ferreira. RegnaBrasillica: contextualização da Arte de gramática da 

língua mais usada na costa do Brasil (1595). Revista da Abralin, V.19, n. 1 p. 1-25, 

2020.DOI: https://doi.org/10.25189/rabralin.v19i1.1379 

 

KARNAL, Leandro. Formas de representacoes religiosas no brasil e no mexico do século 

xvi. 1994. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 1994. . Acesso em: 25 

jun. 2024. 

 

KARNAL, Leandro. Representação religiosa no Brasil e no México do século XVI. São 

Paulo. Hucitec, 1998. 

 

KAUFMANN, Thomas; HOLZEM, Andreas. A Era Confessional. In: KAUFMANN, T.; 

KOTTJE, R.; MOELLER, B.; WOLF, H. (org.). História Ecumênica da Igreja 2: da alta Idade 

Média até o início da Idade Moderna. Trad. Irineu Rabuske. São Paulo: Loyola, Paulus; São 

Leopoldo, RS: Sinodal, 2014. p. 351-476. 

 

KERR, Dorotéa Machado; GRIMAN, Caio Amadatsu. Os jesuítas e a música nos territórios 

germânicos católicos (1648-1705). OPUS, [s.l.], v. 26, n. 2, p. 1-21, out. 2020. ISSN 

15177017. Disponível em: 

<https://www.anppom.com.br/revista/index.php/opus/article/view/848>. Acesso em: 25 jun. 

2024. doi:http://dx.doi.org/10.20504/opus2020b2608. 

LAGE, L. As Constituições da Bahia e a Reforma Tridentina do Clero no Brasil. In: 

FEITLER B; SOUZA E. S. (Org.). A Igreja no Brasil: Normas e Práticas durante a vigência das 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. São Paulo: Editora Unifesp, 2011. p. 147-

148. 



206 

 

 

LAMAS, F. G. Povoamento e colonização da Zona da Mata Mineira no século 

XVIII. Histórica–Revista Eletrônica do Arquivo do Estado, n. 8, 2006. Disponível em: 

http://www.historica.arquivoestado.sp.gov.br/materias/anteriores/edicao08/materia01/texto01.

pdf 

 

LAMAS, F. G.. Conquista, ocupação e conflito na área Central da Zona da Mata Mineira 

na segunda metade do século XVIII. XII Congresso Brasileiro de História econômica, 

Niterói, 2017. 

 

LAMAS, F. G..Catequese e conflito: o aldeamento de São Manoel de Rio Pomba (1767-

1800). Sacrilegens, v. 9, n. 1, 2012. 

 

LAMAS, F. G..Conflitos agrários em Minas Gerais: o processo de conquista da terra na 

área central da Zona da Mata (1767-1820). 2013. Tese (Doutorado em História Social), 

Departamento de História, Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2013. Disponível 

em: https://app.uff.br/riuff/handle/1/234 

 

LAMAS, F. G; SARAIVA, L. F; ALMICO, R. de C. S. A Zona da Mata Mineira: Subsídios 

para uma historiografia. Anais do V Congresso Brasileiro de História Econômica e 6ª 

Conferência Internacional de História de Empresas. ABPHE-Associação Brasileira de 

Pesquisadores em História Econômica (BrazilianEconomicHistorySociety). 2003. Disponível 

em: https://www.researchgate.net/profile/Luiz-

Saraiva/publication/4900129_A_Zona_da_Mata_Mineira_subsidios_para_uma_historiografia

/links/586e7d2608aebf17d3a7f38a/A-Zona-da-Mata-Mineira-subsidios-para-uma-

historiografia.pdf 

 

LEMOS, Carlos Alberto Cerqueira. A imaginária paulista. São Paulo. Pinacoteca do Estado 

1999. 

 

LIMA JÚNIOR, Augusto de. História de Nossa Senhora em Minas Gerais. Autêntica, 2008. 

 

LINI, Priscila. O sincretismo na arte sacra das Missões Jesuíticas dos guarani: Índio Santo 

e Santo Índio. Mouseion, n. 32, p. 55-65, 2019. DOI: 

https://doi.org/10.18316/mouseion.v0i32.5437 

 

LIPOVETSKY, Gilles, and Jean Serroy. A estetização do mundo: viver na era do 

capitalismo artista. São Paulo. Editora Companhia das Letras, 2015. 

 

LORÊDO, Wanda Martins. Iconografia religiosa: dicionário prático de identificação. Pluri 

Edições, 2002. 

 

LORENZ, Karl M. Introdução ala Pedagogia Jesuita no Brasil Colonial. Educação 

Humanista e o RatioStudiorum. 2018. Cadernos de História da Educação, n. l7(1), 25-50. 

DOI: https://doi.org/10.14393/che-vl7i11-2018-3 

 

MAGALHÃES, Pablo Antonio Iglesias. A palavra e o império: A Arte da Língua Brasílica 

e a conquista do Maranhão. Revista de História, n. 165, p. 367-401, 2011. Disponível em: 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=285022065012 

 



207 

 

MAGALHÃES, Theophilo Mosqueira Machado de. Memorial Pombense. [manuscrito 

inédito]. Cidade do Pomba. 31 de dezembro de 1900. Coleção particular Família Mosqueira. 

 

MALE, Emile. L’artreligieux Du XVIIesiècle: Italie, France, Espagne, Flandres. Paris: 

Armand Colin Éditeur, 1984. 

 

MÂLE, Emile. Religious art from the twelfth to the eighteenth century. Princeton 

University Press, 1982. 

 

MANGUEL, Alberto. Lendo imagens: uma história de amor e ódio. Editora Companhia das 

Letras, 2001. 

 

Marçal, Heitor. Moral ameríndia. (No Title) (1946). 

 

MARQUES, João Francisco. Os Jesuítas, confessores da corte portuguesa na época barroca 

(1550-1700). Revista da Faculdade de Letras. 1995. 

 

MARTINS, Judith. Dicionário de artistas e artífices dos séculos XVIII e XIX em Minas 

Gerais. Rio de Janeiro, Publicações da Diretoria do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 

nº 27, 1974. 

 

MARX, Murilo. Cidade no Brasil terra de quem? São Paulo. Nobel: Editora da Universidade 

de São Paulo, 1991. 

 

MASSIMI, Marina; FREITAS, Geisa Rodrigues de. Acomodação Retórica E Adaptação 

Psicológica Na Pregação Popular Dos Jesuítas Na Terra De Santa Cruz. Mnemosine, [S. 

l.], v. 3, n. 1, 2007. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/mnemosine/article/view/4130 

 

MATOS, Roberto de Carvalho. Notícia sobre o centro de estudos mineiros. Revista de 

história, v. 41, n. 83, p. 207-212, 1970. 

 

MATTOS, R.F..GeografiaHistórica da ocupação territorial da Zona da Mata mineira ao 

longo do século XVIII e primórdios do XIX. Revista de Geografia–PPGEO -UFJF. Juiz de 

Fora, v.6, n.3, p.283-291, 2016. 

 

MAURIN, Nicolas-Eustache. Coroatos / Coropos. Paris [França]: Lith. de G. Engelmann, 

[1835]. 1grav, pb. Disponível em: 

http://objdigital.bn.br/objdigital2/acervo_digital/div_iconografia/icon94994/icon94994_081.j

pg. 

 

MAXWELL, Kenneth. Conjuração mineira: novos aspectos. Estudos avançados, v. 3, p. 04-

24, 1989. 

 

MBEMBE, A. Crítica da razão negra. Tradução de Marta Lança. 1. ed. Lisboa: Antígona, 

2014. 

 

MEGALE, Nilza Botelho. Invocações da Virgem Maria no Brasil: história, iconografia, 

folclore. Vozes, 1997. 

 



208 

 

MEGALE, Nilza Botelho. O livro de ouro dos santos. Sinergia, 2003. 

 

MELLATI, Júlio César. Índios do Brasil. 9ª edição. São Paulo. EDUSP, 2023. 

 

MENDES, Ediana Ferreira. Edificar a Igreja, consolidar o império: a Universidade de 

Coimbra e os bispos do Brasil (1676-ca. 1773). EDUFBA, 2022. 

 

Morello, Giovanni; Mônica Xexéo. A herança do sagrado obras primas do vaticano e de 

museus italianos. São Paulo. Expomus, 2013. 

 

MOURÃO, P. K. C.; As igrejas setecentistas de Minas. 2ª ed. Editora Itatiaia Limitada. Belo 

Horizonte: 1986. 

 

NASCENTES, Antenor. O tratamento de “você” no Brasil. Letras. Curitiba: UFPR, vol. 6, 

n. 05, p. 114-122, 1956. 

 

NETO, Alexandre Shigunov; MACIEL, LizeteShizueBomura. O ensino jesuítico no período 

colonial brasileiro: algumas discussões. Educar em revista, v. 24, n. 31, p. 169-189, 2008. 

DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-40602008000100011 

 

NETO, Edgard Leite Ferreira. Santo Inácio De Loyola. Atualidade Teologica, v. 24, n. 66, 

2016. DOI: https://doi.org/10.17771/PUCRio.ATeo.27089 

 

NEUMANN, Eduardo Santos. Escrita e memória indígena nas reduções guaranis: século 

XVIII. Métis: história & cultura. Caxias do Sul, RS. Vol. 6, N. 12 (2007), p. 45-64, 2007. 

Disponível em: 

https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/173335/000645762.pdf?sequence=1&isAllowed

=y 

 

NOVAIS, Fernando A., and Laura de Mello, eds. História da vida privada no Brasil-Vol. 1: 

Cotidiano e vida privada na América portuguesa. Vol. 1. Editora Companhia das Letras, 

2018. 

 

OLIVEIRA, A. L. M de. (2014). Encenações do corpo eloquente no Theatrum Sacrum de 

Antônio Vieira. Revista Trama Interdisciplinar, 5(2). Recuperado de 

https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/tint/article/view/7494 

 

OLIVEIRA, A. L. M de. (2014). Encenações do corpoeloquente no Theatrum Sacrum de 

Antônio Vieira.  Revista Trama Interdisciplinar, 5(2). Recuperado de 

https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/tint/article/view/7494 

 

OLIVEIRA, C. B. de; MENDES, S. T. do P. Breve análise de fenômenos linguísticos presentes 

no manuscrito eclesiástico setecentista: De Genere, Vitae Et Moribus. LaborHistórico, v. 2, n. 

2, p.149-167, 2016. Disponível em: <https://revistas.ufrj.br/index.php/lh/article/view/10007>. 

Acesso em: 25  mai. 2018. 

 

OLIVEIRA, Fábio Falcão. Educação jesuítica; século XVII: Alexandre de Gusmão e o 

Seminário de Belém da Cachoeira. Tese (História, Filosofia e Sociologia da Educação), 

Faculdade de Educação, Universidade Federal de São Carlos, São Carlos – São Paulo, 2014.  

 



209 

 

OLIVEIRA, L. E. M.. Pombalismo e antipombalismo no Brasil: representações das 

reformas do ensino no centenário e no bicentenário do Marquês de Pombal. Revista 

Brasileira de História da Educação, v. 22, p. e195, 2022. 

 

OLIVEIRA, Mônica Ribeiro de. Negócios de famílias: mercado, terra e poder na formação 

da cafeicultura mineira – 1780/1870. (Doutorado). Niterói: IFCH/UFF, 1999. 

 

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. A Escola Mineira de Imaginária e suas 

particularidades. IN: COELHO, Beatriz (org.) Devoção e Arte: Imaginária Religiosa em 

Minas Gerais. São Paulo. Universidade de São Paulo. 2005. 

 

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. Barroco e Rococó nas Igrejas de Sabará e Caeté. 

Brasília, DF: IPHAN, 2018. 

 

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. O Rococó religioso no Brasil e seus antecedentes 

europeus. São Paulo: Cosac e Naify, 2003. 

 

OLIVEIRA, Myriam Ribeiro. “A Imagem Sacra Brasileira” in Arte Barroca. Mostra do 

Redescobrimento, 2000. 

 

OLIVEIRA, Myriam Ribeiro. Escultura Colonial Brasileira: Um estudo preliminar, 

Barroco, BH, nº 13 1984-85. 

 

OLIVEIRA, Natália Cristina de et al. Marquês de Pombal e a expulsão dos jesuítas: uma 

leitura do Iluminismo português no século XVIII. XI JORNADA HISTEDBR, v. 11, 2013. 

Disponível em: 

https://www2.fag.edu.br/professores/solange/PROJETOS%20DE%20EXTENSAO/2019.2%2

0-%20INTERLOCUÇÃO%20PPGDR%20CAUFAG%20-

%20VIAGEM%20ESTUDOS%20POSADAS/artigo_simposio_4_805_nat_oliveir@hotmail.c

om.pdf 

 

ORAZEM, Roberta Bacellar. Arte e educação: uma estratégia jesuítica para a catequização 

dos índios no Brasil colonial. Revista Digital Arte. Ano IV, n. 05, 2006. ISSN 1806-2962 

 

PAIVA, A. T.." O domínio do Índios": catequese e e conquista nos sertões do Rio Pomba 

(1767-1813). 2009. Dissertação (Mestrado em História), Departamento de História, 

Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009. Disponível em: 

http://hdl.handle.net/1843/VGRO-82TFCL 

 

PAIVA, A. T. Escolas, catequese e trabalho de índios aldeados nas Minas Gerais (século 

XVIII). Revista de História e Historiografia da Educação, v. 1, p. 8-28, 2017. 

 

PAIVA, Adriano Toledo. "O domínio do Índios": catequese e conquista nos sertões do Rio 

Pomba (1767-1813). Dissertação de mestrado. UFMG. 2009. 

PAIVA, Adriano Toledo. Os Indígenas e os Processos de Conquista dos Sertões de Minas 

Gerais 1767 - 1813. Belo Horizonte: Argvmentvum, 2010. 

 

PAIVA, Eduardo França. História e imagens. Belo Horizonte. Autêntica, 2002. 

 

Paiva, José Maria de. Colonização e catequese. São Paulo: Autores Associados (1982). 



210 

 

 

PAIVA, Wilson Alves de. O legado dos jesuítas na educação brasileira. Educação em 

revista, v. 31, p. 201-222, 2015. DOI: https://doi.org/10.1590/0102-4698136933 

 

PAIXÃO, Marília Andrés. O Trabalho do artesão em Vila Rica. Revista do Departamento de 

História da UFMG, Belo Horizonte: 1 (2): 1986. 

 

PALMA, A. Reminiscências de minha terra. Petrópolis. Academia Petropolitana de Letras, 

1918. 

 

PANOFSKY, Erwin. Estudos de iconologia: temas humanísticos na arte do renascimento. 

Lisboa: Estampa, 1995.  

 

PANOFSKY, Erwin. Significado nas artes visuais. São Paulo: Perspectiva, 2017.  

 

PAZZINATO, SENISE, Luís Alceu, Maria Helena Valente. História Moderna e 

Contemporânea: O Iluminismo. São Paulo: Ática, 1997. 

 

PÉCORA, A. A. Teatro do sacramento: a unidade teológico-retórico-política dos sermões 

de Antônio Vieira. São Paulo: Edusp; Campinas: Editora da Unicamp, 1994. 

 

PEREIRA, Josei Fernandes; CALLAI, Jaeme Luiz. A música missioneira: o relato de uma 

experiência musical nas 30 reduções Jesuítico-guaranis do Sul da América. Vivências: 

Revista Eletrônica de Extensão da URI, v. 5, n. 8, p. 21-26, 2009. Disponível em: 

http://www2.reitoria.uri.br/~vivencias/Numero_008/artigos/artigos_vivencias_08/Artigo_20.p

df 

 

PEREIRA, Sonia Gomes. As primeiras igrejas jesuítas espanholas. Revista Barroco. Belo 

Horizonte, v.15, p.99-103. 

 

PFEFFER, Renato Somberg et al. A feira mística brasileira. Caminhos, Goiânia, v. 15, n. 1, 

p. 38-51, jan./jun. 2017. DOI 10.18224/cam.v15i1.5965.  

PINTO, F. E..Avanço da agricultura sobre as terras indígenas da capitania de Minas: 

distribuição de sesmarias nos sertões dos rios Pomba e Peixe (1750-1822). Anais do XIV 

Seminário sobre a Economia Mineira [Proceedingsofthe 14th SeminarontheEconomyof Minas 

Gerais]. Cedeplar, Universidade Federal de Minas Gerais, Diamantina, 2010. Disponível em: 

https://core.ac.uk/reader/6237140 

 

PIRES, M. do C..O Termo de Vila de Nossa Senhora do Carmo/Mariana e suas freguesias 

no século XVIII. Casa de vereança de Mariana, v. 300, 2012. 

 

PLANTA Geral da Capitania de Minas Geraes. Mannheim [Alemanha]: R. SchlichtLythogr, 

[183-?]. 1 mapa, 47 x 39,5cm em f. 50,5 x 43cm. Disponível em: 

http://objdigital.bn.br/objdigital2/acervo_digital/div_cartografia/cart533057/cart533057.jpg. 

 

PRADO, Wilson da Silva; HERNANDES, Paulo Romualdo. Os exercícios espirituais e a 

formação do jesuíta no século XVI. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, SP, v. 18, n. 2, 

p. 323–341, 2018. DOI: 10.20396/rho.v18i2.8652068. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/histedbr/article/view/8652068 

 



211 

 

QUITES, Maria Regina Emery. A Imaginária processional em Minas Gerais e a sua 

conservação. In: Boletim do Centro de Estudos da Imaginária Brasileira. Belo Horizonte, v. 1, 

nº 05, 1997. p. 1-2. 

 

Quites, Maria Regina Emery. Esculturas devocionais: reflexões sobre critérios de 

conservação-restauração. Belo Horizonte: São Jerônimo, 2019. 

 

QUITES. Imagens de vestir: revisão de conceitos através de estudo comparativo entre as 

ordens terceiras franciscanas do Brasil. Tese de Doutorado (Departamento de História do 

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas) - UNICAMP. Campinas, 2006. 

 

RAMINELLI, Ronald. Imagens da colonização: a representação do índio de Caminha a 

Vieira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed, 1996. 

 

READ, Herbert. O SIGNIFICADO DA ARTE. "Editora Ulisseia." 1968. 

 

RÉAU, Louis. Iconografíadel arte cristiano: introducción general. Madrid: Del Serbal, 

2000. 

 

RESENDE, M. L. C de. Curas de almas nativas: o clero indígena na América Portuguesa 

(século XVIII). Salvador da Bahia – Interações entre América e África (séculos XVI-XIX), p. 

161, 2017. 

RESENDE, M. L. C de. Vinhas do senhor: o clero indígena no Brasil colonial. Revista 

Tempos Gerais, v. 3, n. 1, 2014. 

 

RIBEIRO, N. B..Catequese e civilização dos índios nos sertões do império português no 

século XVIII. História (São Paulo), v. 28, n. 1, p. 321–345, 2009.  

 

RODRIGUES, A.F. Os sertões proibidos da Mantiqueira: desbravamento, ocupação da 

terra e as observações do governador dom Rodrigo José de Meneses. Revista Brasileira de 

História, v. 23, p. 253-270, 2003. 

 

RODRIGUES, AryonDall'Igna. Línguas indígenas: 500 anos de descobertas e 

perdas. DELTA: Documentação E Estudos Em Linguística Teórica E Aplicada, v. 9, n. 1, 

1993. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/delta/article/view/45596 

 

RODRIGUES, Marcelo Barge. AporomomboéUcárÇupé (Faço Com Que Seja Mestre, E 

Ensine A Gente): Missionários Jesuítas E Os Usos Da Língua Geral Na Amazônia 

Portuguesa (1622-1693). Dissertação (Mestrado em História Social da Amazônia), 

Universidade Federal do Pará, Belém – Pará, 2021. Disponível em: 

https://pphist.propesp.ufpa.br/ARQUIVOS/dissertacoes/2021/2021_Rodrigues_Marcelo_DIS

SERTACAO.pdf 

 

ROMÃO, Tito Lívio Cruz. Sincretismo religioso como estratégia de sobrevivência 

transnacional e translacional: divindades africanas e santos católicos em 

tradução. Trabalhos em Linguística Aplicada, v. 57, p. 353-381, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.1590/010318138651758358681 

 



212 

 

ROSA, Teresa Maria Rodrigues da Fonseca. A Matriz Pedagógica Jesuíta E A Sistemática 

Escolar Moderna. História da Educação, v. 21, p. 21-37, 2017. DOI: 

https://doi.org/10.1590/2236-3459/71138 

 

ROSÁRIO, Maria José Aviz do; MELO, Clarice Nascimento de. A educação jesuítica no 

Brasil colônia. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, SP, v. 15, n. 61, p. 379–389, 2015. 

DOI: https://doi.org/10.20396/rho.v15i61.8640534.  

 

ROSSI, Elvio Antônio O sistema urbanístico das Missões Jesuíticas. HACER – História da 

Arte e da Cultura, 2011, rev. 2016, Disponível em: https://www.hacer.com.br/sistema-

urbanistico 

 

RUBIAL, Antonio. El papel de los santos jesuitasenla propaganda de laCompañía de 

Jesúsen Nueva España. Historia Social, p. 147-165, 2009. DOI: 10.2307/40658064 

 

SANGENIS, Luiz Fernando Conde. Controvérsias sobre a pobreza: franciscanos e jesuítas 

e as estratégias de financiamento das missões no Brasil colonial. Estudos Históricos, v. 27, 

p. 27-48, Rio de Janeiro 2014.DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-21862014000100002 

 

SANTIAGO, R.P..A doença e a cura para os indígenas aldeados em São João Batista do 

Presídio no início do século XIX: um olhar de Carl Friedrich Philipp von 

Martius. Pesquisa & Educação A Distância, n. 17, 2023. 

 

SANTIAGO, Sinval Batista. História do município de Rio Pomba. Belo Horizonte: Imprensa 

Oficial, 1991. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Epistemologias del Sur. Mexico: Siglo XXI, 2010. 

 

SANTOS, Fabrício Lyrio. Os jesuítas, a catequese e a questão da administração das aldeias 

no período colonial. In: XXVII Simpósio Nacional de História. 22-23. Natal – RN. 2013. 

Disponível em: 

http://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1361890400_ARQUIVO_Artigo-

Aadministracaodasaldeias.pdf 

 

SANTOS, Flávio Reis. A Educação no Brasil Colonial: Da Religiosidade Católica ao 

Despotismo Esclarecido (1549-1820). Revista Expedições: Teoria da História e 

Historiografia, v. 9, n. 2, p. 18-36, 2018. ISSN 2179-6386. 

 

SANTOS, Joaquim Felício dos. Acayaca: romance indigena-1729. 1894. 

 

SANTOS, Patrícia Ferreira dos. A ação pastoral nas minas sob o padroado régio: 

convergências e divergências entre Estado e Igreja no governo de Dom Frei Manoel da 

Cruz (1748-1764). ANPUH – XXIV SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA – São 

Leopoldo, 2007. 

 

SANTOS, Zulmira. Entre Malagrida e Pombal: as Memórias da última condessa de 

Atouguia. Península: revista de estudos ibéricos, 2005, p. 401-416, 2005. Disponível em: 

https://repositorio-aberto.up.pt/bitstream/10216/8087/2/2973.pdf 

 



213 

 

SILVA, Aline Layane Souto da; LIMA, Samuel Anderson de Oliveira. Barroco e 

antropofagia: um estudo da peça “Na aldeia de Guaraparim” de José de Anchieta. 2021. 

Revista Entrelaces, V. 11, n. 23, Jan.- Mar, 2021. ISSN 2596-2817 

 

SILVA, José Carlos de Araújo. As aulas régias da Capitania da Bahia (1759 1827): 

pensamento, vida e trabalho de nobres professores. Tese de doutorado. UFRN.2006. 

 

SILVA, Maria Antônia. A economia nas reduções (Breve relato). Multitemas, 1997. 

SILVA-REIS, Dennys; BAGNO, Marcos. Os intérpretes e a formação do Brasil: os quatro 

primeiros séculos de uma história esquecida. Cadernos de Tradução, v. 36, p. 81-108, 2016. 

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-7968.2016v36n3p81 

 

SOARES, Ernesto. Inventário da colecção de registos de Santos. Biblioteca Nacional. 

Lisboa. 1955. 

 

SOARES, J. M. Cartografia e ocupação do território: a Zona da Mata mineira no século 

XVIII e primeira metade do XIX. Arquivos do Museu de História Natural e Jardim Botânico 

da UFMG, v. 20, n. 2, 2011. 

 

SOUSA, Carlos Ângelo De Meneses; CAVALCANTE,Maria Juraci Maia (Orgs.).Os jesuítas 

no Brasil: entre a Colônia e a República. / Brasília: Liber Livro, Unesco, 2016. ISBN: 978-

85-7963-150-4  

 

SOUZA, Laura de Mello e. As Devassas eclesiásticas da arquidiocese de Mariana: fonte 

primária para a história das mentalidades. Anais do Museu Paulista: História e Cultura 

Material, São Paulo, n. Tomo XXXIII (1984), p. 65–73, 1984. DOI: 10.11606/1982-

02671984TomoXXXIIIe6. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/216140.. Acesso em: 21 abr. 2024. 

 

SOUZA, P. D. dos S.; LOBO, T. Da aplicação do Diretório Pombalino ao Estado do Brasil: 

povos indígenas e políticas linguísticas no século XVIII. A Cor das Letras, [S. l.], v. 17, n. 1, 

p. 46–59, 2017. DOI: 10.13102/cl.v17i1.1445. Disponível em: 

http://periodicos.uefs.br/index.php/acordasletras/article/view/1445. Acesso em: 5 maio. 2023. 

 

STORCK, João Batista. Do Modus Parisiensis Ao Ratio Studiorum: Os Jesuítas E A 

Educação Humanista No Início Da Idade Moderna. Hist. Educ., Santa Maria, v. 20, n. 48, p. 

139-158, abr.  2016.   Disponível em 

<http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2236-

34592016000100139&lng=pt&nrm=iso>. DOI: https://doi.org/10.1590/2236-3459/57630. 

 

TEIXEIRA, Faustino. Inculturação da fé e pluralismo religioso. Rede Ecumênica Latino-

Americana de Missiologosp. 82-99, 2001. Disponível em: http://www.missiologia.org.br/wp-

content/uploads/cms_artigos_pdf_45.pdf 

 

TEIXEIRA, Vanessa Cerqueira. A quebra dos grilhões: devoção mercedária e crioulização 

em Minas Gerais (1740-1840). 2021. Tese (Doutorado em História) Departamento de História 

– Universidade Federal de Ouro Preto, Mariana, 2021. Disponível em: 

http://www.repositorio.ufop.br/jspui/handle/123456789/14287 

TODOROV, Tzvetan, tradução Roberto Leal Ferreira. Teorias do símbolo. São Paulo. Editora 

Unesp, 2014. 



214 

 

 

TOLEDO, Cézar; RUCKSTADTER, Flávio; RUCKSTADTER, Vanessa. O Teatro Jesuítico 

na Europa e no Brasil, no Século XVI. Revista HISDBR On-line, Campinas, n. 25, p. 33-43, 

2007. ISSN: 1676-2584 

 

TORRES, Magda Maria Jaolino. “Diferença” versus “alteridade”: a invenção do teatro 

jesuítico da missão (Brasil, séc. XVI). In: VIII Congresso Luso-Afro-Brasileiro de Ciências 

Sociais, Coimbra: Universidade de Coimbra. 2004. Disponível em: 

https://www.ces.uc.pt/lab2004/inscricao/pdfs/painel47/MAgdaJaolinoTorres.pdf 

 

TREVISAN, Armindo. A escultura dos Sete Povos. Porto Alegre. Movimento: Instituto 

Estadual do Livro, 1978. 

 

TRINDADE, Cônego Raimundo. Arquidiocese de Mariana: Arquidiocese de Mariana 

subsídios para sua História.2 Tomos. Belo Horizonte: Imprensa Oficial, 1953.  

 

TRINDADE, Cônego Raimundo. Breve notícia dos Seminários de Mariana. Ed. da 

Arquidiocese, 1951. 

 

TRINDADE, Cônego Raimundo. Instituições de Igrejas no Bispado de Mariana. SPHAN. 

Rio de Janeiro. 1945. 

 

TRINDADE, José da Santíssima Dom Frei. Visitas pastorais de Dom José da Santíssima 

Trindade. Fundação João Pinheiro e IEPHA. Belo Horizonte. 1988. 

 

TRINDADE, Raimundo. Arquidiocese de Mariana. Belo Horizonte, Imprensa Oficial, 1953, 

2 vols. 

 

VALVERDE, Orlando. Estudo regional da Zona da Mata de Minas Gerais. In: Revista 

Brasileira de Geografia. Rio de Janeiro: 20(1), 3-32, jan/mar., 1958. 

 

VARAZZE, Jacopo. Legenda Áurea: vidas de Santos. Tradução por Hilário Franco Jr. São 

Paulo: Cia. das Letras, 2003. 

 

VASCONCELLOS, Salomão de. Ofícios Mecânicos em Vila Rica durante o século XVIII. 

In: Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Rio de Janeiro, n.4, 1940. 

VIEIRA, Antonio; HANSEN, João Adolfo. Cartas do Brasil: 1626-1697. hedra, 2003. 

 

VILLALTA, Luís Carlos. A “Torpeza diversificada dos vícios”: Celibato, concubinato e 

casamento no mundo dos letrados de Minas Gerais (1748-1801). Dissertação de mestrado 

apresentada ao Departamento de História da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas 

da Universidade de São Paulo. São Paulo, 1993. 

 

WARBURG, Aby. A presença do antigo - Escritos inéditos. Vol.1. Campinas, SP. Editora da 

UNICAMP, 2018. 

 

 

 


