UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

Alan Gabriel de Oliveira Amaral Toledo

A ORIGINALIDADE DE TOMAS DE AQUINO: FINITUDE, REALISMO
MODERADO E A FUNDAMENTACAO CAUSAL DO CONHECIMENTO HUMANO

Juiz de Fora - MG
2025



Alan Gabriel de Oliveira Amaral Toledo

A ORIGINALIDADE DE TOMAS DE AQUINO: FINITUDE, REALISMO
MODERADO E A FUNDAMENTACAO CAUSAL DO CONHECIMENTO HUMANO

Texto dissertativo apresentado ao Programa de
Pos-graduacdo em Filosofia, da Universidade
Federal de Juiz de Fora, como requisito para a
obtencao do titulo de Mestre em Filosofia.
Trabalho realizado sob orientagdo do Prof. Dr.
Pedro Calixto.

Linha de Pesquisa: Metafisica.

Juiz de Fora - MG
2025



Ficha catalografica elaborada através do programa de geragéo
automatica da Biblioteca Universitaria da UFJF,
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Toledo, Alan Gabriel de Oliveira Amaral.

A originalidade de Tomas de Aquino: finitude, realismo moderado
e a fundamentacgao causal do conhecimento humano / Alan Gabriel
de Oliveira Amaral Toledo. -- 2025.

96 p.

Orientador: Pedro Calixto

Dissertagdo (mestrado académico) - Universidade Federal de Juiz
de Fora, Instituto de Ciéncias Humanas. Programa de
Pés-Graduacgao em Filosofia, 2025.

1. Epistemologia. 2. Tomas de Aquino. 3. Finitude. 4. Metafisica.
5. Filosofia Medieval. |. Calixto, Pedro, orient. Il. Titulo.




Alan Gabriel de Oliveira Amaral Toledo

A ORIGINALIDADE DE TOMAS DE AQUINO: FINITUDE, REALISMO MODERADO E A FUNDAMENTAGAO

CAUSAL DO CONHECIMENTO HUMANO

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacao em Filosofia da Universidade Federal de
Juiz de Fora como requisito parcial a obtencao do titulo
de Mestre em Filosofia. Area de
concentracgao: Filosofia

Aprovada em 15/12/2025.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Pedro Calixto - Orientador
Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof. Dr. Luciano de Caldas Camerino
Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof. Dr. William Davidans Sversutti
Universidade Estadual do Norte do Parana

Juiz de Fora, 12/12/2025.

-

. o
seln L'ﬂ
assinatura

| eletrénica

_—

3@'. Cﬁ
as:m,a:ura.

| eletrénica
sel! o

assinatura

i eletrdnica

Documento assinado eletronicamente por Luciano Caldas Camerino, Professor(a), em 20/12/2025, as 10:55,
conforme hordrio oficial de Brasilia, com fundamento no § 32 do art. 42 do Decreto n2 10.543, de 13 de novembro
de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Pedro Calixto Ferreira Filho, Professor(a), em 09/01/2026, as 09:27,
conforme horério oficial de Brasilia, com fundamento no § 32 do art. 42 do Decreto n? 10.543, de 13 de novembro
de 2020.

Documento assinado eletronicamente por William Davidans Sversutti, Usuario Externo, em 12/01/2026, as
18:28, conforme horéario oficial de Brasilia, com fundamento no § 32 do art. 42 do Decreto n2 10.543, de 13 de
novembro de 2020.




RESUMO

A presente dissertacao investiga a originalidade do pensamento de Tomas de Aquino a partir
de sua epistemologia, compreendida no interior de uma filosofia do conhecimento
profundamente marcada pela condi¢do finita do intelecto humano. Parte-se do pressuposto de
que, em Tomads, o conhecer ndo se caracteriza pela posse plena e imediata da verdade, mas por
um percurso racional préprio da criatura, que apreende o real de modo progressivo, mediado e
limitado. Nesse sentido, a finitude ndo aparece como obstaculo acidental ao conhecimento,
mas como condi¢do constitutiva de sua possibilidade. O trabalho examina, inicialmente, o
método filosofico e teoldgico tomasiano, com especial atengdo a estrutura da quaestio € ao
papel da disputatio na organizacdo do saber. Em seguida, analisa-se a concep¢ao tomasiana de
verdade e o realismo moderado que fundamenta sua teoria do conhecimento, destacando-se a
relagdo entre intelecto humano, realidade criada e intelecto divino. Na sequéncia, sdo
investigados os fundamentos da theologia naturalis e da sacra doctrina, explicitando-se a
distingdo — e ndo separagdo — entre razao e revelagdo no processo cognoscitivo. Por fim, o
estudo aborda os desdobramentos metafisicos e ¢€ticos da epistemologia tomasiana,
evidenciando como sua estrutura do conhecimento sustenta uma antropologia do limite € uma
ética orientada a beatitude. Sustenta-se, assim, que a originalidade de Tomas de Aquino nao
reside em uma ruptura com a tradicdo filosofica anterior, nem em uma simples sintese de
elementos herdados, mas na reconfiguracao conceitual do problema do conhecimento a partir
da articulacdo entre verdade, finitude e inteligibilidade do real, conferindo unidade e

coeréncia proprias a sua filosofia.

Palavras-chave: Tomas de Aquino. Epistemologia. Finitude. Teologia. Filosofia medieval.

Conhecimento. Verdade.



ABSTRACT

This dissertation investigates the originality of Thomas Aquinas’s thought from the standpoint
of his epistemology, understood within a broader philosophy of knowledge deeply marked by
the finitude of the human intellect. It assumes that, in Aquinas, knowing is not characterized
by the full and immediate possession of truth, but by a rational itinerary proper to the creature,
who apprehends reality in a progressive, mediated, and limited manner. In this sense, finitude
does not appear as an accidental obstacle to knowledge, but as a constitutive condition of its
very possibility. The study initially examines Aquinas’s philosophical and theological method,
with particular attention to the structure of the quaestio and to the role of disputatio in the
organization of knowledge. It then analyzes Aquinas’s conception of truth and the moderate
realism that grounds his theory of knowledge, highlighting the relationship between the
human intellect, created reality, and the divine intellect. Subsequently, the foundations of
theologia naturalis and sacra doctrina are investigated, clarifying the distinction—without
separation—between reason and revelation in the cognitive process. Finally, the dissertation
addresses the metaphysical and ethical implications of Aquinas’s epistemology, showing how
its structure supports an anthropology of limitation and an ethics oriented toward beatitude. It
is thus argued that Aquinas’s originality lies neither in a rupture with the preceding
philosophical tradition nor in a mere synthesis of inherited elements, but in a conceptual
reconfiguration of the problem of knowledge through the articulation of truth, finitude, and
the intelligibility of reality, thereby conferring a distinctive unity and coherence upon his

philosophy.

Keywords: Thomas Aquinas, Epistemology, Finitude, Theology, Medieval Philosophy,
Knowledge, Truth.



LISTA DE ABREVIATURAS
S.Th. Summa Theologiae
S.T. Suma Teologica
SCG. Suma contra os Gentios
DV.  Quaestiones Disputatae de Veritate
BJ.  Biblia de Jerusalém



AGRADECIMENTOS

Em primeiro e fundamental lugar, agradeco a Deus, fonte de toda a luz e sabedoria, por ter

concedido a forga e a perseveranca necessarias para a conclusao desta pesquisa.

O meu mais profundo e sincero agradecimento ¢ direcionado a minha familia, pilar inabalavel

de minha vida:

A minha amada esposa, Maria Eduarda, e ao meu filho, Davi, pela compreensdo, paciéncia e
amor incondicional. O tempo dedicado a esta dissertacdo foi subtraido da convivéncia

familiar, mas o apoio de vocés foi o alento e a motivagao diaria.

Aos meus pais, @ minha irma e a minha avo, por serem a base de minha formacao, por todo o
incentivo e por serem parte fundamental em cada etapa deste processo. Sou grato, neste

momento, pelo apoio recebido por parte da minha familia.

Expresso minha gratiddo inestimavel ao meu orientador, Professor Dr. Pedro Calixto. Sua
generosidade intelectual, rigor académico, as leituras perspicazes e a inestimavel confianca

em meu trabalho foram essenciais para a concretizagdo desta investigacao.

DEDICATORIA

Dedico esta pesquisa & memoria de duas pessoas fundamentais em minha trajetoria, que hoje

J4 ndo se encontram entre nds, mas cuja presenga € ensinamentos permanecem Vivos:
Ao meu querido avo, Silviano, e a minha amada sogra, Terezinha.

Que esta conquista seja, em parte, um tributo ao legado de amor e inspiragdo que me

deixaram.

ALAN GABRIEL DE O. A. TOLEDO



Criador Inefavel, Vos que sois a fonte verdadeira da
luz e da ciéncia, derramai sobre as trevas da minha
inteligéncia um raio da vossa claridade. Dai-me
inteligéncia para compreender, memoria para reter,
facilidade para aprender, sutileza para interpretar e
graca abundante para falar. Meu Deus, semeai em
mim a semente da vossa bondade. Fazei-me pobre
sem ser miseravel, humilde sem fingimento, alegre
sem superficialidade, sincero sem hipocrisia; que
faca o bem sem presuncdo, que corrija 0 proximo
sem arrogancia, que admita a sua corre¢do sem
soberba; que a minha palavra e a minha vida sejam
coerentes. Concedei-me, Verdade das verdades,
inteligéncia para conhecer-Vos, diligéncia para Vos
procurar, sabedoria para Vos encontrar, uma boa
conduta para Vos agradar, confianga para esperar em
Vos, constancia para fazer a Vossa vontade.
Orientai, meu Deus, a minha vida; concedei-me
saber o que me pedis e ajudai-me a realiza-lo para o

meu proprio bem e de todos os meus irmaos. Amém.

Santo Tomas de Aquino



SUMARIO

INtroducao ... ... 11
Parte I — Prolegomenos Metodologicos ...................ooiiiiiiiiiiiiii i 18
[.1. Do método tomasiano do Sic €f NOM ..........oouuiiii e 20
I.1.1. Genealogia do mEtodo Sic €f NOM........c.oiinei it 22
[.1.2. Sic et Non nas questoes disputadas. ...........oeviuiiniiiiiiiiiii e 27
I.2. O problema da verdade em Tomas de AqQUINO...........c..ooviiiiiiiiiiiiiiiiiii e 30
[.2.1. O realismo moderado de Tomas de AqQUINO...........ccoiiiiiiiiiiiiiiiieieii e 35
[.2.2. A verdade como relacdo € adequagao ........c.ooviiiiiniiiiiii e 37
[.2.3. Adequagdo do intelecto humano ao intelecto divino ..........ccc.eceeeviiiiiiiiniineann.... 40
Parte Il — A Finitude como Fundamento Epistemologico e Antropologico em Tomas de
AQUINO ... by e e e e e 47
II.1. A diferenca metodoldgica entre Anselmo e Tomas de Aquino na demonstragao da
EXISEENCIA A€ DICUS ...ttt e e 52
I1.1.2. Critica Tomasiana a prova 10gico-ontolOgica ............coeiiiiiiiiiiiiiiiiii e, 54
I1.2 Vias e ndo provas da existéncia de Deus .............oooiiiiiiiiiiiiiii e 60
I1.3. As distingdes entre Esséncia e Existéncia e Ente € Esséncia .................ooooiiiiiinn, 62
I1.4. O conceito de INtElECtO .......ovuiniini it e 65
Parte III — O método da transmissdo do conhecimento em Tomas de Aquino
................................................................................................................ 67
II1.1. O Renascimento do s€culo XII ... 67
III.1.1. Influéncias arabes e judaicas: interpretagdes e integracdo em Tomas de
& 1351510 TP 70
[II.2. O método de ensino de Agostinho e sua recusa da reminiscéncia de Platdo
............................................................................................................... 71
I11.3. Tomas de Aquino € 0 estatuto do MESIIE ........ooutiiiiniiiiii i 78
I1.3.1. Lectio, Disputatio € PraediCatio. .................couuuieuuiiiiiiiae i aieeiieeaaenn, 79
I1.3.2. A posi¢do de Tomas de AGQUINO ............coooeuuuiiiiiiii i, 80
I1.3.3. Nogdo de causalidade no ensino: o que é causar o conhecimento do outro
............................................................................................................... 82
Consideracoes Finais................oo i 84
Anexo I (Quadro - Opera Omnia).....................cooiiiiiiiii i 88

Referéncias Bibliograficas........... ... ... 92



11

A ORIGINALIDADE DE TOMAS DE AQUINO: FINITUDE, REALISMO
MODERADO E A FUNDAMENTACAO CAUSAL DO CONHECIMENTO HUMANO

1. INTRODUCAO

Sabemos o qudo necessario ¢ compreender bem as fontes que influenciaram a
concepcao filosofica de um pensador para compreendermos seu pensamento e obras. Ora,
Tomds de Aquino ¢ comumente apresentado como um grande discipulo de Aristételes, o que
ndo ¢, de modo algum, um equivoco, j4 que o pensamento tomasiano foi profundamente
influenciado pelo Estagirita. Esta influéncia foi tal, que grandes pensadores chegam a
desqualificar a originalidade 'do pensamento do “Doutor Angélico”, subentendendo que
Tomas de Aquino nada mais seria, sendo uma sintese sistematica do pensamento aristotélico
com a tradicdo e doutrina cristd. Com efeito, Etienne Gilson que intitula seu proprio

pensamento como tomista, afirma:

Tomas ndo achou util tornar o aristotelismo mais frontalmente oposto a
verdade cristd do que ja o era nos trabalhos auténticos do proprio Aristoteles.
Em resumo, pode-se dizer que Tomas removeu de Aristoteles todos os
obstaculos a fé cristd ndo evidentes nos escritos dele. Seja como for, se
batizou Aristételes, Tomas ndo o fez nos Comentarios, € sim, antes, nos seus
escritos pessoais de teologia. Assim procedendo, o batismo produziu seu
efeito normal: primeiro teve de morrer o vetus homo para que nascesse um
novo homem. O nome deste novo cristdo havia de ser um nome cristdo. Nao
seria Aristoteles: o seu verdadeiro nome seria Tomas de Aquino. Depois de
remover tais obstaculos desnecessarios, Tomas de Aquino encontrou-se em
posicdo bem diferente a dos demais tedlogos. Sem chegarmos ao ponto de
afirmar que este Aristoteles purificado se identificou com a propria filosofia
de Tomas de Aquino, devemos, pelo menos dizer que Aristoteles, para ele, se
tornou a verdadeira encarna¢io da verdade filosofica.’

A mesma tese foi defendida por Giovanni Reale que em seu opus magnum, Historia

da Filosofia, intitula o capitulo sobre Tomas da seguinte maneira como “A grande sintese de

! Neste trabalho, o termo originalidade ndo é empregado no sentido de ruptura com a tradi¢do aristotélica, nem
como simples operagdo sintética ou repeticdo de elementos previamente dados. Defende-se que Tomas de
Aquino pode e deve ser compreendido como um filésofo original na medida em que reorganiza, de modo
estrutural, categorias herdadas do aristotelismo a partir de problemas metafisicos ¢ epistemoldgicos que nio se
encontram formalmente tematizados em Aristoteles. Essa perspectiva permite afastar leituras redutoras que
tendem a interpretar o pensamento tomasiano como mera reproducéo ou adaptagdo doutrindria do aristotelismo,
obscurecendo o carater propriamente filosofico de sua obra. A originalidade de Tomas manifesta-se, sobretudo,
na elaboragdo de distingdes conceituais e reais decisivas — como a distingao entre esséncia e existéncia — e na
forma como reconstroi o horizonte explicativo do ser e do conhecimento a partir da condi¢do finita do intelecto
humano.

2 GILSON, Etienne. 4 existéncia na filosofia de S. Tomds de Aquino. Trad. de G. Pinheiro Machado, G. Lessa
Melillo e C. A. Ribeiro do Nascimento. 2. ed. Sdo Paulo: Madamu, 2022, p. 19.



12

Tomés de Aquino™

. Ora, o sintagma “grande sintese”, ainda que elogioso, ndo denota uma
compreensdo do pensamento do Aquinate como uma filosofia original - ainda que se possa
sustentar que a articulacdo de argumentos dispersos em um sistema coerente constitua, em si
mesma, uma forma de inovagao. Contudo, a inten¢ao de muitos intérpretes ¢ enquadrar Tomas
de Aquino como mero reprodutor de ideias alheias. O fildsofo Bertrand Russell escreveu:

Ha pouco do verdadeiro espirito filos6fico em Tomas de Aquino. A exemplo
do Socrates platonico, ele ndo segue os caminhos a que seu raciocinio o
conduz e ndo desenvolve qualquer investigagdo, cujo resultado ndo possa ser
conhecido de antemdo. Antes de comecar a filosofar, Tomdas ja sabe a
verdade: trata-se daquela declarada pela fé catdlica. [...] Portanto, ndo
acredito que Tomas deva ser colocado no mesmo nivel dos melhores
filosofos gregos ou modernos*

A critica de Bertrand Russell, que afirma que Tomés de Aquino ndo segue o
“verdadeiro espirito filoso6fico” por partir de uma verdade pré-estabelecida pela fé catolica,
ndo leva em conta a originalidade do pensamento de Aquino. Ao contrario do que sugere
Russell, Tomas ndo simplesmente aceita a verdade revelada sem questionamento. Ele usa a
razdo para explorar e compreender a realidade, integrando-a com a fé de maneira que cria
uma abordagem solida. Sua reflexdo filoséfica nao ¢ dogmatica, mas busca compreender, em
dialogo, as questdes humanas e divinas, reconhecendo as limitagdes do conhecer humano e a
importancia da revela¢do divina. No entanto, como veremos, o proprio método tomasiano em
sua exposi¢ao, o qual aprofunda o método sic ef non de Pedro Abelardo e, por outro lado, suas
disputationes demonstram sem equivoco que Tomas de Aquino ¢ um verdadeiro pensador. A
propria condenagao de suas obras em 1275, logo apods sua morte, prova o quanto Tomds nao
buscou simplesmente uma sintese, ou batizar Aristoteles, como afirma Gilson, mas buscou a
verdade de maneira bastante autonoma, ao ponto de rejeitar elementos essenciais da cultura
ambiente.

Atentemos, ademais, a sua erudi¢do e ao seu profundo conhecimento das teses
filosoficas de outros pensadores de grande alcance, como fildésofos neoplatdnicos, patristicos,
arabes, judeus e outros, as quais exerceram uma influéncia sobre o pensamento do Doutor
Angélico. O escopo da presente dissertacdo ¢ aprofundar um tema ja abordado por alguns
autores, mas que merece um aprofundamento.

Na historia de Aquino, seu proprio percurso de aprendizagem e ensino anunciam a

importancia das escolas e mestres que frequentou durante décadas. E nds sabemos

3 REALE, G. Histéria da Filosofia. Sdo Paulo: ed. Paulus, 2005, vol. 1L, p. 211.
* RUSSELL, B. Histéria da filosofia ocidental. Rio de Janeiro: ed. Nova Fronteira, 2015. Livro 2: A filosofia
catolica. p. 195.



13

pertinentemente que tal convivéncia intelectual ndo vai sem deixar fortes tragos e
interferéncias em seu pensamento. Com efeito, a filosofia escolastica do século XIII foi
marcada por um florescimento intelectual notavel, onde a harmonia entre fé e razao, teologia
e filosofia se demonstra de maneira singular. E nesse contexto que nasce o filosofo Tomas de
Aquino.

Tomas de Aquino nasceu entre o fim de 1224 até margo de 1225, na fortaleza de
Roccasecca, ancestral palacio dos condes de Aquino, em Napoles, na Italia, onde comegava a
florescer o pensamento de Aristoteles. A aproximacao de Aristoteles € evidente. Passemos por
um pequeno resumo de sua vida e obra. Segundo o historiador portugués Jodo Ameal,’
Aquino aprende desde cedo, o latim, os primeiros elementos de aritmética, gramatica, os
Evangelhos, as Epistolas, t€ém acesso aos escritos morais de Gregdério Magno e aos
fragmentos mais acessiveis de Agostinho de Hipona. Aos cinco anos de idade entrou em um
Mosteiro Beneditino, em Montecassino, como oblato. Em 1239 comeca seus estudos na
Universidade de Napoles, apos ser for¢cado a sair de Montecassino, onde vai se dedicar a
filosofia e a teologia. Em Népoles, recebe o ensinamento fundamental com Pedro da Ibérnia
ou Pedro de Irlanda (Petrus Hibernia) e Martinho de DAacia, professores que embasaram o
pensamento de Tomds de Aquino no quadrivium (aritmética, geometria, astronomia e
musica), bem como, posteriormente, em filosofia da natureza, a qual ja trazia muita influéncia
de Aristoteles.®

Em 1243, faleceu seu pai Landolfo. Em 1244 Tomas ingressa na Ordem Dominicana,
contra a vontade de sua familia. No decorrer de sua carreira académica, em 1245 continua a
estudar em Paris, no Mosteiro de Saint-Jacques, onde encontra Alberto Magno. E
praticamente impossivel que este relacionamento com Alberto Magno tenha acontecido sem
deixar influéncias em Tomas. Alberto, mestre de Tomas de 1245 a 1254, na Universidade de
Paris e Colonia, foi o autor da primeira sintese do pensamento cristdo no Ocidente latino,
inteirando elementos aristotélicos gragas ao renascimento do século XII via traducdes arabes
de obras aristotélicas. O que de fato Tomads integrou em seu pensamento dessa primeira
sintese de Alberto Magno? Um dos pontos chaves desta influéncia passa pela problematica da

eternidade do mundo. Mas, ndo somente. Quais, entdo? Eis um dos pontos centrais de nossa

> AMEAL, Jodo. Sdo Tomds de Aquino. Porto, Tavares Martins, 1938, p.13-14.

¢ Cf. BARRY, C. M. Peter of Ireland, Teacher of Aquinas - Irish Philosophy. Acesso em 21 de Setembro de 2024
[https://www.irishphilosophy.com/2013/07/05/peter-of-ireland/].

Cf. MONDIN, B. Dizzionario enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino, Bologna, Italia, Edizioni
Studio Domenicano, 2016.



14

investigacdo a fim de determinarmos o grau de ruptura para com a influéncia direta de
Aristoteles.

E notério que Tomas de Aquino adquiriu elementos da filosofia platonica por meio de
Agostinho, Dionisio Areopagita, como também através do contato com a filosofia arabe
recentemente traduzida, em sua época, do drabe para o latim, principalmente as obras de
Avicena e os Comentdarios de Aristoteles feitos por Averrois, chamado de o Comentador. Sem
contar a influéncia patente do grande pensador judeu, Maimonides.

Em 1254 recebe outro titulo, o de Bacharel Sentenciario’. Em 1256 recebe sua licentia
docendi®. No ano seguinte Tomas obteve o grau de Mestre em Teologia. A partir de 1256 a
1259 Tomas comega a se apresentar como um filésofo por inteiro. Com efeito, varias
publicacdes originais surgem: De Veritate, Summa contra Gentiles. Ademais, durante o
periodo de 1259 a 1268, ao ensinar na Universidade de Paris, introduz, a demanda do papa
Inocéncio IV a leitura e a interpretacdo da obra de Aristoteles. Tomas escreve sua obra-prima,
intitulada Summa Theologiae em 1265 a 1272, bem como outras obras importantissimas
como: De Potentia (1266-1267), De Malo (1266-1269), De Anima (1268-1272) e Sententia
Libri de Causis (1270). Nos anos de 1272 a 1273 Aquino trabalha em seu Comentario sobre a
Etica a Nicémaco de Aristoteles, onde faz uma analise minuciosa da ética aristotélica. Tomas
de Aquino ¢ um autor prolifico. Uma mente incansdvel. Ao final deste trabalho, sera
apresentado um anexo contendo uma tabela detalhada sobre a obra de Tomas de Aquino. A
inclusdo dessa tabela visa oferecer uma visao sistematica da vastidao e da complexidade da
producdo tomasiana, que, por sua vez, influenciou diretamente a selecdo dos temas abordados
neste estudo. Dada a amplitude da obra de Aquino, optamos por delimitar a analise a questoes
especificas, escolhidas com base em sua relevancia para os objetivos da pesquisa e para o
desenvolvimento da investigagao proposta.

Muitos estudantes estdo familiarizados com alguns conceitos de Tomas de Aquino e
reconhecem que ele esta entre os grandes filosofos. No entanto, ¢ possivel que muitos ainda

insistam em classificar sua filosofia a uma reproducao do aristotelismo, removendo de Tomas

" Na Idade Média, a formagdo teoldgica nas universidades seguia uma estrutura hierarquica, na qual o bacharel
biblico iniciava sua carreira docente lecionando a Sagrada Escritura por dois anos, enquanto o bacharel
sentenciario, em um estagio posterior, comentava os Quatro Livros das Sentengas de Pedro Lombardo. Esse
exercicio, central a educagdo teoldgica, permitiu a pensadores como Tomas de Aquino desenvolver reflexdes
inovadoras sobre questdes epistemologicas, como a disting@o entre Theologia Naturalis e Sacra Doctrina, que
marcaram sua originalidade no pensamento medieval (Rosemann, 2007).

8 A Licentia Docendi era concedida pela Igreja Catolica e s6 podia ser concedida pela Igreja. Uma licenga para
ensinar. A Igreja Catolica instituiu a Licentia Docendi para manter a sua influéncia e poder no ensino nas
universidades medievais. Disponivel em:
https://histedbrantigo.fe.unicamp.br/navegando/glossario/verb_c_universidades medievais.htm# ftnrefl. Acesso
em: 25 mar. 2025.



15

toda e qualquer originalidade. Declaragdes como a de Bertrand Russell, Giovanni Reale e
Etienne Gilson demonstram, em parte, esta concep¢ao e revelam a necessidade de um estudo
mais cuidadoso da obra de Tomés de Aquino, que de modo algum deve ser taxado como
comentador ou apenas como mera sintese. A intencdo desta dissertacdo ¢ demonstrar a
originalidade do pensamento de Tomds de Aquino, concentrando-se na teoria do
conhecimento. Este trabalho ndo tem a intengdo de afirmar que Tomds constroi sua filosofia
independente de Aristoteles, visto a influéncia que possui no pensamento de Aquino. Este
trabalho tem a intencdo de revelar a originalidade de um grande nome da Filosofia Medieval,
que para muitos ¢ considerado o 4pice da sabedoria humana e para outros um mero copiador.
Sobre esta questdo escreveu Angel Luiz Gonzalez, filésofo e professor de Metafisica,
ex-reitor da Universidade Complutense de Madrid:

Penso que se deve reconhecer que o corpo da doutrina tomista esta
estreitamente relacionado com o da doutrina de Aristételes; esquecé-lo ou
ignora-lo, a0 menos nas areas centrais da filosofia, leva-nos a cometer erros
na via de interpretagdo de Tomas de Aquino como um pensador. °

E claro que ndo desprezamos as influéncias aristotélicas no pensamento de Tomés de
Aquino. No entanto, optamos por ndo reduzir sua filosofia a uma mera reproducao de ideias.
Aquino lidou com diversos autores e pensadores, classicos, patristicos e também do seu
proprio tempo. Conforme discutiremos nesta pesquisa € veremos ao longo dos préximos
capitulos, Tomas de Aquino, embora influenciado por diversas tradi¢des filosoficas, nao se
limita a uma reproducao das ideias de Aristételes ou de outros pensadores. Ao integrar razao e
fé, Aquino desenvolve uma filosofia que, a0 mesmo tempo em que dialoga com o pensamento
classico, apresenta solugdes originais para questdes centrais da metafisica, epistemologia e
¢tica. Ao longo de nossa anadlise, sera possivel perceber como sua obra reflete um esforco
genuino de responder de maneira fundamentada as questdes filoséficas de seu tempo, com
base em uma leitura atenta das fontes que teve a disposigao.

Tomas de Aquino emerge como um notavel filésofo, distinto por sua habilidade em

assimilar influéncias diversas e por se tornar um artifice de uma Philosophia Perennis."> A

9 GONZALEZ, Angel Luiz. A metafisica tomista: interpretagdes contemporaneas. In Revista Aquinate, n. 7,
2008 p. 48. Disponivel em:. Acesso em: 12/04/2024.

0 termo philosophia perennis é usualmente atribuido a Gottfried Wilhelm Leibniz, que o emprega para
designar a permanéncia de certas verdades fundamentais ao longo da historia da filosofia, atravessando
diferentes sistemas ¢ autores. Contudo, a ideia que o termo expressa ¢ anterior a Leibniz e remonta, sobretudo,
ao pensamento neoplatonico renascentista, no qual se articula a nogdo de prisca theologia. Segundo essa
perspectiva, haveria uma sabedoria origindria e comum, transmitida de modo fragmentario por diferentes figuras
e tradigdes, como Hermes Trismegisto, Moisés, Orfeu, Pitdgoras e Platdo. Nesse horizonte, a verdade filosofica
ndo ¢ concebida como criagdo ex nihilo, mas como progressiva explicitacdo de um nucleo inteligivel
permanente. Ao empregar ou dialogar com a nogdo de philosophia perennis, este trabalho ndo a assume em



16

pesquisa sobre a obra'' de Tomdas de Aquino visa, portanto, ndo apenas entender as fontes de
sua filosofia, mas também destacar sua singularidade como pensador e sua contribuigdo para a
construgdo de um sistema filoso6fico que articula questdes essenciais para o pensamento

humano, como a verdade, a esséncia, a moralidade e a existéncia de Deus.

O presente estudo se concentrard na demonstragdo da originalidade tomasiana por

meio de uma analise estruturada em trés partes, conforme o seguinte percurso:

Parte I — Prolegdmenos Metodologicos: O estudo se concentrard, inicialmente, nas
questdes epistemologicas e metodoldgicas. Analisamos o método tomasiano, em particular o
Sic et Non (1.1), como uma ferramenta central para a aquisicao e validacdo do conhecimento.
A investigagdo prossegue com a reflexdo sobre sua concepg¢ao de verdade (1.2), especialmente
a verdade como relagdo e adequacao entre o intelecto humano e o intelecto divino (1.2.2;

1.2.3), fundamentada no Realismo Moderado (1.2.1).

Parte II — A Finitude como Fundamento Epistemolédgico e Antropologico: Em seguida,
a pesquisa abordara as implica¢des metafisicas e teoldgicas do pensamento de Aquino.
Exploraremos a nocao de finitude (I1.3) no Aquinate, evidenciada pela critica a prova
logico-ontologica de Anselmo (I1.1) e pela preferéncia pelas Vias a posteriori (11.2). A analise
da distin¢ao entre Esséncia e Existéncia (I1.3) e o conceito de intelecto (I1.4) estabelecerao o
papel do conhecimento dentro da teologia natural, definindo a alma como forma substancial

do corpo, cuja ratio ¢ uma poténcia a ser atualizada.

Parte III — O Método da Transmissao do Conhecimento: Por tltimo, serdo investigadas
as questdes antropoldgicas e epistemologicas ligadas a transmissdo do saber (III). Serdo
analisadas as rupturas com o iluminacionismo agostiniano (III.2) e a redefinicdo do estatuto
do mestre (III.3). Examinamos a fun¢do da Lectio, Disputatio e Praedicatio (111.3.1) e a
posi¢ao de Tomas de Aquino (III.3.2) sobre a causalidade no ensino (II1.3.3), elucidando o
lugar da corporeidade no pensamento de Aquino e como este conceito ontoldgico de finitude

moldou sua filosofia.

A presente investigagdo demonstra que a originalidade de Tomas de Aquino reside na

reconfiguragdo do pensamento medieval, estabelecendo um sistema coerente que busca

sentido metafisico forte ou como tese historica literal, mas como categoria hermenéutica que permite
compreender a relacdo entre continuidade, tradicdo e originalidade no pensamento filoséfico, especialmente no
caso de Tomas de Aquino.

" Ver a dimensdo de sua contribuigio filoso6fica no Anexo I da presente dissertagdo.



17

conciliar fé e razdo. Ao firmar a verdade na adequacdo (Realismo Moderado) e na disciplina
do método dialético (Sic et Non), e ao sustentar o fundamento da finitude da criatura, ele
legitima tanto a causalidade humana no ensino quanto a mediagdo da corporeidade no ato
cognitivo. Tais elucidagdes configuram a decisiva contribui¢do do Doctor Angelicus para a

filosofia perene, conferindo dignidade plena a razdo humana e ao projeto do saber sistematico.



18

I - PARTE:
PROLEGONEMOS METODOLOGICOS

Nihil est in intellectu quod non sit prius in sensu."

O termo “epistemologia” é o resultado da uniio do vocébulo grego epistémé
(dmomun), que significa “conhecimento” ou “ciéncia”, formado com sufixo — logia (Aoyia),
que vem da palavra logos (AOYyog) e pode ser traduzido como “estudo”, “razao” ou “discurso
logico ou até mesmo ciéncia”.

Embora a epistemologia como disciplina autdbnoma seja uma ideia moderna, suas
raizes podem ser encontradas nos filosofos gregos, como Platdo e Aristoteles, que distinguiam
entre "00&n” (doxa-opinido, ortodoxo-opinido verdadeira, mas fundamentada logicamente)
que nos vem dos sentidos" (opinido comum provinda da experiéncia individual ou da
imagem), matematica (conhecimento axiomatico) "émiotiun" (conhecimento reflexivo).”* O
pensamento epistemologico se estruturou a partir da modernidade'. No entanto, ndo devemos
descartar as contribui¢des dos fildsofos antigos e medievais.

Para iniciarmos nossa reflexao sobre a originalidade do pensamento tomasiano no que
se refere a epistemologia, optamos por uma investigacdo quanto a significacdo do titulo
“Fundamentos Epistemologicos”. Por que comegar com tais fundamentos? Justamente porque
as questdes epistemoldgicas sdo centrais no pensamento de Tomds de Aquino devido ao
conteudo das quaestiones disputatae, as quais, em grande parte, sdo dedicadas a questoes

envolvendo o conceito de verdade (veritas)."”

2 TOMAS DE AQUINO. Questées Disputadas sobre a Verdade, q. 2, a. 3, arg. 19. Tradugdo de Maurilio
Camello. 1. ed. Campinas: Ed. Ecclesiae, 2023, p. 78.

13 PLATAO. Repiiblica. Tradugdo de Maria Helena da Rocha Pereira. 2. ed. Brasilia: Editora UnB, 1996. e
ARISTOTELES. De Anima (Da Alma). Tradugdo de Edson Bini. 2. ed. Sdo Paulo: Editora Edipro, 2018.

14 A epistemologia comecou a se formalizar durante o Renascimento europeu (séculos XV e XVI), impulsionada
pela transicdo do foco da fé para a razdo como método para obter a verdade ¢ o conhecimento. Filosofos e
cientistas como Johannes Kepler, Galileu Galilei, Francis Bacon, René Descartes, Isaac Newton, John Locke,
David Hume, Immanuel Kant e Gottfried Leibniz desempenharam papéis fundamentais nesse desenvolvimento.
Locke, Descartes ¢ Kant, por exemplo, detalharam métodos para adquirir conhecimento em suas obras. Os
neopositivistas logicos do Circulo de Viena, influenciados por Bertrand Russell e Ludwig Wittgenstein, foram
essenciais para a formagao da epistemologia moderna. Karl Popper, criticando o conceito de indugdo, propds o
método loégico-dedutivo, argumentando que as teorias sdo apenas temporariamente corroboradas até serem
substituidas por novas teorias. No século XX, a hermenéutica emergiu como uma importante teoria filosofica,
com Hans-Georg Gadamer argumentando que a tarefa do fildsofo ¢ interpretar textos para gerar conhecimento.
Gragas a Gadamer, a epistemologia expandiu-se para incluir areas como histdria, politica, economia ¢ arte,
permanecendo relevante em diversas areas do conhecimento.

5 Cf. TOMAS DE AQUINO, Sur la vérité. Trad. Gilles-Jérémie Ceausescu , Paris: CNRS, 2008.



19

Por ‘questdes epistemoldgicas’ entendemos aquelas que exploram a natureza, a
origem, a validade, a transmissao e os limites do conhecimento. A epistemologia ¢ uma area
da filosofia dedicada ao estudo do conhecimento'®, investigando temas como o que define o
conhecimento, quais sdo as condi¢des necessarias para que uma crenca seja considerada
conhecimento, de onde vem nosso conhecimento: seja através da sensacgdo, da percepgdo, da
memoria, da imagina¢do, da memoria, da razdo, ou do testemunho de um outro mestre, como
o conhecimento ¢ estruturado e quao validas e confidveis sao nossos saberes. Battista Mondin,
sobre a relacdo entre Tomés de Aquino e epistemologia afirma:

Em Santo Tomas falta uma epistemologia compreendida segunda a acepgao
mais recente deste termo. Existe, em vez disso, uma rica doutrina do que diz
respeito ao estudo do conhecimento, sua origem, sua natureza, a divisdo, o
valor, as faculdades, as operagdes, a relacdo entre conhecimento racional e
conhecimento revelado, entre fé e razdo, o conhecimento das ideias ¢ dos
primeiros principios, a diversificagdo do saber em trés grandes ramos: fisica,
matematica, metafisica. '’

Battista Mondin de maneira sintética coloca em destaque um plano de estudo onde a
questdo da epistemologia se encontra no pensamento de Tomds: sua origem, natureza,
divisdes e valor do conhecimento, e as faculdades suscetiveis de revela-lo, bem como a
relagdo entre f€é e razdo, abrangendo trés grandes dominios do conhecimento: fisica,

matematica e metafisica.

Primeiramente, discutiremos a metodologia tomasiana, explorando como Tomas de
Aquino sistematizou e desenvolveu seu pensamento filosofico. Abordaremos o método Sic et
Non, desenvolvido por Pedro Abelardo, e como Tomas de Aquino o utilizou para estruturar
suas proprias investigagoes filosoficas e teologicas, promovendo um debate rigoroso e critico
das diferentes proposi¢cdes. Em seguida, nos aprofundaremos sobre as questdes disputadas
(Quaestiones Disputatae), um método essencial para compreender a dinamica intelectual da
escolastica como um todo. Analisaremos como Tomds de Aquino empregou esse método para
examinar e resolver disputas teologicas e filosoficas, apresentando argumentos “pré” e
“contra” - diferentes posi¢cdes e chegando a conclusdes bem fundamentadas. O conceito de
verdade sera outro ponto central de nosso estudo. Discutiremos como essa questdo se integra
ao seu sistema filoso6fico e suas implicagdes para a epistemologia e a metafisica. A

contribuicao singular de Tomés de Aquino a histéria do pensamento ocidental também ¢

' BACHERLARD, Gaston. Epistemologia.  Barcelona:  Editorial  Anagrama, 1974; Cf.
https://humanidades.com/br/epistemologia/, consultado em 21/06/2024, as 08:30.

7 MONDIN. Battista. Dizionario enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino. Bologna, Itlia:
Edizioni Studio Domenicano, 2016.



20

evidenciada por seu método de andlise, sua habilidade em dialogar com diversas fontes de

conhecimento e sua abordagem equilibrada entre fé e razao.

I.1 - DO METODO TOMASIANO DO SIC ET NON

Tomds de Aquino defende e aplica o método légico apofantico, originalmente
utilizado e proposto por Aristoteles como o Unico propriamente filosofico.'® Este método,
caracterizado pela énfase em proposi¢des declarativas que sdo verdadeiras ou falsas,
estabelece uma base solida para a investigagdo filosofica e teoldgica. Tomas de Aquino
distingue claramente entre teologia natural e teologia sacra em sua obra Summa Theologiae. A
teologia natural refere-se ao conhecimento de Deus adquirido através da razdo humana e da
observa¢ao do mundo natural. Este tipo de conhecimento abrange verdades acessiveis a mente
humana sem a necessidade da revelagao divina, como a existéncia de Deus, Sua unidade, e
Sua bondade, conforme discutido em Summa Theologiae, 1, q. 2, a. 2-3. Por outro lado, a
teologia sacra (teologia revelada)' é baseada na revelagdo divina, contendo verdades que
estdo além do alcance da razdo natural, tais como os mistérios da Trindade ¢ da encarnagao de
Cristo, tratados em Summa Theologiae, 1, q. 1, a. 6-8. A teologia sacra ¢ considerada por
Tomas uma ciéncia superior, uma vez que se fundamenta na palavra de Deus e aborda as
verdades mais profundas sobre a divindade e a salvagdo humana. Aquino expressou esta ideia

ao tratar da doutrina sagrada e sua relagdo com as outras ciéncias:

Como esta ciéncia € a um s6 tempo especulativa e pratica, ultrapassa todas as
outras, tanto as especulativas como as praticas. Entre as ciéncias
especulativas deve-se considerar como a mais excelente aquela que ¢ mais
certa ou a que tem a matéria mais excelente. Ora, sob esse duplo aspecto, a
doutrina sagrada supera as outras ciéncias especulativas. E a mais certa,
porque as outras recebem sua certeza da luz natural da razdo humana, que
pode errar; ao passo que ela recebe a sua da luz da ciéncia divina, que nao
pode enganar-se. E ela tem a matéria mais excelente, pois se refere
principalmente ao que, por sua sublimidade, ultrapassa a razdo, ao passo que
as outras disciplinas consideram apenas o que esta sujeito a razdo. Entre as
ciéncias praticas, a mais excelente ¢ a que estd ordenada a um fim mais alto
como acontece com a politica em relagdo a arte militar, pois o bem do
exército estd ordenado ao bem da cidade. Ora, o fim desta doutrina, como
pratica, ¢ a bem-aventuranga eterna, a qual se ordenam todos os outros fins

'® O método logico apofantico, conforme proposto por Aristoteles na Analitica Posterior, refere-se a 16gica que
trabalha com proposi¢des assertivas, ou seja, aquelas que afirmam ou negam algo sobre a realidade. E
considerado "propriamente filoséfico" por Aristoteles porque visa a busca da verdade universal através de
silogismos demonstrativos, baseados em premissas verdadeiras e necessarias.

1% Ver Etienne Gilson, The Christian Philosophy of St. Thomas Aquinas (University of Notre Dame Press, 1994),
e Frederick Copleston, A History of Philosophy: Volume II: Medieval Philosophy (Image Books, 1993).



21

das ciéncias praticas. Portanto, ¢ claro que sob qualquer dos dngulos, a
ciéncia sagrada é a mais excelente.”

O Filosofo, como Aristoteles era chamado por Aquino, desenvolveu sua légica com

"2l onde ele se

base no método apofantico, particularmente na obra "Analiticos Posteriores
concentra na demonstracdo cientifica e no silogismo. O discurso apofantico, portanto, ¢
fundamental para a estrutura do raciocinio dedutivo, permitindo a derivagdo de conclusdes a
partir de premissas claras e definidas. Toméas de Aquino, reconhecendo a relevancia deste
método, adotou-o em suas obras, especialmente na "Summa Theologiae" ¢ na "Summa Contra
Gentiles". Todavia, a inovacdo do método tomasiano em relacdo a Aristoteles esta no uso do
“sic et non” como método de investigagdo. Tomds faz uma sintese entre didlogo e discurso
apofantico. Ao combinar esses dois métodos — o didlogo dialético e o discurso apofantico —

Aquino alcan¢a uma sintese harmoniosa. Adotando esta abordagem, ele ndo apenas aproveita

os pontos fortes de cada abordagem, mas também supera suas limitagoes.

Tomds de Aquino utiliza o discurso apofantico, centrado em proposigdes claras e
rigorosamente estruturadas, para construir suas argumentacgdes teologicas e filosoficas. No
entanto, ele enriquece essa abordagem ao introduzir o método dialético “sic et non”,
inicialmente desenvolvido por Pedro Abelardo, como veremos mais aprofundadamente no
que segue. Este método envolve a apresentagdo de argumentos contraditorios sobre a mesma
questdo, permitindo uma exploragdo mais completa e critica do tema em questdo. Ao fazer
isso, Tomas da voz a diferentes teses e perspectivas, reconhecendo e examinando objegdes
antes de chegar a uma conclusdo bem fundamentada. Essa sintese metodologica ndo apenas
fortalece a robustez logica de suas conclusdes, mas também demonstra um profundo respeito
pelo valor do didlogo intelectual e pela diversidade de opinides. Assim, Tomds consegue
harmonizar a precisao logica do discurso apofantico com a riqueza dialética do “sic et non”,
criando um método de investigagdo que ¢ a0 mesmo tempo rigoroso e inclusivo. Nas paginas
subsequentes, abordaremos de forma mais detalhada o método "sic et non" e sua relagdo com

Tomaés de Aquino.

2 TOMAS DE AQUINO. Suma Teoldgica. 3. ed. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 2009. v. I, Parte I, Q. 1, A. 5.
2l ARISTOTELES. Metafisica. Trad. Edson Bini, Edipro, 2012.
. Posterior Analytics. Trad. Jonathan Barnes. Oxford: Clarendon Press, 1993.
TOMAS DE AQUINO. Comentdrio aos Segundos Analiticos. Tradugdo de Anselmo Tadeu Ferreira e Carlos
Arthur Ribeiro do Nascimento. Campinas, SP: Editora Unicamp, 2021.



22

I.1.1 - GENEALOGIA DO METODO SIC ET NON

2" surgiu na Idade Média através da obra de Pedro Abelardo, que

O método “sic et non
privilegiou uma reflexdo filosofica e teoldgica baseada nas Artes liberais e mais
particularmente sobre uma reflexdo metodoldgica baseada no trivium, e especialmente na
logica deste periodo. No século XII, Abelardo desenvolveu uma abordagem sistemdtica para
tratar de questdes teologicas e filosoficas que envolviam aparentes contradigdes®. Naquela
época, havia muitas discussoes e querelas teoldgicas sobre a interpretacdo das Escrituras ¢ a
natureza de Deus, como a doutrina da Trindade e suas interpretagdes variadas (triteismo,
monoteismo, panteismo) e, propriamente filoséficas, como por exemplo, a querela dos
universais. Abelardo percebeu que, para resolver essas disputas e esclarecer essas

contradigdes, era necessario um método que permitisse a apresentacao e a avaliacao cuidadosa

de todos os argumentos. Ele propds um processo em trés etapas:**

(1) Formulagdo da Questao: Definir claramente a questdo a ser debatida;

(2) Elencar Proposigdes Corroborativas: coletar todos os argumentos que apoiavam a
questao;

(3) Elencar Proposi¢des Contrarias: reunir todos os argumentos que se opunham a
questdo;

(4) Para s6 entdo, tomar uma decisao.

Este método ndo apenas facilitava a organizagdo e a clareza do debate, mas também
promovia um exame critico de cada questao. Abelardo estruturou seu trabalho "Sic et Non"
seguindo esse formato, apresentando uma série de questdes teoldgicas com argumentos a
favor e contra, permitindo que os estudiosos avaliassem e refletissem sobre cada posi¢dao. Sem
sombras de duvidas, as querelas medievais se tornaram mais claras a partir do método de

Abelardo.

2 ABELARD, Peter. Sic et non: a critical edition. Editado por Blanche Beatrice Boyer e Richard Peter McKeon.
Chicago: University of Chicago Press, 1978.

B A historiadora Marcia L. Colish discute as querelas teologicas € o desenvolvimento do pensamento
escolastico, com foco na importancia dessas disputas na formag¢do do pensamento medieval. Cf. COLISH,
Marcia L. Medieval Foundations of the Western Intellectual Tradition: 400-1400. New Haven: Yale University
Press, 1997.

2 MARENBON, John. The Philosophy of Peter Abelard. Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

LEFF, Gordon. Paris and Oxford Universities in the Thirteenth and Fourteenth Centuries: An Institutional and
Intellectual History. Oxford: John Wiley & Sons, 1968.

BROWER, Jeffrey E.; GUILFOY, Kevin (Org.). The Cambridge Companion to Abelard. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004.

CLANCHY, M. T. Abelard: A Medieval Life. Oxford: Wiley-Blackwell, 1999.

LUSCOMBE, David E. The School of Peter Abelard: The Influence of Abelard’s Thought in the Early Scholastic
Period. Cambridge: Cambridge University Press, 1969.



23

A dialética, como método de investigacdo e ensino, tem suas raizes na filosofia
classica, especialmente na pratica socratica de didlogos e na ldgica aristotélica. No entanto,
foi durante a Idade Média que a dialética evoluiu para um sistema estruturado de ensino,
particularmente através do trabalho de Pedro Abelardo no século XII. Abelardo, em sua obra
"Sic et Non", sistematizou um método que colocava em confronto argumentos opostos sobre
questdes teologicas e filosoficas. Essa abordagem tinha como objetivo ndo apenas apresentar
os diferentes pontos de vista, mas também incentivar os estudantes a analisar criticamente os
argumentos, identificar inconsisténcias e desenvolver suas proprias sinteses racionais. A
contribuicdo de Abelardo foi significativa na medida em que ele compilou 158 questdes, cada
uma acompanhada de citagdes de autoridades e argumentos contraditorios.”” No entanto, ele
frequentemente deixava as questdes em aberto, sem fornecer uma resolucdo definitiva. O
objetivo era estimular o pensamento critico e a analise detalhada por parte dos estudantes,
uma pratica que se tornaria central no ensino escolastico. Pedro Abelardo também foi

influenciado por pensadores como Agostinho de Hipona.*

No século XIII, Tomas de Aquino aprimorou e formalizou ainda mais esse método
dialético em sua obra "Summa Theologica". A estrutura da Suma reflete uma evolugao
significativa do método de Abelardo. Cada questdo ¢ dividida em artigos, que seguem um
formato rigoroso: primeiro, sdo apresentadas objecdes (Objectiones) a posi¢do que Aquino
defendera; em seguida, uma citacdo de autoridade contraria as objecoes (Sed Contra); depois,
a resposta detalhada de Aquino (Respondeo), e finalmente, as respostas especificas a cada
objecdo inicial. Esta sistematizagdo trouxe vdarias vantagens. Primeiro, a clareza e a
organizacdo da Suma facilitaram a compreensdo e o estudo das questdes complexas, tornando
o processo de aprendizado mais eficiente. Segundo, ao incluir citacdes de autoridades em
ambos os lados dos argumentos, Aquino conferiu maior profundidade e legitimidade as
discussdes. Terceiro, ao buscar resolver as questdes de forma conclusiva, Aquino forneceu
uma orientacdo clara para os estudantes, contrastando com a abordagem mais aberta de

Abelardo.

2 ABELARD, Peter. Sic et non: a critical edition. Editado por Blanche Beatrice Boyer e Richard Peter McKeon.
Chicago: University of Chicago Press, 1978.

% Agostinho de Hipona, que viveu entre os séculos IV e V, influenciou indiretamente o método de Abelardo.
Embora Agostinho ndo tenha formalizado um método dialético, suas obras frequentemente envolvem a
apresentagdo de objegdes e respostas a questdes filosoficas e teolodgicas. Em "De Doctrina Christiana" (Sobre a
Doutrina Cristd), Agostinho defendeu o uso da razio como instrumento para compreender as Escrituras,
estabelecendo um precedente importante para a integracdo da logica e da fé. Suas discussdes em "Confissoes" e
"A Cidade de Deus" exemplificam uma abordagem dialética, onde ele confronta objecdes antes de apresentar
suas solugdes. Cf. GILSON, Etienne. 4 Filosofia na Idade Média. 1. ed. Sdo Paulo: Editora Martins Fontes,
2013.



24

Cada artigo da Suma ¢ uma unidade constituida de cinco partes distintas:

(1) a questdo dialética;

(2) os argumentos iniciais ou “obje¢des”
(3) o argumento sed contra;

(4) aresposta a questao dialética;

(5) as respostas as “objec¢des” e eventualmente ao argumento sed contra.”’

Um exemplo ilustrativo ¢ o tratamento de Tomds de Aquino sobre a existéncia de
Deus na Suma Teoldgica **. Na Primeira Parte, Questdo 2, Artigo 3, Aquino segue um método
estruturado para abordar a questdo, comecando por apresentar objecdes a existéncia de Deus.
Neste trecho, o método demonstrativo (apofantico) de Tomas de Aquino ¢ evidente em suas
proposi¢des claras e declarativas que podem ser avaliadas quanto a sua veracidade ou
falsidade. Por exemplo, suas cinco vias apresentam proposi¢des que afirmam a existéncia de
Deus a partir de diferentes aspectos da realidade observavel. Cada proposicdo ¢ formulada de
maneira a ser verdadeira ou falsa, permitindo uma analise lo6gica rigorosa. O método dialético
de Aquino (influenciado pelo método Sic et Non) também ¢ destacado, especialmente em sua
estrutura de argumentacao. Ele comega apresentando objec¢des a sua posicao, fornecendo uma
plataforma para o debate e a refutacdo. A seguir, ele cita autoridades, como as Escrituras,
para estabelecer um fundamento teoldgico. Depois, ele propde suas proprias argumentagdes
(as cinco vias) para demonstrar a existéncia de Deus de maneira racional. Finalmente, ele
refuta as objecdes iniciais, demonstrando como suas vias superam os argumentos contrarios.
Este processo dialético ndo apenas esclarece a questdo, mas também ensina uma abordagem
metddica para resolver disputas racionais envolvendo a teologia natural de maneira filoséfica.
A abordagem de Tomés de Aquino na Suma Teoldgica (Summa Theologiae) exemplifica um
método rigorosamente apofantico e dialético, onde ele articula proposicdes claras sobre algum
tema, enfrenta objegdes, utiliza um argumento de autoridade e formula argumentos racionais.
Este método, que permeia toda a sua obra, demonstra a capacidade de Aquino de integrar o
discurso apofantico com a dialética, proporcionando uma metodologia sistematica e
estruturada para a resolucdo de complexas questdes teologicas e filosoficas. Para ilustrar,

observe a seguir nas proprias palavras de Aquino:

27 Cf. BIRD, Otto. Como ler um artigo da Suma. Colegdo “Textos didaticos”. Campinas: IFCH/UNICAMP, n° 53
- julho, 2005, p.7 e 13-19; KENNY, 1993, p.21-22.

BTOMAS DE AQUINO. Suma Teolégica. Primeira Parte, Questdo 2, Artigo 3. Tradugio de Alexandre Corréa.
Campinas: Editora Ecclesiae, 2017.



25

Art. 3 — Se Deus Existe.
O terceiro discute-se assim — Parece que Deus ndo existe.

1. Pois, um dos contrarios, sendo infinito, destroi o outro totalmente. E
como, pelo nome de Deus, se intelige um bem infinito, se existisse Deus, o
mal ndo existiria. O mal, porém, existe no mundo. Logo, Deus ndo existe.

2. Demais — O que se pode fazer com menos ndo se deve fazer com mais.
Ora, tudo o que no mundo aparece pode ser feito por outros principios,
suposto que Deus ndo exista; pois, o natural se reduz ao principio, que ¢ a
natureza; e o proposital, a razdo humana ou a vontade. Logo, nenhuma
necessidade ha de se supor a existéncia de Deus.

Mas, em contrario, diz a Escritura (Ex 3, 14), da pessoa de Deus: Eu sou
quem sou.

SOLUCAO — Por cinco vias pode-se provar a existéncia de Deus.

A primeira ¢ mais manifesta ¢ a procedente do movimento; pois, é certo e
verificado pelos sentidos, que alguns seres sdo movidos neste mundo. Ora,
tudo o que se move ¢ movido por outro. Porque nada é movido sendo
enquanto potencial, relativamente aquilo a que € movido, € um ser move
enquanto em ato. Pois mover ndo é sendo levar alguma coisa da poténcia ao
ato; assim, o calido atual, como o fogo, torna a madeira, calido potencial, em
calido atual e dessa maneira, a move e altera. Ora, ndo ¢ possivel uma coisa
estar em ato e poténcia, no mesmo ponto de vista, mas s6 em pontos de vista
diversos; pois, o calido atual ndo pode ser simultaneamente calido potencial,
mas, ¢ frio em poténcia. Logo, é impossivel uma coisa ser motora e movida
ou mover-se a si propria, no mesmo ponto de vista e do mesmo modo, pois,
tudo o que é movido ha-de sé-lo por outro. Se, portanto, 0 motor também se
move, € necessario que seja movido por outro, e este por outro. Ora, ndo se
pode assim proceder até ao infinito, porque ndo haveria nenhum primeiro
motor e, por consequéncia, outro qualquer; pois, os motores segundos nao
movem, sendo movidos pelo primeiro, como ndo move o baculo sem ser
movido pela mao. Logo, ¢ necessario chegar a um primeiro motor, de
nenhum outro movido, ao qual todos ddo o nome de Deus.

A segunda via procede da natureza da causa eficiente. Pois, descobrimos que
ha certa ordem das causas eficientes nos seres sensiveis; porém, nao
concebemos, nem ¢ possivel que uma coisa seja causa eficiente de si propria,
pois seria anterior a si mesma; o que nao pode ser. Mas, ¢ impossivel, nas
causas eficientes, proceder-se até o infinito; pois, em todas as causas
eficientes ordenadas, a primeira ¢ causa da média e esta, da Gltima, sejam as
médias muitas ou uma sé; e como, removida a causa, removido fica o efeito,
se nas causas eficientes ndo houver primeira, ndo haverd média nem tltima.
Procedendo-se ao infinito, ndo haverd primeira causa eficiente, nem efeito
ultimo, nem causas eficientes médias, o que evidentemente é falso. Logo, ¢
necessario admitir uma causa eficiente primeira, a qual todos ddo o nome de
Deus.

A terceira via, procedente do possivel e do necessario, € a seguinte — Vemos
que certas coisas podem ser e ndo ser, podendo ser geradas e corrompidas.
Ora, impossivel € existirem sempre todos os seres de tal natureza, pois o que
pode nio ser, algum tempo ndo foi. Se, portanto, todas as coisas podem néo



26

ser, algum tempo nenhuma existia. Mas, se tal fosse verdade, ainda agora
nada existiria pois, 0 que ndo € s6 pode comegcar a existir por uma coisa ja
existente; ora, nenhum ente existindo, ¢ impossivel que algum comece a
existir, e portanto, nada existiria, o que, evidentemente, é falso. Logo, nem
todos os seres sdo possiveis, mas ¢ forgoso que algum dentre eles seja
necessario. Ora, tudo o que ¢ necessario ou tem de fora a causa de sua
necessidade ou ndo a tem. Mas néo ¢é possivel proceder ao infinito, nos seres
necessarios, que t€ém a causa da propria necessidade, como também o néo ¢
nas causas eficientes, como ja se provou. Por onde, ¢ for¢oso admitir um ser
por si necessario, ndo tendo de fora a causa da sua necessidade, antes, sendo
a causa da necessidade dos outros; € a tal ser, todos chamam Deus.

A quarta via procede dos graus que se encontram nas coisas. — Assim,
nelas se encontram em propor¢ao maior ¢ menor o bem, a verdade, a nobreza
e outros atributos semelhantes. Ora, o0 mais € 0 menos se dizem de diversos
atributos enquanto se aproximam de um maximo, diversamente; assim, o
mais calido € o que mais se aproxima do maximamente calido. H4, portanto,
algo verdadeirissimo, 6timo e nobilissimo e, por conseqiiente, maximamente
ser; pois, as coisas maximamente verdadeiras sio maximamente seres, CoOmo
diz o Filésofo. Ora, o que ¢ maximamente tal, em um género, ¢ causa de
tudo o que esse género compreende; assim o fogo, maximamente calido, é
causa de todos os calidos, como no mesmo lugar se diz. Logo, ha um ser,
causa do ser, e da bondade, e de qualquer perfeicdo em tudo quanto existe, e
chama-se Deus.

A quinta procede do governo das coisas — Pois, vemos que algumas, como
0s corpos naturais, que carecem de conhecimento, operam em vista de um
fim; o que se conclui de operarem sempre ou freqiientemente do mesmo
modo, para conseguirem o que ¢ 6timo; donde resulta que chegam ao fim,
ndo pelo acaso, mas pela intengcdo. Mas, os seres sem conhecimento ndo
tendem ao fim sem serem dirigidos por um ente conhecedor e inteligente,
como a seta, pelo arqueiro. Logo, ha um ser inteligente, pelo qual todas as
coisas naturais se ordenam ao fim, e a que chamamos Deus.

DONDE A RESPOSTA A PRIMEIRA OBJECAO. — Como diz Agostinho,
Deus sumamente bom, de nenhum modo permitiria existir algum mal nas
suas obras, se ndo fosse onipotente € bom para, mesmo do mal, tirar o bem.
Logo, pertence a infinita bondade de Deus permitir o mal para deste fazer
jorrar o bem.

RESPOSTA A SEGUNDA. — A natureza, operando para um fim
determinado, sob a dire¢do de um agente superior, é necessario que as coisas
feitas por ela ainda se reduzam a Deus, como a causa primeira. E,
semelhantemente, as coisas propositadamente feitas devem-se reduzir a
alguma causa mais alta, que ndo a razdo e a vontade humanas, mutaveis ¢
defectiveis; €, logo, necessario que todas as coisas moveis e suscetiveis de
defeito se reduzam a algum primeiro principio imével e por si necessario,
como se demonstrou.”

A metodologia de Tomas de Aquino teve um impacto duradouro e influenciou

profundamente o pensamento escolastico. Além disso, a énfase na andlise critica e na

2 TOMAS DE AQUINO. Suma Teoldgica. Primeira Parte, Questdo 2, Artigo 3. Tradugdo de Alexandre Corréa.
Campinas: Editora Ecclesiae, 2017.



27

resolugdo de objegdes antecipou praticas académicas e cientificas modernas, demonstrando a
importancia da clareza, da evidéncia e da argumentagao estruturada. Assim, podemos ver que
o método dialético, que comecou com influéncias de filosofos classicos e foi refinado por
figuras como Santo Agostinho e Pedro Abelardo, atingiu um novo patamar de sofisticacao
com Tomas de Aquino. A evolugdo desse método engendra uma progressiva busca por rigor,
clareza e profundidade na investigagdo teoldgica e filosofica, caracteristicas que continuam a

influenciar o pensamento ocidental até os dias de hoje.

Mondin (2023, p. 445) relembra o que disse Guilherme de Tocco (em inglés William

of Tocco) em seus escritos biograficos:

Guilherme de Tocco, o primeiro bidgrafo de Tomas, falando da originalidade
e grandeza do seu génio, sublinha de modo particular a novidade do seu
modo de proceder e argumentar: “Frei Tomas - escreve Guilherme de Tocco
- propunha nas suas ligdes problemas novos, descobria métodos novos,
empregava novas concatenagdes de provas e ao ouvi-lo explicar, porque
propunha uma nova doutrina com novos argumentos, nao se poderia duvidar
que Deus, pelo irradiar desta nova luz e pela novidade desta inspiragdo, lhe
houvesse dado o dom do ensinamento, em palavras e escritos, de uma nova
doutrina” (Vita Sancti Thomae Aquinatis).*

A trajetoria do método dialético, desde suas raizes na ldgica classica e nos embates intelectuais
da Patristica até sua sistematizacao escolastica, evidencia ndo apenas a evolugdo técnica de uma
ferramenta de ensino e investigacdo, mas também a crescente sofisticagdo com que a razdo foi
mobilizada para a compreensdo das verdades teologicas. Nesse percurso, Tomas de Aquino nao
apenas herda, mas eleva o método a um novo patamar, articulando dialética e demonstracao
com originalidade, clareza e profundidade, em consonancia com a finalidade maior da filosofia:

buscar a verdade.

1.1.2 - SIC ET NON NAS QUESTOES DISPUTADAS

As "questdes disputadas" representam uma técnica central da escolastica medieval,
desenvolvida a partir do século XII, principalmente nos mosteiros medievais. Este método foi
concebido para explorar de forma profunda e rigorosa questdes teologicas e filosoficas,
estimulando o debate formal entre estudantes e mestres. A técnica ndo apenas desenvolveu a
habilidade de argumentagdo logica e critica dos estudantes, mas também aprofundou o

entendimento de temas complexos através de um exame dialético detalhado.

* MONDIN, B. Diciondrio enciclopédico do pensamento de Santo Tomds de Aquino. Sdo Paulo: Edigdes
Loyola, 2023.



28

A estrutura das questdes disputadas®’ é meticulosamente organizada para garantir um
exame exaustivo do topico em questdo. Primeiramente, a questdo ¢ formulada de maneira
precisa e especifica, delineando claramente o problema que sera investigado. Por exemplo,
perguntas como "Deus existe?" ou "A alma ¢ imortal?" estabelecem a base para a discussdao
subsequente. Uma vez definida a questdo, varias objegdes a resposta que o mestre pretende
defender sdo apresentadas. Essas objecdes representam argumentos fortes e bem
fundamentados que refletem os pontos de vista opostos ou contraditorios. Essa etapa ¢ crucial,
pois garante que todas as perspectivas relevantes sejam consideradas e analisadas, permitindo
uma compreensao mais ampla e critica da questdo. Apds a apresentacdo das objecdes,
segue-se 0 "sed contra", uma se¢do onde € citada uma autoridade — muitas vezes um texto
biblico, um ensinamento dos Padres da Igreja ou uma obra de filésofos respeitados — que
contraria as objecdes apresentadas. Essa citacdo serve para introduzir a resposta defendida
pelo mestre, fundamentando-a em uma tradi¢do reconhecida e respeitada. A resposta
propriamente dita, denominada "respondeo", é entdo oferecida pelo mestre. Nesta parte, ele
expoe de forma detalhada e estruturada sua propria posicdo sobre a questdo, abordando as
obje¢des e explicando a resolugdo do problema. O mestre utiliza uma combinagao de logica,

teologia e filosofia para construir um argumento coeso e convincente.

Finalmente, a ultima etapa das questdes disputadas envolve as respostas especificas a
cada uma das objecdes iniciais. O mestre refuta ou explica cada objecdo de maneira
individual, elucidando pontos de discordancia e refor¢ando sua argumentagdo. Essa
abordagem meticulosa assegura que todas as dividas e criticas sejam diretamente tratadas,

proporcionando uma resolugdo abrangente e definitiva da questao.

Tomas de Aquino aprimorou significativamente essa metodologia em sua obra
monumental, a Suma Teologica. Ele organizou sua obra em trés partes principais,
subdivididas em questdes e artigos, cada um seguindo o formato das questdes disputadas.
Tomas ndo apenas apresentou objecdes e citacdes de autoridades, mas também ofereceu
respostas detalhadas e refutou cada obje¢do individualmente. Sua sistematizagdo trouxe maior
clareza e profundidade ao método, facilitando a compreensdao e o estudo das questdes
teoldgicas e filosoficas complexas. Aquino integrou de maneira eficiente as autoridades do
assunto, conferindo maior legitimidade as suas argumentagdes. Ao buscar resolver as questoes

de forma conclusiva, diferentemente de Abelardo, que muitas vezes deixava as questdes em

3! DONAVIN, Georgiana; POSTER, Carol; UTZ, Richard (Ed.). Medieval Forms of Argument. Disputation and
Debate. Eugene, Oregon: Wipf and Stock Publishers, 2002.



29

aberto, Tomds forneceu orientagdo clara e objetiva para os estudantes. Essa abordagem
tornou-se um modelo pedagdgico nas universidades medievais e influenciou profundamente o
ensino escolastico, moldando o pensamento teologico e filosofico ocidental por séculos. As
questdes disputadas, através de suas varias etapas, proporcionam um exame dialético
*rigoroso e sistematico das questdes, estimulando a andlise critica e a resolugdo de
problemas. A evolu¢do e aprimoramento desse método por Tomds de Aquino destacam sua
importancia e impacto duradouro no desenvolvimento do pensamento escolastico e na

tradi¢ao intelectual do Ocidente.

%2 A dialética tomasiana tem sido, por vezes, interpretada como um exercicio argumentativo condicionado
previamente pela fé, o que levaria a suspeita de que Tomas de Aquino selecionaria apenas objecdes compativeis
com suas conclusdes. Tal leitura, contudo, resulta da aplicagdo de critérios modernos de neutralidade a um
método intelectual que opera a partir de outra compreensdo da racionalidade filoséfica. Na estrutura da quaestio
disputata, Aquino considera objegdes reais e filosoficamente consistentes, muitas delas provenientes de tradigdes
ndo cristds ou de posi¢des que, no plano estritamente racional, poderiam tensionar ou mesmo parecer contradizer
pressupostos da fé. O que caracteriza sua dialética ndo ¢ a suspensdo do compromisso com a verdade, mas
precisamente o esforco sistematico de submeter posigdes divergentes a um exame racional rigoroso, ordenado a
inteligibilidade do real. Diferentemente da critica dirigida a Platdo, segundo a qual os interlocutores seriam
meros expedientes retdricos, as obje¢des apresentadas por Tomas possuem densidade conceitual propria e
frequentemente recorrem a autoridades reconhecidas, como Aristoteles, Agostinho ou pensadores arabes. Nesse
sentido, a critica moderna, exemplificada por Bertrand Russell, revela menos uma fragilidade interna do método
tomasiano do que um conflito entre paradigmas filoséficos distintos: de um lado, uma concepgao de filosofia
orientada pela busca da verdade; de outro, a exigéncia moderna de neutralidade absoluta. A originalidade do
procedimento tomasiano reside justamente nessa articulacao singular entre rigor dialético, abertura as objegdes e
orientacdo teleoldgica do pensamento, na qual a razdo ndo abdica do confronto, mas também nao renuncia ao
horizonte de sentido que a orienta.



30

Embora o método das questdes disputadas utilizado por Tomés de Aquino ndo fosse
uma criacao sua, ele o aperfeigoou e o popularizou através de suas obras. As Universidades da
época, especialmente a de Paris, onde Tomadas lecionou, ja praticavam a técnica das
quaestiones disputatae. Diferentemente de Tomas de Aquino, Aristoteles produziu trabalhos
mais demonstrativos, defendendo suas teorias e argumentos de maneira direta e sistematica.
Como por exemplo, suas obras Metafisica, Etica a Nicomaco e Politica, onde suas ideias sdo
defendidas de forma continua, sem a preocupagao dialética que hé nas obras de Tomas de
Aquino. Neste primeiro momento, podemos perceber a dissonancia na forma de expressar a
filosofia entre o Doutor Angélico e Aristoteles. Consequentemente, estes autores terdo
também visdes diferentes no que diz respeito ao Ensino, a Verdade e a Transmissao do

Conhecimento.®
1.2 - O PROBLEMA DA VERDADE EM TOMAS DE AQUINO

O tema da verdade ¢ fundamental para Tomas de Aquino por diversas razdes. H4 uma
série de tratados que abordam esta questdo, fazendo desta problemética uma questdo central
no pensamento tomasiano. Esta questdo ¢ problematica porque envolve varias concepgoes de
verdade, como por exemplo a concepcdo agostiniana de verdade no sentido ontologico do
termo, que pressupde a transcendéncia da verdade a tudo aquilo que ¢ fenoménico, temporal e
que remete a inconsisténcia do criado que inclui em si a possibilidade daquilo que ele ndo ¢
implica a impossibilidade de significar aqui e agora o que ele ¢, a linguagem parece estar
sempre atrasada em relagcdo a entidade. Ao dizer sobre algo o que ele €, a linguagem parece
estar defasada com aquilo que o ente se tornou. NoOs pressupomos um substrato nos
aparecendo, mas cuja permanéncia ¢ fenoménica. Em varias obras Agostinho abordou esta
tematica, mas ela se evidencia no De Magistro (Obra 386) ¢ no segundo capitulo da obra
Doctrina Cristiana (DC), onde ele define rigorosamente o signo tendo uma consisténcia
ontoldgica, no entanto, aquilo que ¢ dito ou escrito ndo € a propria coisa. Ele pressupde uma
incapacidade de revelagdo da verdade enquanto adequacdo do intelecto ao objeto, donde a

necessidade da elaboragdo de uma teoria da iluminacgao, que Tomas de Aquino rejeita a partir

3 Tomas de Aquino ndo se limitou a escrever apenas Questiones Disputatae; sua producio filosofica abrange
uma variedade de estilos. Além das Questiones Disputatae, ele produziu tratados teolodgicos como o Compéndio
de Teologia, também escreveu comentarios exegéticos sobre a Biblia, como o Comentario ao livro de Jo,
Comentario ao Evangelho de Sdo Jodo, e comentarios filosoficos sobre as obras de Aristoteles, como por
exemplo o Comentdrio da Metafisica de Aristételes, Comentdrio da Etica a Nicémaco, entre outros. Tomas
também compilou a Catena Aurea, uma coletdnea de comentarios patristicos sobre os Evangelhos. Além disso,
escreveu opusculos e sermdes, que demonstram sua versatilidade e profundidade intelectual. Cf. AMEAL, Jodo.
Tomas de Aquino. Rio de Janeiro: Editora CDB, 2023.



31

de uma tese fundamental de seu pensamento, a saber: a grandeza do criador ndo esta em criar,

mas sim em nos tornar criadores.

Por outro lado, a defini¢do de verdade que Tomas de Aquino herdada de Aristoteles™,

¢ extremamente complexa e exigente, pois envolve defini¢do do que ¢ uma coisa, um ente e

também uma distin¢do entre intelectos. Aristoteles em sua teoria sobre o intelecto, apresenta

uma distingdo entre dois tipos de intelecto: o intelecto paciente (passivo) e o intelecto agente
(ativo).

E assim, tal como em toda a natureza ha, por um lado, algo que é matéria

para cada género (e isso € o que ¢ em poténcia todas as coisas) e, por outro,

algo diverso que ¢ a causa e fator produtivo, por produzir tudo, como a

técnica em relagdo a matéria que modifica, € necessario que também na alma

ocorram tais diferencgas. E tal € o intelecto, de um lado, por tornar-se todas as

coisas e, de outro, por produzir todas as coisas, como uma certa disposicao,

por exemplo, como a luz. Pois de certo modo a luz faz de cores em poténcia

cores em atividade. E este intelecto é separado, impassivel e sem mistura,
sendo por substancia atividade. *

Aristoteles, em sua teoria sobre o intelecto, apresentada no De Anima, estabelece uma
distincdo fundamental entre o intelecto passivo (ou paciente) e o intelecto ativo (ou agente).
Essa diferenciagdo visa explicar os processos de cogni¢do e conhecimento, bem como a
relagdo entre potencialidade e atualidade no ambito intelectual. Segundo o fildsofo, o intelecto
passivo ¢ a capacidade de receber e ser informado pelas formas inteligiveis, tornando-se

"todas as coisas" em poténcia, uma vez que pode abstrair as esséncias dos objetos sensiveis.

A func¢do do intelecto passivo ¢, portanto, comparavel a matéria no campo fisico: ele é
potencialmente todas as coisas, mas carece de atualidade sem a atuagcdo de uma forca exterior.
E justamente nessa lacuna que o intelecto ativo entra em cena. Aristoteles caracteriza o
intelecto ativo como a instancia responsavel por atualizar as formas inteligiveis. Comparado a
luz, o intelecto ativo ilumina o que estd em poténcia, trazendo a atualidade as formas
universais, assim como a luz torna visiveis as cores em poténcia. O intelecto ativo ¢ descrito
como separado, impassivel e sem mistura, o que significa que ele ndo ¢ afetado pelos objetos
do conhecimento, permanecendo puro e autdbnomo em sua operagao. Aristoteles enfatiza que

o intelecto ativo ¢, por sua propria natureza, ato, ou seja, sua esséncia ¢ a atividade constante

3 Cf. ARISTOTELES, De Anima, 403a.
3% ARISTOTELES. De Anima. Tradugéo e notas de Maria Cecilia Gomes dos Reis. Sdo Paulo: Ed. 34, 2006; 357
p.; 430a10.



32

de intelec¢do, e ndo apenas uma capacidade passiva. Esse principio faz do intelecto ativo a
causa ¢ o fator produtivo do conhecimento, uma forga que abstrai e universaliza os dados
sensiveis, transformando-os em conceitos inteligiveis. A distingdo entre esses dois tipos de
intelecto ¢ importante para compreendermos a epistemologia tomasiana, pois implica que o
processo de conhecimento ndo se resume a recepcao passiva de informagdes sensoriais, mas
envolve uma atividade intelectual que abstrai e atualiza as formas universais. A dinamica
entre o intelecto passivo e o ativo reflete a concepgao aristotélica de que o conhecimento € o
resultado da interagdo entre a capacidade receptiva da alma e a forca produtiva do intelecto, o

que tem implica¢des profundas na metafisica e na epistemologia.

Essa visdo aristotélica sobre o intelecto foi posteriormente aprimorada por Tomas de
Aquino, que a integra em seu corpo filosofico, destacando a centralidade do intelecto ativo
como o principio que possibilita o conhecimento verdadeiro ao iluminar as formas
inteligiveis, uma ideia que Tomas desenvolve na Suma Teologica. O conhecimento intelectual
humano resulta de um processo cognitivo de abstracdo, pelo qual o intelecto ¢ conduzido da
experiéncia sensivel e material para a apreensdo das formas imateriais. A partir das
informacdes fornecidas pelos sentidos, o intelecto € capaz de isolar as esséncias universais,
transformando a percepg¢do concreta em conhecimento intelectual mais elevado, o que
caracteriza a transicdo do particular ao universal no pensamento humano. Esse processo
sublinha a centralidade da abstragdo no entendimento tomasiano, em que o intelecto, ainda
que dependente dos sentidos, transcende o conhecimento sensivel em direcdo a verdade

imaterial.

Aristoteles concebia o intelecto agente como uma parte imortal e impassivel da alma,
responsavel por abstrair as formas universais dos dados sensiveis, ativando assim o processo
cognitivo. O intelecto passivo, por outro lado, seria a parte receptiva da alma, que recebe as
impressoes sensiveis e as traduz em conhecimento. Tomas mantém essa distingdo, mas vai
além ao integrar essa teoria a um contexto mais amplo que inclui a participagdo do intelecto
humano na ordem divina. Para Tomads, o intelecto agente ndo apenas abstrai formas das
experiéncias sensiveis, mas também reflete a capacidade humana de compartilhar, de forma
limitada, da racionalidade divina. Ele sublinha que o intelecto humano ¢ capaz de conhecer a
verdade justamente porque a realidade criada reflete a ordem divina, e o intelecto agente, ao
abstrair as formas universais, estd em sintonia com essa verdade ontologica. A originalidade
de Tomas surge na forma como ele articula essa funcao do intelecto agente ndo apenas como

um mecanismo cognitivo, mas como uma expressao da participagdo humana na verdade



33

eterna. Ele ndo se limita ao naturalismo aristotélico, mas situa o processo cognitivo humano
dentro de um plano teolégico mais amplo, em que o intelecto humano é ordenado a
contemplagcdo do proprio Deus. Para Tomas, o intelecto agente, além de abstrair, eleva o

conhecimento humano em dire¢ao ao divino.

Tomas de Aquino considera a corporeidade um critério indispensavel em sua
epistemologia. Para ele, o processo cognitivo humano tem inicio nas sensagdes, ou seja, na
experiéncia sensivel, uma vez que o ser humano ¢ constituido pela unido substancial de corpo
e alma. O intelecto humano, segundo Tomads, depende intrinsecamente das percepgoes
sensoriais para proceder a abstracdo das formas universais, alcangando, assim, o
conhecimento intelectual. Em contraposi¢do a perspectiva platonica, que tende a depreciar o
corpo e os sentidos, Tomas sustenta que a corporeidade ndo € apenas relevante, mas constitui
um elemento essencial do processo de conhecimento, refletindo a sua visao aristotélica da
complementaridade entre alma e corpo. Esta posi¢do se harmoniza com o realismo tomasiano,
no qual o conhecimento resulta da interagdo entre o ser humano e o mundo material. Nesse
contexto, a matéria ¢ a forma sdo apreendidas conjuntamente, mas ¢ pela abstragdo que o

intelecto se eleva das particularidades materiais & compreensao das verdades universais.

Donde ¢ necessario concluir-se que o nosso intelecto intelige as coisas
materiais, abstraindo dos fantasmas; ¢ por essas coisas assim consideradas,
chegamos a um certo conhecimento das imateriais; como, inversamente, os
anjos conhecem as coisas materiais pelos seres imateriais. — Platdo, porém,
atendendo s6 a imaterialidade do intelecto humano e ndo ao fato de estar
unido, de certo modo, a um corpo, disse que o objeto do intelecto sdo as
idéias separadas; que inteligimos, ndo, por certo, abstraindo, mas, antes,
participando dos seres abstratos, como se viu antes..*

Tomas de Aquino explica a maneira como o intelecto humano, sendo imaterial, conhece as
coisas materiais através de um processo de abstragdo, diferenciando sua posi¢ao da filosofia
platonica. Para Tomas, o intelecto humano, ao estar unido a um corpo, depende dos
"fantasmas" ou "imagens sensiveis" (phantasmata) provenientes da experiéncia sensorial. A
partir dessas imagens, o intelecto realiza um processo de abstracdo, pelo qual separa os
aspectos materiais das formas inteligiveis, permitindo, assim, o conhecimento de coisas
imateriais e universais. Tomds argumenta que, enquanto o intelecto humano conhece as coisas
materiais por abstracdo, o conhecimento angélico opera de modo inverso. Os anjos, que sao
seres puramente imateriais, conhecem as coisas materiais através de sua contemplacdo das

esséncias imateriais, sem necessidade de abstrair da matéria como o intelecto humano faz. Ele

%S Th.1,q.85,a. 1.



34

contrasta essa visdo com a de Platdo, que, focando apenas na imaterialidade do intelecto,
sustenta que o conhecimento humano nao provém da abstragdo a partir dos dados sensiveis,
mas pela participacdo nas ideias separadas e abstratas, em um universo de realidades
imateriais. Tomas rejeita essa visdo ao enfatizar que, sendo o intelecto humano unido ao
corpo, o processo de conhecimento requer o ponto de partida nas impressdes sensiveis, ao
contrario da participagdo direta nas formas abstratas, que Platdo argumentava. Tomas
reconhece a importancia do corpo e dos sentidos como mediadores do conhecimento,

enquanto Platao privilegia o acesso direto ao mundo das ideias.

No pensamento de Tomds de Aquino, a questdo da verdade esta ligada também a
antropologia, uma vez que, enquanto seres humanos, somos naturalmente inclinados ao saber.

Aristoteles afirma no primeiro livro da Metafisica:

“Todos os homens, por natureza, tendem ao saber. Sinal disso € o amor pelas
sensagdes. De fato, ecles amam as sensagdes por si mesmas,
independentemente da sua utilidade e amam, acima de todas, a sensagdo da
visdo. Com efeito, ndo s6 em vista da agdo, mas mesmo sem ter nenhuma
inten¢do de agir, nos preferimos o ver, em certo sentido, a todas as outras
sensacdes. E o motivo esta no fato de que a visdo nos proporciona mais

conhecimentos do que todas as outras sensagdes € nos torna manifestas

numerosas diferencas entre as coisas.”.*’

Para Aristoteles, os seres humanos t€ém um desejo inato de conhecer. Esta tendéncia
racional esta enraizada na natureza racional do homem. Tomas enxerga este desejo pelo saber
ndo apenas como uma mera curiosidade superficial, mas uma busca profunda pela verdade.
Esta citacdo de Aristoteles reflete a disposicdo natural do ser humano para buscar a verdade,
que, em Tomads, se manifesta na capacidade do intelecto de adequar-se a realidade. O
conhecimento intelectual humano ¢ fruto de um processo cognitivo de abstragao que conduz o

espirito humano da experiéncia sensivel e material ao conhecimento imaterial do intelecto.

A citagdo “veritas est adaequatio intellectus et rei”* (a verdade é a adequagdo entre o
intelecto e a coisa), exprime elementos da metafisica, psicologia e epistemologia tomasiana.
A problematica da verdade no pensamento de Tomas de Aquino ¢ construida a partir de
influéncias agostinianas, aristotélicas, influéncias do seu préprio tempo, como também de sua
fé. A influéncia platonico-agostiniana se manifesta na concepg¢do da verdade como uma

propriedade inerente ao ser. A influéncia aristotélica aparece na definicdo da verdade como

7 ARISTOTELES. Metafisica. Texto grego com tradugdo e comentario de Giovanni Reale; tradugdo Marcelo
Perine. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 2015.
#S.Th. 1, q.16,a. 1



35

uma qualidade do intelecto e da linguagem. Do contexto medieval, Aquino lida com a
doutrina dos transcendentais, que vé a verdade como uma caracteristica de todo ente, ¢ a
teologia que associa a verdade ao proprio ser divino. Ainda sobre a problematica da verdade,

GOMES (2019, p.13) afirma:

Esta questdo da verdade ¢ tratada por Tomas de Aquino de forma sistematica
em, pelo menos, trés pontos de sua obra e, portanto, em trés momentos de
sua trajetdria intelectual. O texto mais antigo encontra-se no Comentario das
Sentencas de Pedro Lombardo, o texto intermedidrio encontra-se nas
Questoes Disputadas Sobre a Verdade (De Veritate), e o terceiro texto, o
mais maduro, encontra-se na primeira parte da Suma Teologica. Além disso,
certas passagens da Suma Contra os Gentios — texto intermediario entre De
Veritate e a Suma Teoldgica — podem oferecer algumas pistas adicionais. Em
uma primeira leitura destes textos ndo parece haver divergéncia entre as
respostas dadas, mas ao analisar melhor comecam a aparecer algumas
diferengas que podem sugerir uma evolugdo no pensamento de Tomas..*

E perceptivel que Tomas de Aquino tenha aprimorado seu pensamento sobre a verdade
em diferentes fases de sua trajetdria intelectual, evidenciando a evolu¢do de sua propria
filosofia ao longo do tempo. Em nossa analise, iremos explorar os elementos centrais que
permeiam essa problematica da verdade, refletindo sobre a originalidade e a profundidade da

filosofia tomasiana.
1.2.1 - O REALISMO MODERADO DE TOMAS DE AQUINO

A analise da verdade na filosofia de Tomas de Aquino ndo pode ser completa sem
considerar o realismo moderado*, uma posicdo crucial que fundamenta sua abordagem
epistemologica e ontoldgica. O realismo moderado oferece uma perspectiva Unica sobre a
relacdo entre a mente e a realidade, e, consequentemente, sobre a propria natureza da verdade.
Diferentemente do realismo extremo, que propde uma correspondéncia direta e ndo mediada
entre o conhecimento e a realidade, e do idealismo extremo, que considera a realidade como
dependente da mente, o realismo moderado de Tomés busca um equilibrio entre essas
posigdes aparentemente opostas. Tomas de Aquino argumenta que a realidade objetiva existe
independentemente da mente, mas o processo de conhecimento ¢ mediado pela percepcao

sensorial e pela atividade racional.

¥ GOMES, P. 4 evolugdo do problema da defini¢do da verdade nos textos de Tomds de Aquino. Dissertacio
(Mestrado em Filosofia) - Programa de Pds Graduacao em Filosofia, Universidade Federal do Parana. Curitiba,
p-112. 2019.

“ Cf. KRETZMAN, Norman; KENNY, Anthony; PINBORG, Jan. The Cambridge History of Later Medieval
Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 1982



36

Seguindo o realismo moderado, a verdade ¢ entendida como a adequagdo entre o
intelecto humano e a realidade objetiva. A mente ndo ¢ uma copia passiva da realidade, mas
sim uma entidade ativa que interpreta os dados sensoriais e realiza abstragdes. Tomas sustenta
que a realidade ndo ¢ moldada pela mente, mas que a mente possui a capacidade de captar a
esséncia da realidade através de um processo cognitivo que comega com a percepgao sensorial
e culmina na abstragdo e julgamento racional. Assim, a verdade ¢ alcancada quando a
representacdo mental corresponde a estrutura objetiva da realidade, embora essa

correspondéncia seja mediada por um processo interpretativo.

Para ilustrar, consideremos o exemplo de uma arvore situada em um campo. Segundo
o realismo tomasiano, essa arvore possui uma existéncia objetiva, independente de qualquer
observagdo ou conhecimento humano. A arvore tem uma esséncia (quididade) propria, que
define o que ela ¢ como "arvore", e essa esséncia subsiste como um ente concreto no mundo.
A existéncia da arvore, enquanto ato de ser, ndo estd condicionada a percepcdo ou a mente
humana; ela subsiste em si mesma, na ordem da realidade. Quando um observador percebe a
arvore, o intelecto humano entra em acdo para apreender a realidade do objeto. Nesse
processo, o intelecto ndo cria nem modifica a esséncia da arvore, mas conforma-se a realidade
objetiva dela, captando-a em sua verdade. A apreensdo intelectual se da pela assimilagdo da
forma da arvore (sua esséncia), abstraindo-a das particularidades materiais, como cor e
tamanho, que variam entre os individuos. O conhecimento obtido, portanto, ¢ verdadeiro na
medida em que reflete a realidade objetiva da arvore como um ente existente e dotado de
esséncia propria. Neste exemplo, a verdade se manifesta quando o intelecto atinge uma
compreensdo adequada da arvore, correspondendo a sua realidade objetiva. A arvore,
enquanto objeto de conhecimento, existe independentemente do sujeito conhecedor, e a
verdade consiste na conformidade do intelecto com essa realidade. O realismo tomasiano,
assim, fundamenta-se na ideia de que o ser da arvore ¢ a medida do conhecimento, ¢ o
intelecto, ao conhecer, ajusta-se a realidade objetiva, alcancando a verdade ao refletir

fielmente essa realidade.

Tomas de Aquino parte do principio de que o ser ¢ o primeiro objeto do intelecto. O
ser, enquanto ato de existir, ¢ a base de toda a realidade, e essa realidade se manifesta de
maneira objetiva, independentemente de nossa percep¢do ou entendimento dela. Assim, o
realismo tomista rejeita qualquer forma de idealismo que sugira que a realidade ¢ constituida
ou depende essencialmente das ideias ou percep¢des humanas. Refletir sobre o realismo

moderado na elaboracao da problematica da verdade proporciona uma compreensao mais



37

precisa das implicagdes epistemoldgicas e ontologicas da epistemologia tomasiana. Por isso
afirmamos que Tomads ¢ realista na medida que defende um ente real fora do nosso sujeito
pensante, mas limitado. Portanto, o realismo moderado ao considerar que a verdade também
se encontra no intelecto € na coisa, sem no entanto, coincidir com a esséncia que se encontra
na mente divina. Assim sendo, em um realismo radical a verdade deveria ser definida como
adequagdo absoluta do intelecto humano ao intelecto divino, coisa que nao acontece devido a
sua solugao moderada com relacdo a questdo do nominalismo, distinguindo trés modalidades
de existéncia dos universais: 1) o universal existe absolutamente no intelecto divino (ante
rem); 2) o universal existe segundamente na coisa (in rem), porém delimitada pela matéria
assinalada, faz com que a humanidade, por exemplo, ndo possa ser predicada do individuo.
Nao se pode predicar a humanidade de Socrates, mas tdo somente que Sdcrates ¢ humano; 3)
devido a encarnacao das esséncias ante rem nas esséncias in re, enfim, devido a encarnacao
do intelecto humano a corporeidade in re, o intelecto humano pode apenas atingir um
universal post rem, dependente da teoria da abstra¢do que abordamos anteriormente e que sera

sempre limitada pelas experiéncias de um sujeito.
1.2.2 - A VERDADE COMO RELACAO E ADEQUACAO

As coisas ndo sdo porque eu penso, eu penso porque elas sdo. O critério para que algo
seja verdadeiro ¢ a propria realidade, no pensamento tomasiano. Este enfoque ndo apenas
reflete a originalidade do pensamento de Tomads, mas também estabelece uma base sélida para
explorar a problematica da verdade em suas varias dimensdes, a medida que avangamos na

andlise das influéncias e das contribui¢cdes de Tomas de Aquino para esta problematica.

Ao abordar a natureza da verdade, Tomas de Aquino coloca a relacdo entre o intelecto
e a realidade no centro de sua analise. Em sua obra Summa Theologiae, ao discutir a defini¢do
da verdade, ele enfatiza a ideia de que a verdade consiste na conformidade entre o intelecto e
a coisa conhecida. Essa concepgdo reflete a centralidade da relagdo no entendimento da

verdade. Tomas de Aquino afirma:

Quando, porém, dizemos que a verdade ¢ a adequagdo da coisa com o
intelecto, essa defini¢do pode convir a um e outro modo.

DONDE A RESPOSTA A PRIMEIRA OBJECAO. — Agostinho refere-se &
verdade da coisa; e exclui dessa nocdo da verdade a comparagdo com o
nosso intelecto. Pois, de toda definigdo se exclui o que lhe € acidental.

RESPOSTA A SEGUNDA. — Os antigos filésofos ndo diziam que as
espécies das coisas naturais procediam de algum intelecto, mas, que



38

provinham do acaso. E por considerarem que a verdade implica relacdo com
o intelecto, viam-se forgados a constituir a verdade das coisas em
dependéncia do nosso intelecto; donde, as incongruéncias assinaladas pelo
Filésofo, no lugar citado. Mas, tais incongruéncias desaparecem, se
admitirmos que a verdade das coisas consiste na relagdo com o intelecto
divino.

RESPOSTA A TERCEIRA. — Embora a verdade do nosso intelecto seja

causada pela realidade, ndo é necessario que a nocdo dela se encontre
primariamente na realidade. Assim como a nogao da saide ndo se encontra,
primeiro, no remédio, que no animal; pois, ¢ a virtude e ndo a sanidade do
remédio, a causa da satde, que ndo é um agente univoco. Semelhantemente,
nao ¢ a verdade da coisa, mas o seu ser, que causa a verdade do intelecto. Por
isso, o Filosofo diz, no lugar citado, que a opinido ¢ a oragdo ¢ verdadeira,
porque a realidade existe, nio porque seja verdadeira..*!

Tomads de Aquino, ao definir a verdade como a "adequacdo da coisa com o intelecto"
(adaequatio rei et intellectus), como exposto na Summa Theologiae (1, q. 16, a. 1), estabelece
uma distingdo fundamental entre dois sentidos dessa adequagdo: a adequagdo da coisa ao
intelecto humano e a adequacdo da coisa ao intelecto divino. Para o intelecto humano, a
verdade ¢ a correspondéncia entre o conhecimento ou julgamento do intelecto e a realidade
objetiva das coisas. Isso implica que a verdade de uma proposi¢ao ¢ determinada pela sua
conformidade com o modo como as coisas sdo de fato na realidade. Em contraste, quando
Tomas se refere a adequagdo da coisa ao intelecto divino, ele esta considerando uma
perspectiva mais ampla e perfeita. O intelecto divino, sendo infinitamente mais perfeito e
absoluto, conhece todas as coisas em sua esséncia plena e perfeita. Portanto, a verdade Gltima
das coisas ¢ entendida como a conformidade com o intelecto divino, que estabelece o padrao

absoluto para a verdade.

Na resposta a primeira objecdo, Tomas de Aquino esclarece que, para Santo
Agostinho, a verdade das coisas estd ligada a sua conformidade com a propria esséncia da
coisa, € nao a relagdo com o intelecto humano. Agostinho considera que a verdade é uma
propriedade intrinseca da propria realidade das coisas, ndo dependente da percepcao ou
julgamento humano. Em outras palavras, a verdade de uma coisa reside na sua esséncia € nao
¢ uma constru¢do do intelecto humano, o que Tomads interpreta como uma exclusdo de
qualquer relacdo acidental com o intelecto humano. Assim, a verdade ¢ vista como um

atributo da realidade objetiva da coisa, independente da mente que a conhece.

Na segunda objecdo, Tomas discute a perspectiva dos antigos filoésofos que, nao

reconhecendo uma origem intelectual para as espécies das coisas naturais, consideravam que

“8.Th,l1,q.16,a. 1. Trad. Alexandre Correia.



39

essas surgiam do acaso. Ao ndo admitirem que as coisas naturais procediam de um intelecto
superior, eles foram forcados a concluir que a verdade das coisas dependia do intelecto
humano. Tomés de Aquino, no entanto, aponta que essa posicao leva a incoeréncias, como
mencionado por Aristoteles. Essas incoeréncias, segundo Tomads, desaparecem quando se
reconhece que a verdade das coisas consiste, em ultima instidncia, na sua relacdo com o
intelecto divino. Assim, Tomas supera a visao dos antigos filosofos ao afirmar que a verdade

das coisas ¢ determinada pelo conhecimento divino, € ndo pelo humano.

Na terceira obje¢do, Tomds distingue entre a verdade do intelecto humano, que ¢
causada pela realidade, e a no¢do de verdade que ndo necessariamente reside primeiramente
na coisa em si. Ele utiliza a analogia da satde: a virtude de um remédio, e ndo sua saude
intrinseca, ¢ o que causa a saude no corpo humano. De modo semelhante, ndo ¢ a verdade da
coisa que causa a verdade no intelecto, mas sim o ser da coisa. Portanto, a verdade do
intelecto deriva da realidade existente, mas ndo porque a realidade seja verdadeira em si
mesma, e sim porque ela ¢ e existe. Aristoteles, citado por Tomas, destaca que a verdade de
uma opinido ou afirmacdo decorre do fato de que a coisa existe, € ndo porque a coisa ¢

verdadeira em si.

A abordagem relacional da verdade* proposta por Tomas de Aquino oferece uma
perspectiva inovadora que supera as limitagdes do objetivismo e do subjetivismo radical.” Ao
definir a verdade como “adaequatio rei et intellectus”, Tomés desenvolve uma concep¢ao que

busca equilibrar a relacao entre a realidade objetiva e a capacidade cognitiva do ser humano.

O objetivismo, ao se concentrar na verdade como uma propriedade intrinseca das
coisas, tende a ignorar a participagdo ativa do intelecto na determinacao da verdade. Segundo
esta perspectiva, a verdade reside exclusivamente nas qualidades objetivas das realidades

externas, como se fosse uma caracteristica independente da percepcao humana. No entanto,

“2 TOMAS DE AQUINO. Verdade e conhecimento. In: Questdes disputadas sobre a Verdade. Trad, estudos
introdutodrios ¢ notas de Luiz Jean Lauand ¢ Mario Bruno Sproviero. 2. ed. Sdo Paulo: Editora Martins Fontes,
2011..

“ Embora a defini¢do de verdade como adequatio intellectus et rei ji esteja presente em Aristoteles e seja
transmitida ao pensamento medieval por autores como Boécio, Tomas de Aquino confere a essa nogdo um
alcance tedrico mais amplo. Em Aristoteles, a verdade refere-se principalmente a correg¢do do juizo, isto é, a
afirmacdo adequada do que € ou ndo é, sem uma elaboragdo sistematica de seus fundamentos metafisicos.
Boécio, por sua vez, preserva a formulacdo classica da verdade, mas ndo desenvolve uma teoria propria que
articule os diferentes modos de verdade. Tomas de Aquino distingue-se ao integrar a nogdo de verdade a uma
metafisica do ser, concebendo-a de modo analdgico: a verdade existe no intelecto humano, nas coisas enquanto
ordenadas ao intelecto, e de modo pleno no intelecto divino. Essa articulacdo permite compreender a verdade
como relacdo entre intelecto e realidade, evitando tanto o objetivismo rigido quanto o subjetivismo radical, e
constitui um dos aspectos centrais da originalidade do pensamento tomasiano.



40

Tomés de Aquino reconhece que, embora a realidade objetiva forneca o fundamento para a
verdade, ela ndo ¢ suficiente por si s6 para compreendé-la completamente. A verdade, para
Tomas, ¢ estabelecida na relagcdo entre o intelecto e a coisa. Assim, sua abordagem supera o
objetivismo ao incorporar a importancia da interacdo entre o sujeito cognoscente e o objeto
conhecido, mostrando que a verdade emerge dessa relagdo e ndo apenas da realidade objetiva

isolada.

Por outro lado, o subjetivismo radical vé a verdade como uma constru¢ao puramente
subjetiva, dependente das percepgdes e crencas individuais. De acordo com essa visao, a
verdade varia de acordo com a experiéncia pessoal, e ndo ha uma realidade objetiva que possa
ser conhecida ou representada de maneira universal. Tomds de Aquino, ao adotar uma visao
relacional da verdade, refuta essa perspectiva ao afirmar que a verdade nao ¢ meramente uma
questao de crenca pessoal ou experiéncia subjetiva. Em vez disso, ele propde que a verdade ¢
uma conformidade objetiva entre o intelecto e a realidade. Embora o conhecimento humano
seja inevitavelmente limitado e influenciado por fatores subjetivos, a verdade em si
permanece uma relacdo objetiva, que se fundamenta na conformidade do intelecto com a

esséncia da realidade.

Portanto, a teoria tomasiana da verdade, ao enfatizar a adequagdo entre o intelecto e a
realidade, oferece uma solugdo que integra a objetividade da verdade com a complexidade do
processo cognitivo humano. Em vez de se restringir a uma visdo estritamente objetiva ou
subjetiva, Tomas de Aquino apresenta a verdade como uma relacdo dinamica, onde a
realidade objetiva e a atividade do intelecto interagem para estabelecer a conformidade que
define a verdade. Essa abordagem relacional, ao integrar a dimensao objetiva com a subjetiva,
permite uma compreensao mais aprofundada da problematica da verdade. Ao reconhecer que
a verdade emerge da interagdo entre o intelecto e a realidade, esta perspectiva supera as

limitagdes das visdes extremas, oferecendo uma analise mais precisa da natureza da verdade.

1.2.3 - ADEQUACAO DO INTELECTO HUMANO AO INTELECTO DIVINO

A concepgao de verdade em Tomas de Aquino apresenta uma abordagem relacional e
multifacetada que vai além da simples correspondéncia entre o pensamento humano e a
realidade externa. Tomds faz uma distingdo crucial entre a adequagdo do intelecto humano a

coisa ¢ a adequacdo da coisa ao intelecto divino. Essa distingdo revela a profundidade e a



41

originalidade de sua abordagem filos6fica, ao mostrar que a verdade ndao ¢ apenas uma
questdo de conformidade entre nossas percep¢des € o mundo, mas também envolve uma
relacdo fundamental com o conhecimento absoluto e perfeito que Deus possui sobre todas as

coisas. Vejamos o que diz Tomas em sua obra Questoes disputadas sobre a verdade:

Ora, o primeiro sentido da verdade € o que se aplica primariamente as coisas
naturais, pois a comparagao de uma coisa com o intelecto divino € anterior a
sua compara¢do com o intelecto humano; donde, mesmo que nio existisse o
intelecto humano, ainda assim as coisas se diriam verdadeiras em ordem ao
intelecto divino. Mas se ambos os intelectos deixassem de existir, € as coisas
(o que seria impossivel) permanecessem existindo, de modo algum
permaneceria a nog¢do de verdade.*

Em suas Questoes Disputadas Sobre a Verdade, em especifico o segundo artigo,
Tomés de Aquino explora a nog¢do de verdade através de uma perspectiva que diferencia
claramente a adequag¢do da coisa tanto ao intelecto humano quanto ao intelecto divino.
Segundo Tomas, a primeira ¢ mais fundamental relagdo da verdade ¢ com o intelecto divino.
Ele argumenta que a verdade das coisas se define primariamente pela sua adequacdo ao
conhecimento absoluto e perfeito de Deus. Esse ponto de vista sublinha a primazia do
intelecto divino na defini¢do da verdade, em contraste com a visdo mais restrita que considera
a verdade apenas em termos da adequagao entre o intelecto humano e a realidade externa.
Aquino destaca que mesmo que o intelecto humano ndo existisse, as coisas ainda seriam
verdadeiras em rela¢do ao intelecto divino. Isto €, a verdade das coisas ndo depende da nossa
capacidade de percebé-las ou compreendé-las. A verdade esta intrinsecamente ligada a ordem
divina e a perfeicdo do conhecimento que Deus possui. Portanto, a realidade das coisas ¢
objetiva e fundamentada na relacdo com o intelecto divino, e ndo exclusivamente na relacao

com o intelecto humano.

Além disso, Tomés de Aquino argumenta que, se ambos os intelectos — humano e
divino — deixassem de existir, ¢ as coisas continuassem a existir, a no¢ao de verdade também
desapareceria. Isso se deve ao fato de que a verdade, enquanto uma qualidade relacional,
requer a presenca de um intelecto para reconhecé-la e articuld-la. Sem qualquer intelecto, a
verdade como um conceito relacional ndo poderia ser sustentada ou compreendida. Assim, a
verdade ¢ entendida como dependente da existéncia de um intelecto capaz de reconhecé-la,

seja o divino ou o humano.

“ TOMAS DE AQUINO. Questées disputadas sobre a verdade. Sio Paulo: Ecclesiae, 2023, p.33-34.



42

A adequacdo do intelecto humano a coisa refere-se ao processo cognitivo pelo qual o
intelecto apreende e se conforma a realidade. Nessa perspectiva, a verdade é concebida como
a correspondéncia entre as representacoes mentais € as coisas como elas realmente sao. Tomas
confia na capacidade cognitiva do ser humano de conhecer a verdade através da experiéncia
sensivel e do intelecto, que, ao abstrair as formas universais dos particulares, pode alcancar
um conhecimento verdadeiro e confiavel da realidade. No entanto, essa verdade, embora
valida, ¢ sempre limitada e contingente, refletindo a finitude do intelecto humano e sua

dependéncia das condi¢des materiais.

Em contraste, a adequagdo da coisa ao intelecto divino representa uma verdade em um
sentido mais profundo e absoluto. Para Tomas, o intelecto divino ndo apenas conhece todas as
coisas, mas ¢ a causa delas; as coisas sdo verdadeiras na medida em que correspondem ao
conhecimento que Deus tem delas. A verdade, nesse contexto, ¢ vista como uma
conformidade ontoldgica: as coisas sdo verdadeiras porque realizam o plano divino, que as
conhece perfeitamente e as sustenta no ser. A verdade ultima das coisas, portanto, ndo reside
apenas na sua relacdo com o intelecto humano, mas, mais fundamentalmente, na sua

conformidade com o intelecto divino.*

Ao enfatizar que a verdade das coisas depende, em ultima andlise, de sua relagdo com
o intelecto divino, Tomas transcende o aristotelismo classico, que focava principalmente na
correspondéncia entre o intelecto humano e a realidade sensivel. Ele oferece uma visdo da
verdade que ¢ ao mesmo tempo epistemologica e ontologica, e que reconhece a centralidade

do divino como a medida ultima de todas as coisas.

Em Tomas de Aquino, a verdade ¢ a adequacgdo do intelecto a realidade, mas essa
realidade ¢ verdadeira em razdo de sua conformidade com o intelecto divino, de modo que
toda verdade criada participa, de forma analogica, da verdade divina. Essa perspectiva articula
a verdade tanto com a capacidade de conhecimento (dimensdo epistemologica) quanto com a
propria natureza dos entes enquanto ordenados ao intelecto divino (dimensdo ontoldgica).
Para Tomas, o fundamento Gltimo da verdade reside na relacdo das coisas com o intelecto
divino, ao passo que a relagdo com o intelecto humano introduz a dimensao epistemologica,
isto €, o modo como conhecemos e reconhecemos a verdade. Essa abordagem oferece uma

visdo integrada, na qual a verdade ¢ compreendida simultaneamente como uma propriedade

4 Cf. KRETZMANN, Norman. The Metaphysics of Theism: Aquinas's Natural Theology in Summa Contra
Gentiles I. Oxford: Clarendon Press, 1997.



43

objetiva dos entes em sua relagdo com o intelecto divino e como uma adequacao do intelecto
humano a realidade. Tal integracdo distingue a filosofia tomasiana ao superar abordagens

exclusivamente epistemoldgicas ou meramente ontoldgicas da verdade.*

Diante da questdo do intelecto divino, surge a reflexdo: o ser humano pode alcancar a
verdade nesta vida? Para Tomds de Aquino, a verdade ¢ primordialmente uma adequagdo ao
intelecto divino. Essa perspectiva fornece uma base para refletir sobre a capacidade humana
de alcancgar a verdade, destacando que, enquanto o intelecto divino possui uma compreensao

perfeita e completa da realidade, a experiéncia humana da verdade ¢ limitada e imperfeita.

Na vida humana, alcangar a verdade completa e absoluta, como a que esta no intelecto
divino, ¢ um desafio inalcancavel nesta vida. O intelecto humano, embora capaz de alcancar
uma compreensao parcial e progressiva da verdade, esta limitado por suas capacidades finitas
e pela imperfeicao do conhecimento que possui. Enquanto os seres humanos podem aspirar a
verdade e fazer avancos significativos em seu entendimento, a verdade absoluta e plena, como
¢ conhecida pelo intelecto divino, transcende a capacidade humana de plena realizacdo nesta

vida.

No entanto, Tomas de Aquino ensina que a busca pela verdade e o esforco continuo
para alcangd-la sdao de grande importancia. A verdade ¢ acessivel em diferentes graus e,
através do empenho racional, o ser humano pode atingir uma compreensao mais profunda e
significativa da realidade. Embora a verdade plena s6 possa ser plenamente conhecida por
Deus, a vida humana ¢ enriquecida pela busca sincera da verdade. Esse esfor¢co nao apenas
aproxima o individuo da ordem divina, mas também contribui para a realizagdo do seu
propdésito humano, refletindo um compromisso com a verdade que transcende as limitagdes da

experiéncia terrena.

Em sintese, embora o ser humano possa alcangar e viver em conformidade com a
verdade em diferentes graus ao longo de sua existéncia terrena, a plena realizagdo da verdade
absoluta, tal como contemplada pelo intelecto divino, permanece além das capacidades
humanas neste estado. Isso, no entanto, ndo implica que o ser humano seja incapaz de acessar
a verdade, mas requer uma distincdo entre a verdade tal como conhecida pelo intelecto

humano, limitada e progressiva, e a verdade tal como compreendida pelo intelecto divino, que

% Ver TOMAS DE AQUINO. Questées Disputadas Sobre a Verdade. Sio Paulo: Ecclesiae, 2023; STUMP,
Eleonore. Aquinas. Londres: Routledge, 2003.



44

¢ plena e imediata. Assim, na visdo de Tomas de Aquino, somente na contemplagdo de Deus ¢

que se alcangara a verdade em sua plenitude, pois nele reside a propria Verdade absoluta.

Ora, para que o intelecto veja a substancia de Deus, é necessdrio que a
esséncia divina se una ao intelecto como forma inteligivel, como foi acima
provado. Logo, ndo ¢ possivel que um intelecto criado chegue aquela visao
sem contar com a acao divina. (AQUINO, 2017, p. 422).

Em suma, a reflexdo sobre o método epistemologico de Tomds de Aquino e sua
concepcdo de verdade demonstram a originalidade de seu pensamento. Para Aquino, a
verdade ndo se restringe ao conhecimento do mundo sensivel, mas também se refere a uma
ordem divina e universal que permeia a totalidade da realidade. Ao dialogar com as tradigdes
aristotélica, neoplatonica, da doutrina cristd, além dos seus contemporaneos, Tomas de
Aquino propde um método filosofico que ndo so reflete as correntes de seu tempo, mas que
também estabelece um ponto de partida para um entendimento mais profundo da relagdo entre
razdo, fé e conhecimento. A no¢do tomasiana da questdo da verdade continua uma referéncia
no debate filoséfico contemporaneo, oferecendo uma visdo robusta a respeito do intelecto

humano e do seu papel no reconhecimento da realidade ultima.

Conforme discutimos anteriormente, para Aquino, o ser humano, ao conhecer, nao
apenas apreende a esséncia das coisas, mas também, por meio do processo de abstragdo, €
capaz de alcancar verdades universais. Contudo, essas verdades sempre sdo conhecidas de
maneira limitada, uma vez que a mente humana, finita, ndo pode apreender de forma plena a
esséncia das coisas tal como ¢ conhecida por Deus. Dessa forma, ha uma ‘“humildade
epistemologica” em Tomas, pois ele reconhece a limitagdo do intelecto humano diante da
verdade divina, mas, ao mesmo tempo, afirma que o ser humano ¢ capaz de conhecer o

verdadeiro e o bem precisamente porque participa, em algum grau, do intelecto divino.

Ha um conceito semelhante na obra do Professor de Filosofia Dr. Jonas Madureira,
Inteligéncia Humilhada (MADUREIRA, 2017. p 51). O autor cita o filésofo Ernest Hello: “O
homem humilde se ajoelha perante toda verdade.”. Este pensamento expressa muito bem a
postura de Tomas de Aquino diante das questdes em que buscou interpretar, compreender. A
razao nos possibilita questionar, investigar, filosofar. No entanto, as limitagdes da condicao
humana impedem-nos de alcangar, aqui e agora, a plenitude da verdade. Para Aquino,
encontraremos esta plenitude quando retornarmos para Deus e experimentarmos o mais
elevado grau de contemplagdo da verdade, que ¢ o ser divino. A afirmagdo paulina segundo a

qual “agora vemos como em espelho e enigma, mas depois veremos face a face” (1Cor 13,12)



45

ocupa lugar decisivo na compreensdao tomasiana dos limites do conhecimento humano e do
papel da ressurreicdo na visdo plena da verdade. Para o Doutor Angélico, a plenitude do
conhecimento nao € possivel no estado presente da vida (in via), marcado pela condicao finita
do intelecto humano e pela dependéncia dos sentidos. A ressurreicdo ndo desempenha,
portanto, um papel meramente escatologico ou devocional, mas possui implicagdes
epistemologicas centrais: somente no estado de bem-aventuranga (in patria), com a
restauracdo da unidade substancial entre alma e corpo e pela elevagdo do intelecto pela luz da
gloria (lumen gloriae), torna-se possivel a visao imediata da esséncia divina.

Essa posi¢do deve ser compreendida a luz de seu contexto historico e teoldogico. No
inicio do século XIV, especialmente apds as condenagdes do Concilio de Viena (1311-1312),
teses associadas a movimentos como o dos Begardos — que defendiam a possibilidade de
uma visdo plena de Deus nesta vida, independentemente da mediacao eclesial e da graca —
foram explicitamente condenadas como heréticas. Embora Tomdas seja anterior a essas
condenacgdes, sua teoria do conhecimento ja estabelece, de forma rigorosa, a impossibilidade
de uma intuicdo direta da esséncia divina no estado presente, afastando-se de qualquer forma
de misticismo intelectualista imediato.

Entretanto, reduzir essa posi¢cdo tomasiana a simples repeticdo da doutrina oficial da
Igreja ou a aplicagdo direta da epistemologia aristotélica seria insuficiente. Ainda que Tomas
assuma elementos fundamentais de Aristoteles — como a dependéncia do intelecto em
relacdo aos sentidos e a impossibilidade de conhecimento intelectual sem mediagdo sensivel
—, ele reconfigura esse quadro ao articular, de modo sistematico, metafisica, epistemologia e
teologia. A doutrina da visdo beatifica ndo surge como simples acréscimo teoldgico externo,
mas como consequéncia filosofica coerente de sua concepcdo do ser, do intelecto ¢ da
verdade. Assim, quando se afirma que, para Tomas, a plenitude da verdade ¢ alcangada no
retorno a Deus, ndo se trata apenas da adesdo a uma doutrina eclesial vigente, mas da
elaboracdo de uma arquitetura conceitual na qual a limitacdo do conhecimento humano, a
estrutura do intelecto finito e a ordenacgdo do saber a causa primeira do ser encontram unidade
racional. A inovacdao do pensamento tomasiano manifesta-se neste ponto: ao integrar a
heranga aristotélica e a fé crista, Tomas nao apenas as concilia, mas redefine o alcance e os
limites do conhecimento humano, oferecendo uma explicagdo filosofica para a distingdo entre
o conhecimento possivel nesta vida e a plenitude cognitiva prometida na visao beatifica.

Essa participagdo na verdade divina, no entanto, ndo se da de forma imediata. A
doutrina da abstragdo, que Tomas desenvolve a partir de Aristoteles, estabelece que o

conhecimento humano comeca pelos sentidos, mas ndo se limita a eles. Por meio dos



46

sentidos, o intelecto humano ¢ capaz de abstrair as formas universais, ou seja, as esséncias das

coisas que o cercam.

Pode-se, portanto, dizer que nosso intelecto conhece as coisas materiais
abstraindo das representa¢des imaginarias. E mediante as coisas materiais
consideradas dessa maneira, chegamos a um conhecimento das coisas
imateriais, enquanto os anjos ao contrario, conhecem as coisas materiais
pelas imateriais. Platdo atento s6 a imaterialidade do intelecto humano, e néo
a sua unido com o corpo, afirmou as idéias separadas como objeto do
intelecto, que conhecemos nao abstraindo, mas antes participando do que se
abstraiu, como acima se disse.*’

Esse processo de abstracdo ¢ a chave para a compreensdo de como o ser humano, um
ente material e imaterial ao mesmo tempo, pode conhecer tanto as realidades sensiveis quanto
as verdades imutaveis. Tomas, ao contrario de muitos dos pensadores de sua época, nao rejeita
o conhecimento sensivel, mas o coloca como um ponto de partida necessario para o
conhecimento intelectual. Ele se afasta, portanto, da visdo platdnica que via no corpo € nos
sentidos obstaculos para a alma. Para Tomads, a corporeidade ¢ parte essencial da constituicao
humana, e o conhecimento intelectual, ainda que superior ao sensivel, depende da experiéncia
sensivel para ser alcangado. Essa visao realista do conhecimento, herdada de Aristoteles, ¢
enriquecida pela concepcao de origem biblica de que a matéria e o espirito, o corpo ¢ a alma,
sdo ambos criagdes divinas e, portanto, bons em sua natureza. No entanto, diferente de
Aristoteles, Tomas de Aquino enfatiza a finitude humana com relagcdo ao conhecimento: a
verdade perfeita que seria “adequagdo entre intelecto humano e intelecto divino”, ¢ admitida
como ideal e o que predomina ¢ a verdade limitada da “adequacdo do intelecto e da coisa”,
ambos imperfeitos e limitados, devido a sensibilidade. Essa dependéncia ontoldgica da
sensibilidade, expressa na necessidade da conversio ad phantasmata, reitera a tese hilemorfica
de que o homem ¢ uma unidade substancial de alma e corpo, € ndo uma alma que utiliza um
corpo. A originalidade tomasiana reside, precisamente, em transformar a finitude — a qual se
manifesta na contingéncia da esséncia e na dependéncia do sensivel — no fundamento
epistemologico que legitima a ratio como instrumento eficaz de acesso a verdade,
distanciando-se definitivamente do dualismo classico e estabelecendo o Realismo Moderado

como pilar de todo o seu sistema.

“ TOMAS DE AQUINO. Suma Teoldgica (Vol. 2 - Questdes 44-119). Sdo Paulo: Loyola. 2005.



47

II - PARTE: A FINITUDE COMO FUNDAMENTO
EPISTEMOLOGICO E ANTROPOLOGICO EM TOMAS DE AQUINO

INTRODUCAO

A reflex@o sobre a finitude ocupa posi¢ao de relevo na filosofia de Tomas de Aquino,
particularmente no que tange a constitui¢do e aos limites do conhecimento humano. Tal fato,
infelizmente, ndo ¢ realgado pelas correntes tomistas. Reconhecer a condigdo finita do ser
humano ¢ admitir que o saber, embora auténtico e valioso, se desenvolve sempre sob a
condi¢do humana em sua finitude. Tais limites ndo implicam uma negacao da racionalidade,
herdada de Aristoteles, mas indicam que a razdo humana se exerce dentro de uma ordem
ontoldégica em que o ser humano ¢ criatura e ndo Criador. Esse reconhecimento orienta a
filosofia tomasiana a situar o intelecto humano numa posi¢cdo de abertura ao ser e a verdade,

sem pretensdes de totalidade ou de dominio absoluto, dai o seu célebre realismo moderado.

Antes de nos voltarmos propriamente ao conceito de finitude e as suas implicagdes
epistemologicas e antropoldgicas, € necessario compreender o horizonte tedrico no qual essa
nog¢ao se insere, sobretudo a distingdo entre Theologia Naturalis e Sacra Doctrina na Summa
Theologiae. O método tomasiano respeita e articula essa distingdo fundamental. A Sacra
Doctrina se apresenta como saber revelado, fundado na autoridade divina e acessivel pela fé,
enquanto a Theologia Naturalis se constitui como saber racional, fruto da investigagdo

filosofica orientada pela luz natural da razdo finita.

A compreensdo adequada dessas duas formas de conhecimento revela-se indispensavel
para o entendimento mais profundo da epistemologia tomasiana, pois ¢ a partir desse duplo
acesso — razdo e revelagdo — que se delineia o lugar proprio da finitude do saber humano.
Dai a necessidade de examinarmos com aten¢do os fundamentos e os alcances da Theologia
Naturalis e da Sacra Doctrina, a fim de compreendermos como Tomas de Aquino pensa a
articulacdo entre razdo e fé, e como esta articulagdo preserva, sem eliminar, os limites
proprios do intelecto humano. Como escreveu Aquino: “O nosso conhecimento € tdo limitado
que nenhum filosofo até hoje conseguiu investigar perfeitamente a natureza de uma so

mosca.”®

¢ TOMAS DE AQUINO. Exposi¢io sobre o Credo. Sio Paulo: Loyola, 2002, p.19.



48

Para Aquino, a razdo humana, embora limitada, possui a capacidade de conhecer a
verdade sobre o mundo natural e sobre Deus, por meio da observacao e da reflexdo filosoéfica,
o que configura a Theologia Naturalis. Essa abordagem permite que o ser humano acesse um
conhecimento de Deus, mas sempre dentro dos limites da finitude humana, sem a plena
revelagdo do mistério divino. Por outro lado, a Sacra Doctrina trata do conhecimento
revelado, um saber que transcende a razdo natural e s6 ¢ acessivel por meio da fé, mediada
pelas Escrituras e pela autoridade da Igreja. Ao discutir o relacionamento entre essas duas
dimensdes do conhecimento, Aquino ndo apenas faz uma distingao, mas também propde uma
interacdo harmonica entre elas. A Theologia Naturalis prepara o terreno para a recepcao da
Sacra Doctrina, sendo que a razdo, quando guiada pela fé, é capaz de se aproximar dos
mistérios que ela ndo pode alcancar sozinha. Assim, a andlise do estatuto do conhecimento
nestes dois dominios revela ndo s6 a profundidade da epistemologia tomasiana, mas também
sua originalidade ao afirmar que, embora a razdo humana seja limitada, ela tem um papel

essencial na compreensdo da verdade divina, sem conflitar com a revelagao.

Hé algumas verdades sobre Deus que superam toda capacidade da razao
humana, por exemplo, que Deus € uno e trino. H4 outras que a razao natural
pode alcangar, como a existéncia e a unidade de Deus, e outras semelhantes.
Estas verdades, os filosofos as provaram por via demonstrativa, guiados pela
luz natural da razdo. E evidente, por outra parte, a existéncia em Deus de
algo inteligivel que excede totalmente a capacidade da razdo humana. Ora, o
principio de toda ciéncia que a razdo conhece de uma coisa € o entendimento
de sua substiancia, uma vez que segundo o ensinamento do Filosofo a
quididade [quod quid est] é o principio da demonstragdo. E necessério, pois,
que o modo como a substincia de uma coisa ¢ entendida, seja também o
modo de tudo o que se conhece dela. Portanto, se o intelecto humano
compreende a substincia de uma coisa, de uma pedra ou do triangulo, nada
inteligivel daquela coisa excedera a capacidade da razdo humana. Isso
certamente ndo acontece conosco no que diz respeito a Deus. Com efeito, o
intelecto humano n3o pode, naturalmente, chegar a compreender a
substancia de Deus, uma vez que o nosso conhecimento intelectual, segundo
o modo da vida presente, tem sua origem nos sentidos. E, portanto, o que nao
cai sob os sentidos ndao pode ser compreendido pelo intelecto humano, a ndo
ser enquanto adquirido das coisas sensiveis.*’

O trecho selecionado da Summa Contra Gentiles (SCG 1, cap. 3) encapsula a
epistemologia tomasiana ao distinguir dois modos de conhecimento sobre Deus: aquele
acessivel pela razdo natural (Theologia Naturalis) e aquele dependente da revelagdo divina
(Sacra Doctrina). Aquino estabelece que certas verdades sobre Deus, como sua existéncia e
unidade, podem ser conhecidas pela razdo, enquanto outras, como a Trindade, transcendem

completamente a capacidade racional e requerem a fé iluminada pela revelagdo. Essa

* TOMAS DE AQUINO. Suma contra os gentios. Vol. 1. Sio Paulo: Edigdes Loyola, 2015. Edi¢o bilingue.



49

distingdo reflete a originalidade de Aquino ao harmonizar a filosofia aristotélica com a
teologia crista, superando tanto o racionalismo, que nega a necessidade da revelagdo, quanto o

fideismo, que rejeita o papel da razio.”

A Theologia Naturalis (Teologia Natural) e a Sacra Doctrina (Doutrina Sagrada)
representam dois modos distintos, porém complementares, de conhecimento. A Theologia
Naturalis refere-se ao conhecimento de Deus obtido por meio da luz natural da razdo, sem o
auxilio da revelacdo sobrenatural. Ela se fundamenta na observacdo da criacdo ¢ na
capacidade da razdo humana de inferir a existéncia e alguns atributos de Deus a partir dos
efeitos visiveis no mundo. Como afirma Tomas na Summa Theologiae (1a, q. 2, a. 3), as cinco
vias de demonstracdo da existéncia de Deus — como o movimento, a causalidade e a ordem do
universo — sdo exemplos desse conhecimento natural, acessivel até mesmo aos fildsofos
pagaos. Contudo, esse conhecimento ¢ limitado, pois a razdo humana, em seu estado atual de
homo viator in statu viae, ndo pode alcancar a esséncia divina em si mesma.

Nosso conhecimento natural se origina nos sentidos. Portanto, este
conhecimento natural pode se estender até onde pode ser conduzido pelos
objetos sensiveis. Ora, a partir dos objetos sensiveis nosso intelecto ndao pode
alcancgar a visdo da esséncia divina; porque as criaturas sensiveis sao efeitos
de Deus que ndo se igualam ao poder da causa. Por esta razdo, a partir do
conhecimento das coisas sensiveis, ndo se pode conhecer todo o poder de
Deus, nem por conseguinte ver sua esséncia. No entanto, como sdo efeitos
que dependem da causa, podemos ser por eles conduzidos a conhecer de
Deus se ¢; e a conhecer aquilo que € necessario que lhe convenha como a
causa primeira universal, que transcende todos os seus efeitos. Por isso,
conhecemos sua relagdo com as criaturas, a saber, que é causa de todas elas,
e a diferenca das criaturas com relagao a Deus, a saber, que Ele ndo ¢ nada

do que sdo seus efeitos. Enfim, tudo isso lhe é negado ndo por deficiéncia
sua, mas em razio de sua exceléncia.’!

Por outro lado, a Sacra Doctrina mantém-se como uma ciéncia superior, recebida por
revelagdo divina e subordinada ao conhecimento que Deus tem de Si mesmo. No entanto, o

Doutor Angélico ndo abandona o leitmotiv: Fides quaerens intellectum. E verdade que a

*® Entende-se aqui por racionalismo a posi¢do segundo a qual a razdo humana, tomada de modo autossuficiente,
seria capaz de alcangar as verdades ultimas da realidade e de Deus sem necessidade de qualquer forma de
revelacdo, tendéncia que, em sua forma extrema, reduz o conhecimento ao ambito do intelecto natural. Por
fideismo, compreende-se a atitude oposta, que desconfia da capacidade da razdo em matéria de verdade e
subordina o conhecimento exclusivamente ao ato de fé, esvaziando o valor da investigagdo racional. A posigao
de Tomas de Aquino distingue-se de ambas ao afirmar, de modo articulado, a autonomia relativa da razéo e a
necessidade da revelagdo: a razdo ¢ capaz de alcangar verdades reais e demonstraveis acerca do ser e de Deus,
mas reconhece seus proprios limites, nos quais a revelacdo ndo anula o exercicio racional, mas o orienta e o
plenifica.

SICf. ST Ia, q. 12, a. 12.



50

teologia natural opera dentro dos limites da razao filosofica e a doutrina sagrada transcende
esses limites, tratando de verdades que ultrapassam a capacidade humana, como a Trindade e
a Encarnacao (ST Ia, q. 1, a. 1). Porém, influenciado por Aristoteles, toda ciéncia humana
deve ser demonstrada racionalmente. Por essa razdo, Tomas explica que a teologia sacra nao
prova seus principios (os artigos de f¢), mas se os aceita pela autoridade divina (ST Ia, q. 1, a.
8), deve necessariamente buscar sua fundagao racional. Sendo assim, ela ndao descarta a razao;
antes, a utiliza como instrumento para esclarecer e defender as verdades reveladas, conforme
o principio gratia non tollit naturam, sed perficit (A graga ndo destrdéi a natureza, mas a
aperfeicoa). Tomas de Aquino escreve:
No entanto, a doutrina sagrada utiliza também a raz@o humana, ndo para
provar a fé, o que lhe tiraria o mérito, mas para iluminar alguns outros
pontos que esta doutrina ensina. Como a graga ndo suprime a natureza mas a
aperfei¢oa, convém que a razio natural sirva a fé, assim como a inclinagdo
natural da vontade obedece a caridade. Como diz o Apdstolo na segunda
Carta aos Corintios: "Submetemos todo pensamento a obediéncia de Cristo".

Assim, a doutrina sagrada usa também da autoridade dos filosofos quando,
por sua razio natural, puderam atingir a verdade.”

Como dito anteriormente, Tomas de Aquino apresenta uma grande novidade no que se
refere a metodologia. A relagdo entre ambas ¢ de subalterniza¢ao? Philosophia ancilla? Nao
necessariamente. Como muito bem disse Hegel todo inicio ¢ imperfeito. Assim sendo, a
Filosofia servindo a crenga a aperfeigoa e demonstra o quanto ela ¢ crivel. Nao se trata de
subserviéncia como ¢ sempre interpretada, esta famosa proposi¢do ilustra o leitmotiv que
dissemos anteriormente Fides quaerens intellectum. A fé prepara o caminho da teologia
natural fornecendo os preambula fidei. A theologia naturalis eleva o intelecto humano a
verdades mais altas, acessiveis a razdo pura: como as vias para demonstrar a racionalidade
quanto a existéncia de Deus. Essa distingdo ndo implica ruptura, mas uma hierarquia de
saberes, na qual a revelacdo completa e aperfeigoa o que a razdo inicia. Como resume Tomas,
fides praesupponit cognitionem naturalem ("a fé pressupde o conhecimento natural") (ST Ia,

g.- 2, a. 2, ad 1), evidenciando a harmonia entre fé e razdo em seu pensamento.

Até mesmo com relacdo ao que a razdo humana pode pesquisar a respeito de
Deus, era preciso que o homem fosse também instruido por revelacao divina.
Com efeito, a verdade sobre Deus pesquisada pela razdo humana chegaria
apenas a um pequeno numero, depois de muito tempo e cheia de erros. No
entanto, do conhecimento desta verdade depende a salvagdo do homem, que
se encontra em Deus. Assim, para que a salvagdo chegasse aos homens, com

2 AQUINO, Tomés de. Suma Teolégica (Vol. 1 - Questdes 1-43). Tradugdo de Gabriel C. Galache e Fidel Garcia
Rodrigues. Sao Paulo: Loyola. 2003.



51

mais facilidade e maior garantia, era necessario fossem eles instruidos a
respeito de Deus por uma revelagdo divina.

Portanto, além das disciplinas filoséficas, que sdo pesquisadas pela razdo,
era necessaria uma doutrina sagrada, tida por revelagio.*

Mesmo reconhecendo que a razdo humana ¢ capaz de alcancar certos conhecimentos
acerca de Deus, Tomés de Aquino afirma que esse processo, embora legitimo, se revela
insuficiente frente as exigéncias da salvacdo. O acesso racional a verdades divinas, segundo
ele, estaria limitado a poucos individuos, demandaria grande esfor¢o e tempo, e ainda estaria
sujeito a falhas e distor¢des. Ora, como essas verdades dizem respeito diretamente a salvacdo
humana — que depende de uma correta compreensao de Deus —, torna-se necessario que elas
possam ser conhecidas de forma mais ampla, segura e acessivel. Por esse motivo, Tomas
defende a conveniéncia e a necessidade de uma instrucao que provenha ndo apenas da razao,
mas também da revelagcdo divina. Assim, além das disciplinas filos6ficas, que operam com
base na razdo natural, torna-se indispensavel uma ciéncia superior, a teologia sagrada (sacra
doctrina), fundada na revelagdo, e por isso mesmo mais adequada ao fim ultimo do ser

humano.

A concepgao tomasiana do conhecimento esta enraizada em uma compreensao precisa
da condicdo ontologica do ser humano: sua finitude. Toméas de Aquino ndo parte de um
modelo abstrato ou ideal de racionalidade, mas da criatura racional concreta, situada entre o
mundo sensivel e o inteligivel, marcada por limites ontoldgicos e cognitivos. Essa condi¢ao
de finitude ndo €, contudo, um obstaculo absoluto ao conhecimento, mas um dado constitutivo

da propria estrutura epistemoldgica do homem.

O ser humano, para Tomas, conhece a partir dos sentidos. O conhecimento intelectual
nasce da experiéncia sensivel, por meio dos phantasmata, imagens captadas pelos sentidos
externos e reelaboradas pelos sentidos internos. O intellectus agens atua sobre essas imagens,
abstraindo delas a forma inteligivel, enquanto o intellectus possibilis as recebe e atualiza o
conhecimento. Todo esse processo depende, portanto, da corporeidade e da temporalidade do

sujeito — marcas da sua condicao de criatura finita.

Esta limitagcdo, segundo Tomas, demonstra a necessidade ab initio da Revelagdao. Na
Summa Theologiae (I, q. 1, a. 1), ele afirma que, embora algumas verdades sobre Deus

possam ser alcancadas pela razdo natural, a Revelagdo ¢ necessaria ab initio para que tais

#8Th.1,q.1,a. 1, resp.



52

verdades estejam acessiveis a todos, sem erro e com seguranca. A crenca humana ¢ capaz
(nem todos os crentes sdo capazes de filosofar), mas a simples crenga bem como a razao nao
sdo suficientes por si sO para abarcar o todo da realidade divina devido a finitude humana. Dai
decorre a complementaridade entre fé e razdo: a razao busca compreender; a fé ilumina os

limites dessa busca.

A finitude, portanto, ndo € um trago meramente negativo, mas um principio
estruturante da epistemologia tomasiana. O saber humano ¢ real e verdadeiro, mas sempre
parcial, participado, analdgico. Isso impde ao filésofo e ao te6logo uma atitude de humildade
diante da verdade: ndo como posse, mas como caminho; ndo como dominio, mas como

contemplagdo.

Nesse sentido, a originalidade de Tomdas de Aquino manifesta-se na sua capacidade de
construir uma filosofia do conhecimento que ndo nega os limites da criatura, mas os integra
como condi¢do mesma da possibilidade de conhecer. O humano ndo ¢ um ser que tudo sabe,
mas um ser que pode saber — e isso ja ¢, para Tomas, sinal de sua dignidade e vocacao a

verdade. **

II.1 - A DIFERENCA METODOLOGICA ENTRE ANSELMO E TOMAS DE
AQUINO NA DEMONSTRACAO DA EXISTENCIA DE DEUS

Um dos exemplos que demonstra a originalidade de Tomas de Aquino ¢ a maneira
como ele aborda a existéncia de Deus ndo como prova, mas sim, via. Vejamos primeiramente
a concepgao Anselmiana, a critica de Gaunilo e, enfim, o proprio tratamento tomasiano para

evidenciarmos sua metodologia e epistemologia.

De fato, no final do século XI, Anselmo de Cantudria propds uma abordagem para
pensar Deus a partir da razdo. Sua obra Proslogion ¢ marcada pela tentativa de demonstrar a
existéncia de Deus de forma racional, sem recorrer a dados sensiveis ou observacoes do

mundo empirico. Anselmo parte de uma defini¢gdo conceitual de Deus como “O que com

** Embora também reconhega os limites do conhecimento humano, a perspectiva tomasiana distingue-se do
neoplatonismo cristdo, como o de Dionisio Areopagita, quanto ao estatuto desses limites no processo
cognoscitivo. Em Dionisio, a finitude do intelecto conduz fundamentalmente a uma via negativa, na qual o
conhecimento verdadeiro culmina na superagdo do discurso e na unido com o divino para além dos conceitos.
Em Tomas de Aquino, ao contrario, os limites da criatura ndo funcionam como negacido do conhecimento
racional, mas como sua condi¢@o positiva: € precisamente enquanto finito que o intelecto humano conhece, por
meio de conceitos, distingdes e analogias. Assim, a finitude ndo conduz a suspensdo do discurso, mas
fundamenta um conhecimento proporcional ao modo de ser do sujeito cognoscente. A originalidade tomasiana
reside, portanto, em integrar a limitag@o da criatura a estrutura mesma do conhecimento racional, sem reduzi-lo a
uma mistica do indizivel.



53

relacdo ao qual algo maior ndo pode ser pensado” (id quo maius cogitari non potest) e, a

partir disso, constréi seu argumento conhecido como “prova logico-ontologica”.

O raciocinio anselmiano, exposto no Proslogion, tem como ponto de partida a figura
do "insensato", louco, insanus, que nega a existéncia de Deus. Anselmo se baseia no Salmo
14, versiculo 1 e o Salmo 53, versiculo 1, onde fica evidente que a irrazdo, a insensatez ¢ o
fundamento da recusa de Deus. Em outras palavras, a existéncia de Deus ¢ evidente para

quem bem pensar: "Ndo ha Deus" (v.1 - Dixit insipiens in corde suo: *“ Non est Deus ).

v.l - Dixit insipiens in corde suo: *“ Non est Deus . Corrupti sunt et
abominationes operati sunt; non est qui faciat bonum.

v.2 - Dominus de caelo prospexit super filios hominum, ut videret si est
intellegens aut requirens Deum.

v.3 - Omnes declinaverunt, simul corrupti sunt; non est qui faciat bonum,
non est usque ad unum.”

No Proslogion, a partir dai, Anselmo desenvolve a seguinte linha argumentativa: Toda
negacdo pressupde uma afirmagao que a precede, a negacao de Deus pelo ateu pressupde uma
proposi¢do afirmativa sobre a divindade, a qual somente em seguida ¢ negada. Dito de outra

forma, o ateu tem um conceito de Deus.

Num segundo passo de sua argumentagdo, Anselmo sabe que toda proposicao, seja ela
afirmativa ou negativa ¢ suscetivel de verdade ou falsidade, de ser negada ou afirmada, visto
que o assentimento em regime racional se sobrepde a afirmacdo e a negagdo. Logo, a questao
implica a adequagdo ou coeréncia da negacdo ou da afirmag¢dao enunciada. Mais

profundamente, negar a existéncia de Deus pressupde ter dele uma afirmagao.

Num terceiro momento, Anselmo, fazendo um passo adiante, questiona o conceito de
Deus daquele que o nega. Teria ele um conceito adequado? Nao seria sua negag¢do uma

consequéncia de um conceito inadequado?

Enfim, Anselmo se dirige a busca de um conceito racional e adequado da divindade:
Deus ¢ "o ser com relagdo ao qual nada maior pode ser pensado" (aliquid quo nihil maius
cogitari potest). E, se esse ser com rela¢do ao qual nada maior pode ser pensado, existisse

apenas no intelecto, mas nao na realidade, seria possivel conceber um ser ainda maior —

55 LIBER PSALMORUM, Nova Vulgata; Disponivel em:
https://www.vatican.va/archive/bible/nova_vulgata/documents/nova-vulgata vt psalmorum_It.html. Acesso em
01/08/2025. Tradugdo, Biblia de Jerusalém (BJ): v.1 - Diz o insensato no seu coracdo: "Deus nao existe!" Suas
acdes sdo corrompidas e abominaveis: ndo ha um que faca o bem. v.2 - Do céu lahweh se inclina sobre os filhos
de Adao, para ver se ha um sensato, alguém que busque a Deus. v.3 - Estdo todos desviados e obstinados
também: ndo ha um que faca o bem, ndo ha um, sequer.



54

aquele que existe tanto no intelecto quanto na realidade. Tal tese se expde a uma contradi¢cdo
logica. Portanto, para que o ser em questao seja, de fato, o maior ser concebivel, ele deve
necessariamente existir nao apenas no intelecto, mas também na realidade. Dessa forma,
Anselmo conclui que a existéncia de Deus ndo ¢ uma mera possibilidade, mas uma
necessidade logica. A reflexdo racional, ao investigar o proprio conceito de Deus, revela sua

existéncia de maneira evidente e inegavel. Da esséncia ele conclui a evidéncia da existéncia.

Mas como o incipiente pode dizer, em seu coracdo, aquilo que nem sequer ¢
possivel pensar? Ou como pode pensar aquilo em seu coracdo, quando "dizer
no coracdo" nada mais é do que pensar? Se, verdadeiramente, ele disse isso
em seu coragdo, na verdade, também o pensou. Mas, na verdade, ele nao
disse isso em seu coragdo, porque, justamente, nao podia pensa-lo. Com
efeito, pode-se pensar, ou dizer no coragdo, uma coisa de duas maneiras:
pensando na palavra que expressa a coisa, ou compreendendo a propria
coisa. No primeiro sentido, ¢ possivel pensar que Deus ndo existe; no
segundo, ndo. Quem, por exemplo, compreende o que sdo a agua ¢ o fogo,
sem duvida, ndo pode pensar que os dois elementos sejam realmente a
mesma coisa. Entretanto, se pensar apenas nas palavras agua e fogo, pode
imaginar as duas coisas como idénticas. Assim, quem compreende o que
Deus ¢, certamente, ndo pode pensar que ele ndo existe, mas o poderia, se
repetisse na mente apenas a palavra Deus, sem atribuir-lhe nenhum
significado, ou significando coisa completamente diferente. Deus, porém, é
"o ser do qual ndo é possivel pensar nada maior", e quem compreende bem
isso sem duvida compreende, também, que Deus ¢ um ser que ndo pode
encontrar-se no pensamento. Quem, portanto, compreende que Deus € assim,
ndo consegue sequer imaginar que ele ndo exista. *°

Esta prova, embora engenhosa, apresenta um modo especifico de pensar o
conhecimento humano e sua relagdo com o divino. Em Anselmo, a razdo humana ¢ capaz de
partir de um conceito puro e atingir conclusdes metafisicas relevantes, inclusive sobre a
existéncia de Deus. Isso indica uma confianga excessiva, segundo Tomas de Aquino, na
capacidade da mente humana de lidar com realidades supremas sem necessidade de mediagao
sensivel ou revelada, o que, segundo nos, pressupde a teoria da ilumina¢do de Agostinho.

Portanto, uma epistemologia bem distinta do pensamento de Tomas de Aquino.
I1.1.2 - CRITICA TOMASIANA A PROVA LOGICO-ONTOLOGICA

Gaunilo foi um monge beneditino da Abadia de Marmoutier, em Tours, Franga. E
amplamente conhecido por sua critica contempordnea ao argumento ontologico para a
existéncia de Deus, apresentado por Anselmo no Proslogion. Em sua obra Liber pro

insipiente, Gaunilo argumenta que o raciocinio de Anselmo ¢ falho, pois, se fosse valido,

%6 ANSELMO DE CANTUARIA. Monolégio; Proslégio; A verdade; O gramdtico. In: Os Pensadores, VII:
Santo Anselmo de Cantudria, Pedro Abelardo. Trad. de A. Ricci. Sdo Paulo: Abril, 1973.



55

permitiria concluir logicamente a existéncia de muitas coisas que certamente ndo existem.
Como pensador de inclinagdo empirista, Gaunilo sustentava que o intelecto humano ¢ capaz
de compreender apenas aquilo que ¢ informado pelos sentidos, rejeitando, assim, a ideia de
que conceitos puramente mentais bastam para provar a existéncia de algo no plano real. °” A
critica de Gaunilo prepara a de Tomas de Aquino justamente no quesito da importancia do
método empirico. Anselmo em sua Liber apologeticus reage. Em sua obra Liber
Apologeticus, Anselmo responde a critica de Gaunilo, argumentando, de forma essencial, que
a adesao ou nao a uma crenga pressupoe sempre algum pré-conceito. Ele defende que
ninguém adere a uma crenca absurda ou sem fundamento racional, sugerindo, assim, que a
oposicdo entre fé e razdo implicita na objecdo de Gaunilo ¢ infundada. Além disso, Anselmo
rebate a comparacao proposta por seu interlocutor entre a ideia de Deus e a nogao de uma ilha
perfeita. Para o autor do Proslogion, tal analogia ¢ inadequada, pois nao se pode afirmar de
uma ilha perfeita — ou de qualquer objeto contingente — que ela seja “aquilo com relagao ao
qual nada de mais perfeito pode ser pensado”. Essa formulagdo, segundo Anselmo, aplica-se
exclusivamente ao conceito de Deus, cuja perfeicdo € necessaria e absoluta, diferentemente
das perfeicdes imaginadas de uma ilha idealizada. Ainda assim, a argumentagao anselmiana
pressupde dois elementos que chamam a atengdo de Aquino que defende que Nihil est in
intellectu quid non sit primo in sensu tem como consequéncia a impossibilidade de deducao
de uma esséncia de sua existéncia, argumento que retomara Immanuel Kant mais tarde em sua

Critica da Razdo Pura.

A razdo tomasiana, como veremos a seguir, provém do fato de que a abordagem de
Anselmo levanta questdes sobre os limites da razdo humana, especialmente quando se trata de
conhecer a realidade divina. Anselmo ndo ignora a grandeza de Deus, mas sua proposta
parece minimizar os desafios e as limitacdes que a mente humana enfrenta ao tentar
compreender aquilo que a transcende. Para Tomas de Aquino, essa confianca de Anselmo na
razdo ¢ problematica, pois ignora a condicdo finita do intelecto humano e a necessidade de

partir do mundo sensivel para se chegar ao conhecimento de Deus.

Assim, a prova ontoldgica de Anselmo nao apenas propde uma demonstragao racional
da existéncia divina, mas também expde uma visdo sobre o alcance e as poténcias da razao

humana. Ao contrastar essa perspectiva com o pensamento tomasiano, serd possivel

7 Disponivel em: https:/la.wikisource.org/wiki/Liber_pro_insipiente. Acesso em: 08/08/2025.



56

compreender melhor a originalidade de Tomds de Aquino e sua insisténcia na finitude do

conhecimento humano como ponto de partida para a epistemologia e a teologia - método.

Tomas de Aquino, escrevendo no século XIII, conhece a proposta de Anselmo, mas
adota uma postura critica quanto a possibilidade de se provar a existéncia de Deus por meios
puramente conceituais. Para Tomas, o conhecimento humano, por ser finito e condicionado
pela experiéncia sensivel, ndo pode conhecer diretamente a esséncia divina. Ao invés de se
perguntar o que Deus ¢ (“quid est Deus ), prefere a questao de saber racionalmente por vias e
nao por provas evidentes se o homem pode atingir uma concepg¢ao razoavel de que Deus
existe (“An sit Deus est?”), e isso por meio dos efeitos de uma epistemologia fundada nos

percepgao sensiveis, portanto limitadas, no mundo.

Essa distingdo epistemologica ¢ fundamental na filosofia tomasiana. Em sua Summa
Theologiae, Tomas afirma: “Non enim cognoscimus de Deo quid est, sed quid non est” (S.Th.
I, . 3, proemium), ou seja, "ndo conhecemos de Deus o que Ele ¢, mas o que Ele ndo ¢". Isso
significa que nosso intelecto ndo alcanca a esséncia de Deus de modo imediato, mas apenas
pela mediagdao de inferéncias provindas da modalidade humana corporea de existéncia:

alguns atributos por via negativa ou por analogia a partir das criaturas.

Por isso, Tomas considera inadequado o ponto de partida de Anselmo. Partir de um
conceito mental para provar a existéncia real de Deus seria ultrapassar os limites da razdo
humana. Ele defende que a via adequada para conhecer Deus ¢ partir dos efeitos para as
causas, ou seja, do mundo sensivel para o fundamento de sua existéncia. Esse caminho esta
em consondncia com sua convic¢do de que o conhecimento humano ¢ sempre mediado por

dados da experiéncia.

J4

Se Anselmo de Cantuaria ¢ reconhecido como o “pai da escolastica”, Aquino
representa a sua maturidade. Enquanto Anselmo segue uma orientacao agostiniana, Tomas se
destaca pela integracdo sistematica do pensamento aristotélico a teologia cristd. Essa
integracdo foi possivel gragas as traducgdes arabes das obras de Aristoteles e ao trabalho de
grandes intérpretes — mugulmanos, como Avicena e Averrois; judeus, como Maimdnides; e
cristdos, como Alberto Magno, de quem Tomads foi discipulo. Assim, Tomdas alcanga uma
compreensdo profunda e original da filosofia aristotélica, adaptando-a criticamente ao

contexto cristao.



57

Ainda que amplamente influenciado por Aristoteles, Tomas permanece fiel ao
leitmotiv anselmiano — fides quaerens intellectum, isto é, “a fé que busca compreender” —,
bem como a maxima credo ut intelligam (“creio para compreender”). No entanto, sua
preocupacao maior consistia em reestruturar a teologia cristd a partir de uma depuragdo do
platonismo presente nas tradi¢cdes agostinianas e neoplatonicas, realizando um movimento de
@ o . . . e .

desplatoniza¢do” da filosofia cristd. Isso implicava ndo apenas uma critica a concepgao
dualista de alma e corpo herdada do platonismo, mas também a rejei¢do da teoria da

iluminagao agostiniana, pressuposta no argumento ontolégico de Anselmo.

Para isso, Tomas desenvolve uma nova psicologia e uma nova epistemologia, herdadas
de Aristoteles. Seu ponto de partida ¢ a afirmagdo de que o conhecimento humano depende
essencialmente da experiéncia sensivel. Em conformidade com a gnosiologia aristotélica,
Tomas sustenta que “nada ha no intelecto que ndo tenha passado antes pelos sentidos” (nihil
est in intellectu quod non sit prius in sensu), o que se opde diretamente a teoria da iluminagado
agostiniana. Essa adesdo a epistemologia aristotélica ndo se da apenas por afinidade
filosofica, mas também por exigéncia teologica: para Tomas, o ser humano nao pode ser
definido apenas pela alma, mas pela unido substancial de corpo e alma — ¢, portanto, animal

rationale, um ser cuja razao opera a partir da corporeidade.

Para Tomés de Aquino, o conhecimento humano, nesta vida, ndo se realiza por meio
de uma contemplagdo direta do inteligivel. Devido a unido substancial entre a alma e o corpo,
0 processo cognitivo exige necessariamente a mediagdo do sensivel. Isso se expressa na
doutrina da conversio ad phantasmata, segundo a qual o intelecto humano deve voltar-se as
imagens sensiveis — os “fantasmas” — como condi¢do indispensavel para a apreensdo do
inteligivel. Essa concep¢do tomista se opde diretamente a teoria do conhecimento per
influentiam specierum a Deo, defendida por autores ligados a tradigdo agostiniana e
neoplatonica, segundo a qual a alma conheceria por meio da infusdo direta das formas
inteligiveis por Deus. Para Tomads, essa visdo € incompativel com a estrutura propria da
natureza humana, cuja constitui¢ao exige a mediacdo do mundo sensivel. A dependéncia em
relagdo ao sensivel ndo ¢, pois, um acidente nem um sinal de decadéncia, mas um traco
essencial da condigao humana. Como ele mesmo afirma, “ndo existe pensamento sem imagem

que o preceda” (nihil intelligitur sine phantasmate).

Dessa forma, Tomas rejeita a ideia platonica (e plotiniana) de que a unido da alma com

o corpo seria o resultado de uma queda ou de um castigo, bem como a tese de Avicena,



58

segundo a qual essa unido seria meramente acidental. Para o Aquinate, a alma unida ao corpo

€, ao contrario, constitutiva da esséncia do ser humano e, por isso mesmo, um bem em si.

Assim, Tomas rejeita nao apenas a validade da prova ontologica enquanto
demonstracdo, mas também a concepcdo epistemoldgica e antropologica subjacentes a ela.
Sua critica a abordagem de Anselmo estd ancorada em sua visdo mais ampla sobre a finitude
humana e a necessidade de uma epistemologia que respeite essa condi¢dao, sem reduzir o

conhecimento a um raciocinio dedutivo desligado da realidade sensivel.

O apofatismo, enquanto método teologico-filosofico, constitui uma das vias mais
significativas para a compreensdo do divino na tradi¢do ocidental. Derivado do termo grego
anoepaols (negacdo), este método propde que s6 se pode unir a divindade transcendente
adequadamente mediante a negacao sistematica de atributos finitos. Como observa o tedlogo
russo Lossky (Lossky; Vladimir, 2005), tal abordagem fundamenta-se na radical
incomensurabilidade entre Criador e criatura, ecoando a afirmagdo biblica de que "meus
pensamentos nao sdo vossos pensamentos" (Is 55:8-9). Na tradicdo cristd, este método
encontra sua expressdao elaborada na obra do filésofo Pseudo-Dionisio Areopagita,
especialmente na Teologia Mistica, o éapice do caminho espiritual ndo se encontra no
conhecimento conceitual, mas na unido com o divino, que ocorre numa “escuriddo luminosa”
que transcende toda compreensdo racional e discursiva.

Al, os singulares, os puros, os imutaveis mistérios da teologia ocultam-se
numa treva de siléncio, mais que luminosa, arcano de quem se inicia, que na

r

maior obscuridade ¢ mais que manifesta, mais que brilhante e
completamente intangivel e invisivel, fazendo transbordar dos esplendores
mais belos as inteligéncias desprovidas de olhos.*®

A metéfora da “treva mais que luminosa” expressa, de modo paradigmatico, o nicleo
do método apofatico: o conhecimento de Deus nao se realiza pela afirmag@o, mas a unido se
da pela negacdo de todos os predicados finitos. Pseudo-Dionisio indica que o mistério divino
excede qualquer conceituagdo humana, sendo apreendido apenas na medida em que o
intelecto renuncia as categorias sensiveis e racionais que delimitam o conhecer. Essa dindmica
de negacao ndo significa auséncia de conhecimento daquilo que Deus ndo ¢, mas uma forma
superior de saber — que reconhece seus proprios limites e, precisamente por isso, se abre a

transcendéncia.

¥PSEUDO-AREOPAGITA, D. Teologia Mistica In: “Medievalia: Textos e Estudos”. Trad. Mario de Carvalho,
Editora Fundacdo Eng. Antonio de Almeida. Portugal, 1996.



59

Tomés de Aquino, embora ndo adote o vocabulario mistico dionisiano em sua
literalidade, preserva esse principio em sua teologia negativa e na doutrina da analogia do ser:
a razao pode conhecer algo de Deus, mas apenas “a maneira humana”, por meio dos efeitos
criados e das analogias proporcionais, jamais de modo direto ou total. Assim, a finitude do
intelecto torna-se condi¢do de possibilidade de um saber verdadeiro, porém sempre
incompleto, que reconhece no mistério divino ndo um limite a ser superado, mas a propria

fonte da verdade.

Historicamente, o apofatismo estrutura-se em trés momentos fundamentais. Suas
raizes remontam ao neoplatonismo plotiniano, onde o Uno transcende todo ser e intelecto
(Enéadas V, 3). Recebe sua formulagdo cristd no Corpus Dionysiacum, que influenciara
profundamente a teologia medieval. Tomas de Aquino, por sua vez, realiza uma recep¢ao
critica desta tradicdo, integrando o método negativo a sua teoria da analogia. Enquanto
Dionisio privilegia a via negativa, o Aquinate estabelece uma dialética entre trés vias: a

afirmativa (quid est), a negativa (quid non est) e a supereminente (quid eminenter), como

evidencia seu Comentario ao De Trinitate de Boécio (q. 1, a. 2).

Na epistemologia de Aquino, o apofatismo manifesta-se em trés dimensdes
interrelacionadas. Ontologicamente, a distingdo radical entre Deus (cuja esséncia € existéncia)
e as criaturas (onde esséncia e existéncia diferem) fundamenta a impossibilidade de defini¢ao
positiva da natureza divina (De Ente et Essentia, cap. 4). Cognitivamente, a condi¢ao humana,
marcada por um intelecto discursivo e dependente dos sentidos (ST I, q. 84, a. 7), s6 pode
conhecer a Deus per remotionem, eliminando progressivamente as imperfei¢des criaturais
(SCG 1, c. 14). Linguisticamente, esta aproximagao se concretiza na teoria dos nomes divinos,
que operam por analogia de proporcionalidade propria (ST 1, q. 13, a. 5), exigindo que todo

termo positivo seja simultaneamente negado em sua modalidade finita.

Contudo, o método apofatico ndo estd isento de criticas. Trés obje¢des principais
emergem: o risco de um agnosticismo teologico que inviabilizaria qualquer discurso sobre
Deus (Gilson, 1941); a tensdo com a linguagem afirmativa da revelagdo biblica (e.g., "Deus ¢
amor" em 1Jo 4:8); e a dificuldade em articular-se com a doutrina da criagdo, que pressupde
alguma semelhanca entre Criador e criatura (ST I, q. 4, a. 3). A resposta tomista a estas
aporias encontra-se na sofisticada teoria da analogia (De Veritate, q. 2, a. 11), que media
habilmente entre univocidade e equivocidade, permitindo um conhecimento verdadeiro ainda

que necessariamente imperfeito.



60

Na contemporaneidade, o apofatismo ressurge com for¢a na fenomenologia francesa.
Levinas, em "Totalidade e Infinito", radicaliza a alteridade divina; Marion, em "Deus sem
ser”, propde uma compreensao do divino anterior a ontologia; Chrétien, em "L'arche de la
parole", explora os limites da linguagem frente ao mistério. Neste contexto, o pensamento
tomasiano mantém singular relevancia por equilibrar trés dimensdes essenciais: o respeito a
transcendéncia absoluta (via negativa), a possibilidade de conhecimento racional (analogia
entis) e a aceitacdo dos dados revelados (sacra doctrina). Esta triplice articulagdo oferece um
paradigma epistemologico que, longe de ser mera reliquia historica, continua a iluminar as

aporias do pensamento contemporaneo sobre o divino.
I1.2 - VIAS E NAO PROVAS DA EXISTENCIA DE DEUS

O pensamento de Tomas de Aquino acerca do conhecimento de Deus culmina na
proposi¢ao das chamadas "cinco vias", apresentadas na Summa Theologiae (S. Th. I, q. 2, a.
3). Diferentemente de provas dedutivas, essas vias s3o caminhos argumentativos que partem
de elementos observaveis do mundo e conduzem ao reconhecimento racional da existéncia de
Deus. Sua originalidade ndo est4 apenas nos argumentos em si, mas sobretudo na forma como

Tomas os estrutura a partir da finitude do conhecimento humano.

Cada via parte de um dado sensivel da realidade: o movimento, a causalidade, a
contingéncia, os graus de perfeicdo e a ordenacdo final. Esses aspectos sdo analisados pelo
intelecto humano que, limitado em sua capacidade, busca compreender o fundamento tltimo
dessas experiéncias. Ao fazer isso, Tomas respeita o caminho natural da razdo, que € incapaz

de apreender Deus diretamente, mas pode chegar a sua existéncia por inferéncia.

As cinco vias t€ém como ponto comum o principio da causalidade e o reconhecimento
de que o mundo sensivel ndo se basta a si mesmo. Por isso, ao considerar que tudo o que se
move ¢ movido por outro, ou que tudo o que ¢ contingente necessita de uma causa necessaria,
Tomas conduz o leitor ao conceito de um primeiro motor, uma causa primeira, um ser
necessario, um ser sumamente perfeito e um ordenador supremo. Essas conclusdes ndo sdo

obtidas por deducdo de conceitos, mas por reflexdo sobre a experiéncia.

Assim, as vias tomasianas revelam um método compativel com sua epistemologia da
finitude: ndo € o intelecto que impoe sua légica ao real, mas ¢ o real que se oferece a
inteligéncia humana, que o interpreta dentro de suas possibilidades. A existéncia de Deus,

nesse contexto, ¢ conhecida de forma indireta, como causa inferida a partir de seus efeitos.



61

Isso refor¢a a visdo tomasiana de que, mesmo no conhecimento natural de Deus, ¢ preciso

respeitar a condigdo finita e limitada da criatura racional.”

No pensamento de Tomas de Aquino, a metafisica ocupa um lugar privilegiado, pois
se configura como o alicerce de sua filosofia e de sua teologia. Entre as questdes que a
metafisica tomasiana aborda estdo a distingao entre esséncia e existéncia, a relacao entre ato e
poténcia, ¢ a explicagdo da contingéncia dos entes finitos em relacdo a necessidade do ser
divino. Para Tomas, compreender essas questdes ¢ essencial para responder aos grandes

dilemas filoséficos e teoldgicos, como a existéncia de Deus, a origem do universo e a

estrutura ordenada da criagao.

Ao longo deste trabalho, exploraremos como Tomas aborda essas questdes,
evidenciando a originalidade de sua filosofia. Embora influenciado por Aristoteles, ele
aprimora o pensamento do Estagirita. Sua capacidade de articular as questoes metafisicas com
questdes da doutrina sacra ndo apenas revela sua genialidade, mas também consolida sua
posicao como um dos pensadores mais importantes da I[dade Média. Nesta parte, analisaremos
as questdes metafisicas centrais no pensamento de Tomas de Aquino, destacando sua

contribuicao para a filosofia e seu impacto duradouro no modo como concebemos a realidade.

Em sua obra, Tomads introduz conceitos que sdo cruciais para a metafisica, dentre os
quais abordaremos as distingdes entre esséncia e existéncia, a no¢ao de ato e poténcia e a
eternidade do mundo. Esses elementos ndo apenas enriquecem a tradi¢do filosofica, mas
também fornecem uma base sélida para a reflexdo teoldgica. A partir da perspectiva
tomasiana, a busca pelo conhecimento ndo ¢ meramente uma atividade intelectual, mas uma
via de participagdo na verdade divina, que culmina na visdo beatifica. Neste sentido, a
metafisica tomasiana ndo ¢ apenas uma disciplina filosé6fica isolada; é uma ponte que liga o
mundo sensivel ao divino, permitindo que o ser humano, como ente composto de corpo e
alma, acesse a realidade transcendente. Assim, a filosofia de Tomas se revela ndo apenas
como um esfor¢o racional, mas como uma resposta a vocagdo humana de buscar o sentido e a
verdade em um mundo marcado pela complexidade e pela interdependéncia de todas as

coisas.

Na raiz de sua concepgao esta a ideia de que o ser ¢ o primeiro principio que se

manifesta em primeiro na realidade e em ultimo, na cogni¢do, demonstrando que o mais

> Translatio. Revista de Tradugio e Resenha. Volume 15, Emmanuel Falque. (ISSN 2176-8765): Disponivel em:
<https://gtfilosofiamedieval.wordpress.com/resenhas/>. Acesso em: 01 out. 2025.



62

fundamental ndo ¢ conhecido de imediato. Tomds elabora, por meio dos transcendentais (a
unidade, a verdade, bondade, belo e, enfim, o ser), uma visdo do ser que nao se limita ao
campo ontologico, mas que também engloba a compreensio do conhecimento e da
moralidade. A verdade, para Tomas, ¢ uma adequagao do intelecto a realidade, mas ndo uma
realidade qualquer: trata-se de uma realidade que, em Ultima instancia, tem sua origem em
Deus. Essa estrutura do ser e da verdade, herdada de Aristoteles, €, entretanto, reinterpretada
dentro de um quadro que valoriza ndo apenas o conhecimento sensivel, mas também o papel

transcendental da alma na busca pelo conhecimento do que ¢ imutavel e eterno.
I1.3 - AS DISTINCOES ENTRE ESSENCIA E EXISTENCIA E ENTE E ESSENCIA

Um ponto de destaque no método da metafisica tomasiana ¢ a distin¢do entre esséncia
e existéncia. Tal método estabelece uma diferenga crucial entre o que uma coisa ¢ (sua
esséncia) e o fato de ela existir (sua existéncia). Para ele, em todos os entes finitos, a esséncia
e a existéncia sdo distintas, o que significa que a existéncia de uma coisa ndo ¢ algo inerente a

sua defini¢do. No prologo de sua obra Ente e a Esséncia Tomas de Aquino afirma tal método:

Deve-se passar da significagdo de ente a significagdo de esséncia, de tal
modo que, comecando pelo mais facil, o aprendizado se dé de maneira mais
adequada, pois devemos receber o conhecimento do simples a partir do
composto e chegar ao anterior a partir do posterior.*

Nesta passagem Tomas sugere que a aprendizagem deve seguir uma ordem natural e
progressiva, do mais facil e evidente para o mais complexo e abstrato. Desta forma, ele
propde que iniciemos nossa reflexdo a partir do conceito de ente, porque ¢ mais perceptivel,
enquanto a esséncia ¢ mais abstrata. Apenas em Deus esséncia e existéncia coincidem, de
modo que Ele ¢ o Unico ser cuja existéncia ¢ necessaria e cuja esséncia € o proprio ser.
Embora a distingdo entre esséncia e existéncia ndo seja inteiramente inédita — encontrando
antecedentes importantes na metafisica arabe, especialmente em Avicena, bem como em
tradi¢des neoplatonicas que pensam a dependéncia ontoldgica dos entes —, Tomas de Aquino
lhe confere um estatuto metafisico singular ao integrd-la no interior de uma doutrina da
criacdo e da participacdo do ser. Diferentemente da metafisica aristotélica, na qual o Primeiro
Motor ¢ principio eterno do movimento, separado do mundo e essencialmente relacionado a
ordem do mover, Aquino compreende Deus ndo apenas como causa primeira do movimento,

mas como causa do proprio ato de ser de todas as coisas. Nesse sentido, a nog@o tomasiana de

% AQUINO, Tomas de. O ente e a esséncia. Tradugio de Carlos Arthur do Nascimento. Petropolis, RJ: Vozes,
1995. p.13



63

participagdo ndo se reduz a um esquema emanacionista de inspiragdo neoplatdnica, mas ¢é
reinterpretada a luz da criagdo ex nihilo, pela qual todos os entes recebem o ser de modo finito
e dependente. A originalidade de Tomas manifesta-se, assim, ndo na simples introducao de
novos conceitos, mas na reorganizagdo estrutural da metafisica, unificando em Deus o
principio do movimento e o principio do ser, ¢ fundando uma compreensao da relacdo entre
Deus e o mundo marcada por dependéncia ontologica radical sem dissolugdo da distingdo

entre Criador e criatura.

Enquanto Aristoteles concebe a substancia como aquilo que é em si e possui
existéncia propria, Tomas amplia essa ideia ao distinguir entre esséncia (aquilo que algo ¢é) e
existéncia (o ato de ser). Para ele, em todos os entes criados, esséncia e existéncia estdo
unidas, mas ndo se confundem; apenas em Deus elas coincidem, pois Ele ¢ o proprio ato de
ser subsistente. Essa metodologia ndo apenas reafirma a dependéncia ontologica de todos os
finitos em relag¢do a Deus, mas também inaugura uma nova maneira de compreender a relacao

entre o finito e o infinito, entre o contingente e o necessario.

r

A substincia ¢ entendida, se ndo em mais, pelo menos em quatro
significados principais: considera-se que a substancia de alguma coisa seja a
esséncia, o universal, o género e, em quarto lugar, o substrato.®' [...] Para
quem considera o problema desse ponto de vista, segue-se que a substancia ¢
a matéria. Mas isso é impossivel; pois as caracteristicas da substancia sdo,
sobretudo, o fato de ser separavel e de ser algo determinado: por isso a forma
e o composto de matéria e forma parecem ser mais substincia do que a
matéria. (ARISTOTELES, 2002 1029a 25- 30)

Aristoteles, ao falar sobre substancia, ndo fez uma distin¢do clara entre esséncia (o que
uma coisa ¢) e existéncia (o fato de cla ser). Para ele, a substancia tem uma esséncia, mas nao
ha uma diferenga fundamental entre esséncia e existéncia em sua visao do mundo. Tomas de
Aquino, no entanto, inovou ao fazer uma distingdo entre esséncia e existéncia. Ele
argumentou que, enquanto em Deus esséncia e existéncia se coincidem, nas criaturas, a
existéncia ¢ algo dado a elas, enquanto a esséncia ¢ a definicao do que elas s3o. Isso traz uma
profundidade ontologica Unica, ja que implica que a existéncia de qualquer ser criado ¢ uma

realidade que vem de fora dele e depende de um principio extrinseco, ou seja, de Deus.

Deus ndo somente é sua esséncia como foi demonstrado, mas também seu
existir, ¢ o que se pode provar de diversas maneiras: (1) Porque o que existe
em algo que ndo pertence a sua esséncia tem de ser causado ou pelos
principios da esséncia, como os acidentes proprios da espécie: o riso, por
exemplo, pertence ao homem e é causado pelos principios essenciais de sua

1 ARISTOTELES. Metafisica. Tradugdo de Giovanni Reale. Vol. II. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 2002.



64

espécie; ou por algo exterior, como o calor da agua ¢é causado pelo fogo.
Portanto, se o proprio existir de uma coisa € distinto de sua esséncia, ¢
necessario que este existir seja causado ou por algo exterior ou pelos
principios essenciais dessa coisa. E impossivel, no entanto, que o existir seja
causado apenas pelos principios essenciais da coisa; pois coisa alguma ¢
capaz de ser sua causa de existir, se este existir é causado. E preciso, pois,
que o que tem o seu existir distinto de sua esséncia, o tenha causado por um
outro. Ora, ndo se pode dizer isso de Deus, porque dizemos que Ele é a causa
eficiente primeira. Logo, ¢ impossivel que em Deus uma coisa seja o existir
e outra a esséncia. (2) Porque o existir ¢ a atualizagdo de qualquer forma ou
natureza. Ndo se entende a bondade ou a humanidade em ato, a ndo ser
enquanto as entendemos como existindo. E preciso entdo que o existir seja
referido a esséncia, que ¢ distinta dele, como o ato em relagdo a poténcia. E
como em Deus nada é potencial, como ja se mostrou, segue-se que nele a
esséncia nao ¢ distinta de seu existir. Sua esséncia é, portanto, seu existir. (3)
Porque assim como o que tem fogo e ndo ¢ o fogo, tem o fogo por
participagdo, também o que tem o existir € ndo ¢ o existir, ¢ um ente por
participagdo. Ora, Deus ¢ sua esséncia, ja foi demonstrado. Portanto, se ndo
fosse seu proprio existir, Ele seria um ente por participacdo, € nao por
esséncia. Nao seria, entdo, o primeiro ente, o que ¢ um absurdo. Logo, Deus
¢ 0 seu existir, e ndo apenas sua esséncia. * (S.Th.1, q.3,a.4.)

O excerto em questdo explora a relagdo entre esséncia e existéncia, € como essa
relagdo se aplica a Deus. A originalidade do pensamento de Aquino se revela no modo como
ele articula a unicidade de esséncia e existéncia em Deus, defendendo que em Deus essas duas
dimensdes coincidem, algo que ndo ocorre nas criaturas. A partir do primeiro argumento
apresentado, Tomas nos leva a refletir sobre a relacdo entre a esséncia de uma coisa e seu
existir. Para as criaturas, o existir ¢ algo distinto da esséncia, e, portanto, sua existéncia deve
ser explicada por uma causa, seja ela interna ou externa a coisa. Por exemplo, no caso de um
ser humano, o fato de ser humano ndo garante sua existéncia; ele precisa de algo mais, como
os principios da sua espécie ou uma causa externa. Em contrapartida, em Deus, a esséncia e o
existir se coincidem, o que implica que ele ¢ a causa de sua propria existéncia, sendo,
portanto, o ser necessario e ndo contingente. O segundo argumento, que se baseia na nogao de
ato e poténcia, aprofunda ainda mais essa ideia. A existéncia ¢ o ato de ser, a atualidade de
uma esséncia. Como em Deus ndo ha poténcia, pois Ele ¢ ato puro, ndo faz sentido afirmar
que em Deus a esséncia e o existir sdo distintos. Deus, portanto, ndo apenas ¢, mas ¢ seu
proprio ser, sua esséncia e seu existir sao a mesma coisa, o que contrasta com todas as outras
criaturas, nas quais a existéncia ¢ uma realidade separada da esséncia. No terceiro argumento,

Tomas recorre a analogia do fogo. Algo que "tem" o fogo ¢ algo que o possui por

82 AQUINO, Tomas de. Suma Teolégica (Vol. 1 - Questdes 1-43). Tradugio de Gabriel C. Galache e Fidel Garcia
Rodrigues. Sao Paulo: Loyola. 2003.



65

participagdo. No caso de Deus, se Ele ndo fosse o proprio existir, Ele seria um ente por
participagdo e nao por esséncia, o que o impediria de ser o ser supremo, 0 primeiro ente, a
causa primeira de todo o ser. Portanto, para que Deus seja verdadeiramente o ser absoluto e

ndo uma criatura contingente, € necessario que sua esséncia seja idéntica ao seu existir.

Embora os termos ente, esséncia e existéncia sejam amplamente utilizados no contexto
académico e filosofico, e estejam presentes em discussdes frequentes em diversas areas,
segundo nds, ¢ importante retomar e aprofundar suas significagdes. A clareza conceitual e a
correta compreensao desses termos sdao fundamentais, pois, apesar de sua aparente
familiaridade, o seu uso impreciso pode gerar interpretagdes errdneas ou confusas,
especialmente quando se trata de questdes metafisicas. Essas categorias ndo sdo apenas
palavras vazias; elas carregam implicagcdes profundas sobre a natureza da realidade, do ser e

da existéncia.

O termo ente, por exemplo, refere-se a qualquer ser que possui uma realidade, sendo
algo que existe de alguma forma. No entanto, entender o enfe vai além de sua mera existéncia,
pois envolve sua esséncia — aquilo que define o que ele €, o seu "ser" intrinseco. A esséncia
de uma coisa, entdo, diz respeito a sua natureza fundamental, o conjunto de propriedades que
fazem com que ela seja o que ¢ e ndo outra coisa. J& a existéncia ¢ o ato de ser, a realidade
concreta pela qual uma esséncia se manifesta no mundo, permitindo que aquilo que tem uma
esséncia especifica se torne um ente real. Para o pensamento tomasiano estas distin¢des sdo
elementares. Aquino, por exemplo, estabelece uma diferenga importante entre 0 modo como
essas categorias se aplicam a Deus e aos seres criados. Enquanto em Deus, esséncia e
existéncia sdo idénticas, conforme discutimos anteriormente, nas criaturas elas sdo distintas.
Essa distingdo tem implicagdes profundas para a nossa compreensdo do que € o ser, o que

significa existir € o que implica a natureza de algo.

I1.4 - O CONCEITO DE INTELECTO

Na antropologia de Tomas de Aquino, o intelecto ocupa lugar central como principio
constitutivo da racionalidade humana. Seguindo Aristoteles, o Aquinate distingue entre
intelecto agente (intellectus agens) e intelecto possivel (intellectus possibilis). O primeiro
exerce a funcdo de abstrair as formas inteligiveis a partir dos dados sensiveis, iluminando os
fantasmas e tornando-os acessiveis ao conhecimento. Ja o segundo, o intelecto possivel, ¢ a

poténcia passiva pela qual o ser humano recebe e conserva os conteudos inteligiveis



66

abstraidos. Essa estrutura dual revela que o conhecimento humano ¢, a0 mesmo tempo, ativo e
receptivo: ativo porque a inteligéncia, mediante o intelecto agente, opera sobre os dados da
experiéncia, da qual decorre sua finitude, receptivo porque, pelo intelecto possivel, acolhe e

conserva as formas inteligiveis abstraidas.

Contrariamente do que se pode pensar, Tomds de Aquino insiste que o intelecto
humano ¢ essencialmente limitado. Diferentemente do intelecto divino, que conhece
imediatamente as esséncias, o intelecto humano s6 alcanca o inteligivel mediante um processo
discursivo, mediado pelo sensivel. Por isso, seu método gnosiologico afirma que “nada ha no
intelecto que ndo tenha passado antes pelos sentidos™ (nihil est in intellectu quod non prius

fuerit in sensu).

Um humano simplesmente humano [ab homine puro] ndo pode ver Deus
através de sua esséncia, a menos que deixe esta vida mortal [nisi ab hac vita
mortali separetur] [...]. Nossa alma, enquanto nos vivemos nesta vida
[quandiu in hac vita vivimus], tem o ser na matéria corpdrea e, portanto, por
natureza, ndo conhece apenas aquelas coisas cuja forma esta unida a matéria.
[...]. E, portanto, impossivel para a alma do homem, enquanto ele vive aqui
embaixo [secundum hanc vitam viventis], ver a esséncia divina [...]. Que a
alma possa ser elevada ao supremo inteligivel que € a esséncia divina, o que
ndo pode ser, enquanto se estiver nesta vida mortal [quantiu hac mortali vita
utitur].®

O intelecto humano, por sua propria finitude, ¢ incapaz de compreender plenamente a
esséncia de Deus nesta vida. Pode, no entanto, chegar ao conhecimento de sua existéncia e de
alguns de seus atributos, pela via da razao natural, como se v€ nas quinque viae expostas na
Summa Theologiae (1a, q. 2, a. 3). O intelecto, assim, ¢ ordenado ao ser e a verdade, mas
sempre dentro dos limites proprios da condicdo humana. Uma vez que demonstramos,
contrariamente ao que dizem os tomistas, Tomas de Aquino ¢ muito atento aos limites da
intelectualidade humana, devido ao fato dela ser criada. S6 o intelecto divino ¢ criador, para
Aquino. Nossas representacdes da realidade sdo condicionadas pelas limitagcdes de espaco e
tempo que caracterizam nossa existéncia. Donde decorre um realismo moderado quanto a um
método humano de conhecimento. No entanto, a questdo da metodologia da cogni¢cdo nao se
limita a apreensdo, pois ela implica necessariamente a transmissdo. E justamente a questao da

transmissdo do conhecimento e seus limites que veremos a seguir.

8 Summa contra Gentiles, 1, 43, n° 4. In: E. Falque, Limite Teoldgico e Finitude Fenomenoldgica em Tomas de
Aquino. Translatio. Revista de Tradu¢do e Resenha. 2024, p. 5.



67

III - PARTE: O METODO DA TRANSMISSAO DO CONHECIMENTO
EM TOMAS DE AQUINO

INTRODUCAO

A transmissao do conhecimento em Tomas de Aquino constitui um dos aspectos mais
originais de sua metodologia, distinguindo-se tanto da tradi¢cao platonico-agostiniana quanto
das interpretacdes arabes de Aristoteles. Enquanto Agostinho, em De Magistro, atribui o
verdadeiro ensino a iluminagdo divina interior, ¢ Avicena defende uma emanagao do intelecto
agente a partir da substancia divina, Aquino propde um modelo no qual o mestre humano
exerce uma causalidade eficiente natural sobre o intelecto do discipulo, por meio de sinais
sensiveis que despertam a operacdo do intelecto agente. Este processo ndo depende de
reminiscéncia nem de iluminagdo sobrenatural continua, mas da capacidade natural da alma

humana de abstrair formas inteligiveis a partir dos dados sensoriais.

Esta parte analisa a transi¢do da problematica agostiniana para o método pedagogico
tomista, situando-a no contexto do renascimento intelectual do século XII, no surgimento das
universidades e na assimilacdo sistematica de Aristoteles. Examina-se, em primeiro lugar, a
heranga platdnico-agostiniana, com énfase na teoria da ilumina¢do e na fungdo do signo; em
seguida, a refutagdo de Aquino tanto a iluminagdo agostiniana quanto a teoria da emanagao
aviceniana; por fim, o novo método de ensino medieval — lectio, disputatio e praedicatio — e a
redefini¢do tomista da causalidade no ato de ensinar. A andlise demonstra que, ao integrar a
abstracdo aristotélica ao magistério teologico, Aquino estabelece uma pedagogia racional e
eficaz, na qual o mestre ¢ verdadeiro causador do conhecimento no aluno, sem prejuizo da

dependéncia ultima de Deus como causa primeira da luz intelectiva.
II1.1 - O RENASCIMENTO DO SECULO XII

O século XII marca uma profunda renovacao intelectual no Ocidente latino, conhecida
como Renascimento do século XII, que prepara o terreno para a sintese tomasiana. Apos
séculos de predominancia agostiniana, o periodo assiste a redescoberta sistematica de textos
gregos e arabes (principalmente Aristoteles), a institucionalizacdo do ensino superior e a

emergéncia de uma nova racionalidade filosoéfica.

A tradugdo de obras de Aristoteles (Organon, Fisica, Metafisica, De Anima), Avicena

(Metafisica do Livro da Cura), Averrois (Comentarios a Aristoteles) e Euclides, realizada em



68

centros como Toledo, Salerno e Monte Cassino, introduz no Ocidente uma epistemologia
baseada na abstracdo e na causalidade natural. O intelecto agente, descrito por Aristoteles
como “separado, impassivel e sem mistura” (De Anima 111, 5, 430a 17-18), passa a ser
interpretado como faculdade da alma humana capaz de extrair o universal do sensivel — uma
alternativa direta a iluminagdo agostiniana. No entanto, os &4rabes mantiveram uma
interpretacdo neoplatonica dos escritos de Aristoteles, concebendo a transmissdo do

conhecimento como emanacao divina mediatizada por inteligéncias astrais.

Paralelamente, nascem as universidades enquanto corporagdes autdbnomas constituidas
de mestres e estudantes: Bolonha (1088), Paris (1150) e Oxford (1167) estruturam o ensino
em faculdades de artes, direito, medicina e teologia. A teologia, antes mondastica e
contemplativa, torna-se escoldstica — sistematica, dialética e publica. O método pedagogico
organiza-se em torno da lectio (leitura comentada de textos autorizados), da disputatio (debate
de questdes) e da praedicatio (aplicagdo doutrinal), exigindo do mestre ndo apenas

autoridade, mas eficacia causal no ato de ensinar, como veremos adiante.

Esse contexto desafia a concepcdo agostiniana de magistério. Se o conhecimento
depende de iluminagdo interior continua, como justificar a transmissao comunitaria e racional
nas escolas? Tomds de Aquino, formado em Napoles e Paris, respondera integrando a
abstragdo aristotélica ao ensino teoldgico: o mestre, ao propor signos sensiveis, ativa o
intelecto agente do aluno, causando ciéncia de modo natural e eficiente (Summa Theologiae 1,
g. 117, a. 1). O Renascimento do século XII ndo €, portanto, apenas um evento historico, mas
o solo epistemoldgico onde Aquino forja sua originalidade: uma pedagogia racional que

harmoniza f¢é, razao e magistério humano.

Com o renascimento do século XII e o nascimento das Universidades, o método do
conhecimento vai ser revisitado por Tomas de Aquino. O nascimento das universidades no
século XII constitui a institucionalizagdo do saber no Ocidente latino, transformando a
transmissdo do conhecimento em atividade corporativa, regulamentada e publica. Bolonha
surge em 1088 como associacdo de estudantes (universitas scholarium), Paris por volta de
1150 como corporagdo de mestres (universitas magistrorum), seguida por Oxford (1167),
Salamanca (1218) e Padua (1222). A universidade ndo ¢ mero aglomerado de escolas, mas
sim uma instituicdo autdnoma com estatutos, graus académicos (baccalaureus, magister,

doctor) e faculdades especializadas (artes, direito, medicina, teologia).



69

Na Faculdade de Teologia, o percurso ¢ hierdrquico: o bacharel biblico leciona a
Escritura por dois anos; o bacharel sentencidrio comenta os Quatro Livros das Sentengas de
Pedro Lombardo; o licenciado disputa questdes publicas; o mestre, finalmente, assume a
catedra. Esse sistema exige do docente ndo apenas erudicdo, mas eficacia pedagogica —
capacidade de causar ciéncia no aluno por meio de métodos racionais. A universidade
torna-se, assim, o laboratério onde Tomas de Aquino, bacharel sentenciario em Paris
(1252-1256), forjara sua teoria da causalidade docente, superando tanto o iluminacionismo

agostiniano quanto o emanacionismo aviceniano (ROSEMANN, 2007).%

A entrada de Aristoteles no Ocidente latino, entre 1120 ¢ 1250, constitui o evento
epistemologico mais disruptivo do Renascimento do século XII, fornecendo a Tomas de
Aquino os instrumentos conceituais para reformular a transmissdo do conhecimento.
Tradugdes diretas do grego, realizadas por Tiago de Veneza e, posteriormente, por Guilherme
de Moerbeke, e versdes via drabe, elaboradas por Gerardo de Cremona em Toledo,
introduzem o Organon, a Fisica, a Metafisica, o De Anima e os Analiticos Posteriores.
Proibido em Paris at¢ 1210 pelo Concilio Provincial, o corpus aristotélico ¢ gradualmente
assimilado, especialmente apds a bula Parens Scientiarum (1231) de Gregorio IX, que

permite seu estudo sob supervisdo teoldgica.

Aristoteles apresenta uma epistemologia abstrativa: o conhecimento tem inicio nos
sentidos (nihil in intellectu quod non prius in sensu), o intelecto agente (nous poietikos)
abstrai a forma do fantasma sensivel, e a ciéncia (episteme) resulta de demonstracao
silogistica a partir de principios evidentes (Analiticos Posteriores 1, 2, 71b9-72b4). Essa
estrutura desafia diretamente a iluminagdo agostiniana, pois, se o intelecto agente ¢ faculdade

natural da alma, o mestre pode causar conhecimento sem interven¢ao sobrenatural continua.

O percurso de Aristoteles até Tomas de Aquino desenvolve-se em etapas sucessivas.
Durante sua formacao em Népoles (1239-1244), no Studium Generale de Frederico 11, Aquino
tem acesso precoce as tradugdes via drabe de Avicena e Averrois, bem como as versoes latinas
de Miguel Escoto, lendo o De Anima e os Analiticos Posteriores ¢ absorvendo a distingao

entre intelecto agente e paciente. Em Paris (1245-1248; 1252-1259), sob a orientacdo de

% ROSEMANN, Philipp W. The story of a great medieval book: Peter Lombard's 'Sentences'. Toronto:
University of Toronto Press, 2007.

Cf. LEFF, Gordon. Paris and Oxford Universities in the Thirteenth and Fourteenth Centuries: An Institutional
and Intellectual History. Oxford: John Wiley & Sons, 1968.



70

Alberto Magno, aprofunda os comentarios arabes e as novas traducdes de Guilherme de

Moerbeke (1260-1270), que Alberto ja integrava a teologia.

Nesse periodo, Aquino inicia a questdao do intelecto agente em seu Scriptum super
Sententiis (1252-1256). Finalmente, entre 1260 e 1272, em Orvieto, Roma e Paris, redige
comentarios sistematicos ao De Anima (Livro III, lectio 10), a Fisica, a Metafisica e aos
Analiticos Posteriores, fixando a interpretagdo de que o intelecto agente € poténcia da alma
humana, ndo substancia separada, e opera por abstra¢do natural. Aristoteles chega a Aquino,
portanto, ndo como texto isolado, mas como ferramenta epistemoldgica para resolver a aporia
agostiniana. Em Summa Theologiae (1, q. 84, a. 6), Aquino utiliza a abstracdo para explicar
como 0 mestre causa ciéncia: apresenta signos sensiveis que o intelecto agente do aluno torna
inteligiveis em ato. A luz divina permanece causa primeira, mas a opera¢ao ¢ natural — sintese

que marca a originalidade tomista na pedagogia medieval.

II.1.1 - INFLUENCIAS ARABES E JUDAICAS: INTERPRETACOES E
INTEGRACAO EM TOMAS DE AQUINO

Como foi abordado anteriormente, a recepgao de Aristoteles no Ocidente latino nao se
deu de forma direta, mas mediada pelas interpretagdes arabes (Avicena e Averrois) e judaicas
(Maimoénides), que Aquino 1€, critica e integra para construir sua epistemologia da
transmissao do conhecimento. Essa media¢do, ocorrida via tradu¢des em Toledo e Salerno,
enriquece o debate sobre o intelecto agente e a causalidade docente, permitindo a Aquino
superar tanto o iluminacionismo agostiniano quanto o emanacionismo, afirmando a abstracdo

como processo natural e o mestre como causa instrumental eficiente.

Avicena (Metafisica do Livio da Cura, 1X, 4), influente na distincao
esséncia-existéncia, postula o intelecto agente como substancia separada (dator formarum),
que emana formas inteligiveis nas almas humanas. Aquino interpreta essa emanag¢do como
ameaga a unidade hilemorfica da alma (Summa Contra Gentiles 11, cap. 75), rejeitando-a para
afirmar que o intelecto agente ¢ poténcia natural da alma humana (Summa Theologiae 1, q. 79,
a. 3). Essa critica nao ¢ destrutiva: Aquino retém a ideia aviceniana de que o conhecimento
eleva o homem ao divino, mas a subordina a abstragdo sensorial, garantindo que o mestre

cause ciéncia por signos sensiveis, sem infusdo externa.

Averrois, o "Comentador", defende a unicidade do intelecto (Comentario Magna ao

De Anima III), vendo o intelecto possivel como tnico para toda humanidade, separado do



71

corpo. Aquino, em De Unitate Intellectus Contra Averroistas (1270), interpreta essa tese
como negacdo da imortalidade pessoal e da individualidade cognitiva. Contra Averrois,
argumenta que cada homem possui seu intelecto agente e possivel (Summa Theologiae 1, q.
76, a. 2), permitindo que o mestre atualize poténcias pessoais por causalidade eficiente.
Aquino valoriza Averrdis pela fidelidade a Aristoteles, mas corrige-o para preservar a

antropologia cristd: o intelecto é forma do corpo, unindo sensivel e inteligivel.

Maimonides (Guia dos Perplexos 11, 1-12), representante judaico, influencia as provas
da existéncia de Deus, especialmente pela causalidade eficiente e contingéncia. Aquino
interpreta Maimonides como aliado na harmonia fé-razdo, adotando sua negativa de atributos
positivos em Deus (Summa Theologiae 1, q. 13), mas rejeitando alegorias excessivas das
Escrituras. Na transmissdo do conhecimento, Maimoénides reforca que a razdo natural
(Theologia Naturalis) prepara para a revelacao (Sacra Doctrina), inspirando Aquino a ver o

mestre como mediador racional que guia o aluno dos predmbulos da f¢ a verdade revelada.

Essa integracdo seletiva revela a originalidade tomasiana: Aquino nao rejeita as fontes
arabes e judaicas, mas as "batiza" na tradicdo cristd. O intelecto agente torna-se participacao
criada na luz divina, operando naturalmente; o mestre, causa segunda eficiente, atualiza o
saber no aluno por abstragdo compartilhada. Assim, a epistemologia de Aquino dignifica a
razdo humana, torna o ensino comunitério e racional, e preserva a primazia da graca — sintese

que eleva a pedagogia medieval a ato de caridade intelectual (TAYLOR, 2012).

III2 - O METODO DE ENSINO DE AGOSTINHO E SUA RECUSA DA
REMINISCENCIA DE PLATAO

A epistemologia/metodologia de Agostinho, profundamente enraizada na tradig@o
platonica, apresenta uma concepg¢ao do conhecimento como iluminagdo divina interior, oposta
tanto a empiria sensivel quanto a autonomia racional plena. Em De Magistro, Agostinho
argumenta que o verdadeiro mestre ndo ¢ o homem exterior, mas Cristo, o Magister interior,
que ilumina a mente para apreender as verdades eternas (De Magistro, 11, 38). O
conhecimento, portanto, nao ¢ produzido pelo ensino humano, mas despertado pela luz divina

que habita a alma.

% TAYLOR, Richard C. Aquinas and 'the Arabs': Aquinas’s First Critical Encounter with the Doctrines of
Avicenna and Averroes on the Nature and Activity of the Human Intellect. Milwaukee: Marquette University,
2013.



72

Essa posi¢do decorre da influéncia platonica, no entanto, ndo significa mera
apropriagdo da doutrina da anamnésis (Ménon, 81c-d). Com efeito, Platdo escreve em sua

obra Ménon:

Sendo entdo a alma imortal e tendo nascido muitas vezes, e tendo visto tanto
as coisas no Hades, enfim todas as coisas, ndo ha o que nao tenha aprendido;
de modo que ndo ¢é nada de admirar, tanto com respeito a virtude quanto ao
demais, ser possivel a ela rememorar aquelas coisas justamente que ja antes
conhecia. Pois, sendo a natureza toda congénere e tendo a alma aprendido
todas as coisas, nada impede que, tendo rememorado uma s6 coisa — fato
esse precisamente que os homens chamam aprendizado —, essa pessoa
descubra todas as outras coisas, se for corajosa e ndo se cansar de procurar.
Pois, pelo visto, o procurar ¢ o aprender s3o, no seu total, uma
rememoragio.®

Agostinho se apropria dessa estrutura, substituindo o método da aprendizagem da
verdade através de um tridlogo entre Mestre, Discipulo e o Logos absoluto. Em De Magistro

(Capitulo XI e XII) e De Trinitate (XII, 15, 24) Agostinho afirma:

“Até aqui chega o valor das palavras, das quais, porque quero atribuir-lhes
muito, direi que apenas incitam a procurar as coisas, sem, porém, mostra-las
para que as conhegamos. No entanto, ensina-me algo quem apresentar, diante
dos meus olhos ou a um dos sentidos do corpo ou também a prépria mente,
as coisas que quero conhecer. Com as palavras nido aprendemos sendo
palavras; antes, o som ¢ o ruido das palavras, porque, se o que ndo ¢é sinal
nao pode ser palavra, ndo sei também como possa ser palavra aquilo que
ouvi pronunciado como palavra enquanto ndo lhe conhecer o significado.
[...] Se o sabemos, ndo foram elas que no-lo ensinaram, apenas o
recordaram; se ndo o sabemos, nem sequer o recordam, mas talvez nos
incitem a procura-lo. [...]

No que diz respeito a todas as coisas que compreendemos, nao consultamos
a voz de quem fala, a qual soa por fora, mas a verdade que dentro de nos
preside a propria mente, incitados talvez pelas palavras a consulta-la. Quem
¢ consultado ensina verdadeiramente, e este ¢ Cristo, que habita, como foi
dito, no homem interior, isto €: a virtude incomutavel de Deus e a sempiterna
Sabedoria, que toda alma racional consulta, mas que se revela a cada um
quanto ¢ permitido pela sua propria boa ou mé vontade.”®’

O trecho inicia com a demarcagao precisa do papel da palavra humana, conferindo-lhe
um valor estritamente instrumental e limitativo: as palavras sdo apenas signos sensiveis cuja
unica funcdo ¢ “incitar a procurar as coisas, sem, porém, mostrd-las para que as
conhegamos”. Agostinho argumenta que a palavra se resume ao “som e o ruido” e que o seu

significado (res significata) s6 pode ser apreendido pela audi¢@o interior da alma. Em uma

% PLATAO. Ménon. Tradugdo, introducdo e notas de Maura Iglésias. Rio de Janeiro: PUC-Rio; Sdo Paulo:
Loyola, 2001.

SAGOSTINHO. O Mestre. Tradugdo de Angelo Ricci. In: AGOSTINHO, Santo. Os pensadores. Sio Paulo:
Abril Cultural, 1980.



73

inversdo radical do processo pedagdgico comum, ele estabelece que “com as palavras ndo
aprendemos sendo palavras”. A palavra proferida pelo mestre exterior ¢, no maximo, um
admoniti (um alerta ou recordacdo), insuficiente para causar a ciéncia, pois a sua eficacia
depende do conhecimento prévio da coisa pelo ouvinte. Se o aluno ja conhece o significado, a

palavra apenas o recorda; se ndo conhece, a palavra falha em ensina-lo.

Essa limitacdo intrinseca da comunica¢do humana ¢ resolvida pela interveng¢ao de um
principio superior. O filésofo dirige a atencao do discipulo do exterior (o som que soa por
fora) para o interior, onde reside a unica fonte de verdade: “a verdade que dentro de nds
preside & propria mente”. E aqui que Agostinho fundamenta a Teoria da Iluminacio
(illuminatio). O Mestre Interior — identificado como “Cristo, que habita, como foi dito, no
homem interior, isto ¢é: a virtude incomutavel de Deus e a sempiterna Sabedoria” — € o
principio eficiente e tltimo de toda a cogni¢ao verdadeira. A alma racional, ao se recolher em

um ato de introspecc¢do, consulta essa Luz Divina e a Verdade se revela, sendo o grau de

revelagdo proporcional a “propria boa ou ma vontade” do individuo.

A doutrina agostiniana estabelece, assim, uma transmissao da verdade teocéntrica na
qual o ensino ¢ primario ¢ eficientemente divino. O Mestre Humano ¢ rebaixado a condigao
de causa ocasional de adverténcia (monitio): ele é necessario moralmente para despertar a
aten¢do, mas ¢ incapaz ontologicamente de produzir a ciéncia na alma do discipulo. Essa
radical nega¢do da causalidade pedagodgica humana ¢ o ponto crucial que Tomas de Aquino
ird abordar, buscando uma defini¢cdo que, sem negar a Luz Divina como causa primeira, possa

restaurar a dignidade causal do intelecto humano e do professor dentro da ordem natural.

Quando se trata, porém, daquelas coisas que contemplamos com a mente,
isto é, com o intelecto e a razdo, nos dizemos, na verdade, aquelas coisas que
vemos presentes naquela luz interior da Verdade, pela qual o proprio que ¢
chamado homem interior é iluminado e usufrui; mas também o nosso
ouvinte, se ele proprio vé aquelas coisas com o olho secreto e simples [da
mente], conhece o que eu digo por sua propria contemplacdo, e nao pelas
minhas palavras. Logo, nem mesmo ensino a este [ouvinte] quando digo
coisas verdadeiras a alguém que contempla a verdade; pois ele € ensinado,
nao pelas minhas palavras, mas pelas proprias coisas manifestadas por Deus
que o revela interiormente.®

% AGOSTINHO. O Mestre. Tradugido de Angelo Ricci. In: AGOSTINHO, Santo. Os pensadores. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1980.



74

Agostinho rejeita a tese platdnica da reminiscéncia (anamnesis) — o conhecimento
como recordagdo de um saber adquirido em vidas passadas — por considera-la filosoficamente
insustentavel e teologicamente incompativel com a criagao da alma individual. Ele argumenta
que a universalidade de certas verdades nao pode depender da memoria de uma minoria. Essa
negacdo ¢ crucial, pois fundamenta sua propria doutrina de que o conhecimento ¢ uma visao

presente, garantida pela Luz Divina, e ndo uma recordagdo pretérita:

Ora, se fossem apenas recordagdes de conhecimentos anteriores, nem todos,
nem mesmo uma maioria que fosse, poderia se lembrar ao serem
interrogados sobre esse determinado assunto. Pois nem todos devem ter sido
geometras na vida anterior, visto que esses sdo tdo poucos entre os homens
que dificilmente se encontra alguém. Assim, é preferivel acredita que a
natureza da alma intelectiva foi criada de tal modo que, aplicada ao
inteligivel segundo sua natureza, e tendo assim disposto o Criador, possa ver
esses conhecimentos em certa luz incorporea de sua propria natureza.®

Tendo rejeitado a reminiscéncia como explicagdo para a aquisicdo das verdades
imutaveis, Agostinho volta-se para a propria estrutura da criagdo para fundamentar a
capacidade inata da alma de apreender o inteligivel. A capacidade de a alma racional ser
iluminada pela Verdade deve ser vista como uma decorréncia de sua natureza de criatura, que,
embora seja radicalmente diferente do Criador (alteridade), possui uma marca de semelhanga
que a torna receptiva a Luz Divina. Nesse sentido, a pesquisadora Cristiane N. Abbud Ayoub

postula que o mistério da criagdo estabelece a condicao de possibilidade para a [luminagao:

“As bases para pensarmos a iluminag¢do encontram-se na afirmagdo de que
Deus criou algo diferente, mas semelhante pela ilumina¢do. Desde o
primeiro comentario de Agostinho ao Génesis, a criagdo da matéria informe
significa a feitura da alteridade e antecipa a capacidade das criaturas de
receber a efigie de cada pessoa da trindade. Se a matéria significa a
dessemelhanga daquilo que se define como “um outro feito por Deus” e
assevera a impossibilidade da igualdade entre Criador e criatura, a formagao
da matéria consiste no elo de semelhanca de cada criatura com Deus
Trindade.””

O verdadeiro mestre ¢ o Verbo, que ilumina interiormente o intelecto. A fonte do
conhecimento ¢ a luz divina infusa pelo Verbo; o agente principal é Deus, em um processo
teocéntrico; o mestre humano ¢ ocasido externa (occasio), sem causalidade eficiente. Cada
apreensdo da verdade exige interven¢do continua, pois o intelecto, afetado pelo pecado, nao

possui em si a capacidade de alcangar o inteligivel sem nova iluminagdo. A implicacao

8 AGOSTINHO. A Trindade (De Trinitate). Tradugio de Frei Agustino Belmonte. 4.ed. Sdo Paulo: Paulus,
1995. (Colegao Patristica).
™ AYOUB, Cristiane N. A. lluminagdo Trinitdria em Santo Agostinho. Sdo Paulo: Paulus, 2011, p. 163.



75

pedagogica reduz o magistério a uma dependéncia sobrenatural constante, incompativel com

uma transmissao sistematica e comunitaria do saber.

O signo — seja palavra, gesto ou escritura — funciona como ocasido externa, mas nao
como causa eficiente do conhecimento. Em De Doctrina Christiana 11, 1-4, Agostinho
distingue signos naturais (que indicam sem intencdo) e convencionais (instituidos pelos
homens), afirmando que ambos s6 sdao compreendidos quando iluminados interiormente.
Assim, o ensino humano € secundario: “ninguém ensina ninguém” (De Magistro, 14, 46), pois
o intelecto s6 capta a verdade quando Deus a revela interiormente. Essa concepgao implica
uma desvalorizacdo relativa do magistério humano e dos sentidos como fontes de
conhecimento certo. O intelecto, sem a luz divina, permaneceria nas sombras da opinido
(doxa), incapaz de alcancar a ciéncia (episteme). Tal modelo, embora preserve a
transcendéncia da verdade, restringe a eficdcia pedagogica do mestre e confere ao

conhecimento um carater essencialmente mistico e individual.

A epistemologia de Agostinho de Hipona ndo surge isolada, mas como uma
reelaboragdo crista da tradi¢do platonica, especialmente da teoria das Formas e da anamneésis.
Em Platdo, o conhecimento verdadeiro (episteme) € recordagdo da contemplagdo das ideias
eternas pela alma antes de sua queda no corpo (Ménon, 81c-86b; Fédon, T2e-77a). Os
sentidos apenas lembram (hypomnésis) o que a alma ja conhece, mas nao produzem ciéncia; o
mestre humano, como Sdcrates, atua como parteiro (maieutiké), auxiliando o discipulo a dar a

luz o saber que ja possui interiormente.”!

7' Platdo, A Republica, 514a-517c. Traducdo inédita: Socrates: Agora imagine a nossa natureza, segundo o grau
de educagdo que ela recebeu ou ndo, de acordo com o quadro que vou fazer. Imagine, pois, homens que vivem
em uma morada subterranea em forma de caverna. A entrada se abre para a luz em toda a largura da fachada. Os
homens estdo no interior desde a infancia, acorrentados pelas pernas e pelo pescogo, de modo que ndo podem
mudar de lugar nem voltar a cabega para ver algo que ndo esteja diante deles. A luz lhes vem de um fogo que
queima por tras deles, ao longe, no alto. Entre os prisioneiros e o fogo, ha um caminho que sobe. Imagine que
esse caminho ¢é cortado por um pequeno muro, semelhante ao tapume que os exibidores de marionetes dispdem
entre eles e o publico, acima do qual manobram as marionetes e apresentam o espetaculo.

E agora, meu caro Glauco, ¢ preciso aplicar exatamente essa alegoria ao que dissemos anteriormente. Devemos
assimilar o mundo que apreendemos pela vista a estadia na prisdo, a luz do fogo que ilumina a caverna a agdo do
sol. Quanto a subida ¢ a contempla¢do do que ha no alto, considera que se trata da ascensdo da alma até o lugar
inteligivel, e ndo te enganards sobre minha esperan¢a, ja que desejas conhecé-la. Deus sabe se ha alguma
possibilidade de que ela seja fundada sobre a verdade. Em todo o caso eis o que me aparece tal como me
aparece; nos ultimos limites do mundo inteligivel aparece-me a idéia do Bem, que se percebe com dificuldade,
mas que nao se pode ver sem concluir que ela ¢ a causa de tudo o que ha de reto e de belo. No mundo visivel, ela
gera a luz e o senhor da luz, no mundo inteligivel ela propria ¢ a soberana que dispensa a verdade e a
inteligéncia. Acrescento que € preciso vé-la se quer comportar-se com sabedoria, seja na vida privada, seja na
vida publica. Glauco: Tanto quanto sou capaz de compreender-te, concordo contigo.



76

Agostinho internaliza e transcende esse modelo. Em Confissoes X, 8-11, a alma
ascende das coisas sensiveis as razoes eternas na mente divina, mas s6 o faz sob a agdo
iluminadora de Deus. A anamneésis platdnica torna-se iluminacao (illuminatio): “Tu eras
interior a mim e superior a mim” (Confissoes 111, 6, 11). Cristo substitui as Formas platonicas
como Verbo iluminador (De Trinitate XII, 14, 22). A distin¢do entre reminiscéncia platonica e
iluminagdo agostiniana constitui um elemento central na compreensdo da problematica
epistemologica herdada por Tomdas de Aquino. Embora ambas as concepgdes rejeitem a
origem sensorial do conhecimento verdadeiro, diferem quanto a fonte, ao agente ¢ a funcao do
ensino humano, configurando um desafio que Aquino resolverd por meio da teoria da

abstragao.

Em Platdo, o conhecimento ¢ recordacao (anamnésis) de verdades contempladas pela
alma antes de sua unido com o corpo. No Ménon (81c-86b) e no Feédon (72e-77a), a
demonstracdo com o escravo (Ménon, 82b-85b) ilustra que o saber ¢ inato e despertado por
perguntas dialéticas. A fonte do conhecimento reside na contemplagdo prévia das Formas; o
agente principal ¢ a alma humana, autbnoma em seu processo de recordagdo; o mestre atua
como parteiro (maieutike), facilitando um estimulo unico que desencadeia o saber ja presente.
O signo sensivel ¢ mero gatilho, e a implicacdo pedagogica limita o ensino a um despertar
individual do inato. A fonte do conhecimento ¢ a luz divina infusa pelo Verbo; o agente
principal é Deus, porque uma proposi¢do ¢ verdadeira independentemente do sujeito que a
profere o pensa, logo se trata de um processo teocéntrico; o mestre humano € ocasido externa
(occasio), sem causalidade eficiente. Cada apreensdo da verdade exige interven¢do continua,
pois o intelecto, afetado pelo pecado, ndo possui em si a capacidade de alcangar o inteligivel
sem nova ilumina¢do. A implicacdo pedagogica reduz o magistério a uma dependéncia
sobrenatural constante, incompativel com uma transmissdo sistematica e comunitaria do

saber.

Em Platdo, na obra o Crdtilo (388b-390a) discute a relagdo entre nome (onoma) e
coisa (prdgma), questionando se os signos linguisticos sdo por natureza (physei) ou por
convencao (nomoi). Embora a resposta permanega aberta, o didlogo serve a investigacao
dialética: o nome ¢ instrumento para ascender as Formas. No contexto da anamnésis, o signo
sensivel (palavra, imagem) funciona como hypomnéma — lembrete que desperta o
conhecimento inato da alma (Fédon, 73c-75¢). Nao ensina, mas recorda; ndo causa, mas
ocasiona. A verdade ndo estd no signo, mas na Forma que ele evoca por semelhanga

ontologica.



77

Sécrates: Considera, portanto, a que coisa o nome se refere e o que ele nos
ajuda a fazer. [...] O nome, entdo, ¢ um instrumento de ensino e de distin¢ao
da natureza, assim como a langadeira ¢ um instrumento para separar os fios
na tecelagem.

Cratilo: E isso.

Socrates: Entdo, quando um instrumento ¢ usado, ele deve ser usado de
acordo com a natureza, e ndo como agrada ao usuario, e deve ser fabricado
por alguém que saiba fazer instrumentos?

Cratilo: Certamente.

Socrates: E quem deve ser considerado o artifice dos nomes, se o0 nome ¢ um
instrumento de ensino, distinguindo a natureza das coisas?

Cratilo: Parece-me que ¢ o legislador, Socrates, o artifice que, entre os
homens, faz o nome.”

Agostinho, em De Doctrina Christiana 11, 1-4, sistematiza uma semidtica crista.
Distingue signos naturais (signa naturalia), que indicam sem inten¢do (a fumaca indica fogo),
e signos dados (signa data), instituidos pelos homens (palavras, gestos, escrituras). Ambos
remetem a realidades, mas s6 sdo compreendidos quando iluminados por Cristo, o Verbo
interior. A palavra ndo contém a verdade, mas a significa (significat); o ouvinte ndo aprende
do mestre, mas da luz divina que interpreta o signo (De Magistro, 10, 32). Assim, o signo ¢é

via, ndo causa: aponta para a verdade, mas ndo a produz no intelecto.

A teoria da iluminagdo atinge sua formula¢do mais precisa em De Magistro, dialogo
em que Agostinho confronta a questdo pedagogica para afirmar a insuficiéncia do ensino
humano. O texto, estruturado como conversa com seu filho Adeodato, conclui que “ninguém
ensina ninguém” (De Magistro, 14, 46), pois o verdadeiro mestre ¢ Cristo, que ilumina
interiormente o intelecto.O problema do método de ensino de Agostinho estd relacionado ao
seu conceito fundamental de signo. Com efeito, na Doutrina Cristd o hiponense define o
signo:

Signum est enim res praeter speciem quam sensibus, aliud aliquid ex se
faciens in cogitationem venire.”

2 PLATAO. Teeteto ¢ Cratilo. Tradugio de Carlos Alberto Nunes. Belém: Grafica e Editora da Universidade
Federal do Para (UFPA), 1988.

*  AGOSTINHO. Doutrina Cristd, Livro II. Traducfo inédita: “Um signo é uma coisa que, além da impressdo
que ela produz sobre os sentidos, traz por si mesma uma outra coisa ao pensamento””.



78

Agostinho parte da distingdo entre falar (logueri) e ensinar (docere). As palavras sdo
signos (signa) que advertem (admonere) a buscar as coisas, mas nao as transmitem (De

Magistro, 10, 32).

O didlogo De Magistro conclui que “as palavras apenas nos advertem a buscar as
coisas” (De Magistro, 10, 32), mas “ninguém ensina ninguém” (/4, 46). O ensino externo ¢
ocasido (occasio), ndo causa. A verdade ¢ vista “na luz incriada” (12, 40), onde Cristo ensina
interiormente. Quando o mestre pronuncia “ledo”, o aluno ndo recebe o animal, mas ¢ levado
a recordar ou intuir sua esséncia sob a luz divina. A verdade ndo reside no signo verbal, mas
nas “razdes eternas” impressas na alma pelo Verbo (De Magistro, 12, 39-40). Cada ato de
conhecimento exige nova iluminagao (illustratio), pois o intelecto, obscurecido pelo pecado,
ndo possui em si a capacidade de apreender o inteligivel sem a intervencdo de Cristo, o

Magister interior (De Magistro, 11, 38).
Essa posi¢ao implica trés consequéncias epistemologicas e pedagogicas:

1. Recusa do magistério humano: o mestre ¢ mero signo (signum), ocasido externa
(occasio), nunca causa eficiente.

2. Dependéncia continua da gracga: cada verdade conhecida requer infusdo divina, ndo
sendo fruto de operacdo natural do intelecto.

3. Interioridade do saber: a ciéncia ocorre “na luz incriada” (in luce incommutabili), onde

o discipulo vé diretamente as realidades (De Magistro, 12, 40).

A entrada de Aristoteles no Ocidente latino, a partir do século XII, desafiara essa
visdo. Aquino, formado na tradicdo agostiniana mas imerso no novo aristotelismo, ird refutar
a necessidade de iluminagdo especial para cada ato cognitivo, atribuindo ao intelecto agente
humano a capacidade natural de abstrair o universal do sensivel — um passo decisivo para uma

pedagogia racional e comunitaria, centrada na causalidade eficiente do mestre.

II1.3 - TOMAS DE AQUINO E O ESTATUTO DO MESTRE

Para Tomas de Aquino, essa concepcdo compromete a possibilidade de uma pedagogia
racional e comunitdria, bem como a finitude da criatura. Em Quaestiones Disputatae De
Veritate (q. 11, a. 1) e Summa Theologiae (I, q. 117, a. 1), ele refutara a necessidade de

iluminagdo especial para cada ato cognitivo. O intelecto agente, faculdade natural da alma,



79

abstrai a forma inteligivel do signo sensivel apresentado pelo mestre, que atua como causa
eficiente natural. A luz divina permanece como causa primeira da capacidade intelectiva, mas
ndo intervém diretamente em cada operacdo. Assim, Aquino preserva a transcendéncia da
verdade sem anular a eficdcia do ensino humano. Tomas rejeita tanto o inatismo da anamneésis
quanto a necessidade de iluminacdo especial, atribuindo ao intelecto agente — faculdade
natural da alma — a func¢do de abstrair formas inteligiveis dos fantasmas sensoriais. Assim, o
mestre humano torna-se causa eficiente do conhecimento no discipulo, sem prejuizo da

causalidade primeira de Deus como criador da luz intelectiva.

111.3.1 - LECTIO, DISPUTATIO & PRAEDICATIO

O novo método de ensino medieval, estruturado em torno da lectio, da disputatio e da
praedicatio, representa uma virada decisiva na maneira de transmitir o conhecimento,
rompendo com a tradi¢do mondstica contemplativa e estabelecendo uma pedagogia racional,
sistematica ¢ comunitaria. Essa transformacao, consolidada nas universidades do século XIII,
nao ¢ mero ajuste formal, mas uma revolugdo epistemoldgica que desloca o eixo do
magistério da iluminagdo interior para a causalidade eficiente natural — virada que Tomas de

Aquino realiza plenamente ao fundamentar o ensino na abstracdo aristotélica.

A lectio deixa de ser leitura devocional para tornar-se comentério analitico de textos
autorizados. O mestre ndo apenas recita, mas disseca o texto em niveis literal, alegdrico e
moral, oferecendo ao aluno signos sensiveis organizados que servem de matéria a abstragao.
Essa pratica pressupde que o conhecimento ndo ¢ infundido por graga, mas construido a partir

do sensivel, sob a agdo do intelecto agente.

A disputatio introduz o confronto racional como via legitima ao saber. Ao propor
objecdes, responder e determinar (determinatio magistralis), o mestre ndo aguarda iluminagao
divina, mas causa ciéncia no aluno por meio do silogismo e da resolucdo dialética de
contrarios. A verdade emerge do debate publico, ndo da visdo mistica interior — uma inversao

radical em relagdo a ocasionalidade agostiniana.

A praedicatio, por fim, ordena o saber a acdo: o mestre nao apenas conhece, mas
edifica a comunidade por meio da pregagdo. O conhecimento torna-se operativo, comunitario

e finalizado a salvacdo, rompendo com o individualismo iluminacionista.



80

Essa triade metodologica exige do mestre eficdcia causal: ele ndo ¢ parteiro
(maieutiké) nem ocasido (occasio), mas agente que move o intelecto do aluno ao ato. Aquino,
em Summa Theologiae (I, q. 117, a. 1), consolida essa virada: o mestre causa ciéncia ao
apresentar signos que o intelecto agente do discipulo abstrai em formas inteligiveis. A luz
divina permanece causa primeira, mas o ensino opera naturalmente, por meio da razdo e da
palavra. Assim, o método universitirio ndo ¢ apenas técnica pedagodgica, mas expressao
epistemologica da originalidade tomista: o conhecimento ¢ transmitido por causalidade
eficiente humana, sem prejuizo da dependéncia ontoldgica de Deus. A virada estd completa:
do Magister interior de Agostinho ao mestre como causa segunda eficiente, a pedagogia

torna-se racional, publica e verdadeiramente docente
I11.3.2 - A POSICAO DE TOMAS DE AQUINO

Tomas de Aquino recebe De Magistro como parte da heranga agostiniana, mas o
submete a uma releitura sistematica que preserva o respeito ao bispo de Hipona e, a0 mesmo
tempo, corrige seus excessos iluminacionistas. Conhece o didlogo diretamente — cita-o em
Scriptum super Sententiis (1, d. 3, q. 1, a. 1), Quaestiones Disputatae De Veritate (q. 11, a. 1) e
Summa Theologiae (1, q. 84, a. 5) — ¢ aceita a tese central de que “ninguém ensina ninguém”
enquanto iluminagdo sobrenatural especial, mas a reformula em termos de causalidade

natural.

Em Quaestiones Disputatae De Veritate (q. 11, a. 1, resp.), Aquino distingue trés

modos de iluminacao:

1. Tluminagao geral — a luz do intelecto agente, criada por Deus na alma;
2. Tluminagdo especial — graca habitual ou dons do Espirito Santo;

3. Tluminagdo particular — infuso direta para cada verdade, que ele rejeita.

Tomas de Aquino citando Agostinho afirma: “o mestre exterior apenas propoe signos”
(De Magistro, 10, 32), mas acrescenta: “o intelecto agente torna inteligiveis em ato os
fantasmas sensiveis” (De Veritate, q. 11, a. 1, ad 3). O signo verbal apresentado pelo mestre ¢
causa instrumental que, sob a acdo do intelecto agente, permite ao discipulo abstrair a forma
universal. Nao had necessidade de nova luz divina para cada conceito; basta a capacidade

natural da alma.



81

Na Summa Theologiae (1, q. 117, a. 1), Aquino desenvolve a causalidade docente: o
mestre causa ciéncia no aluno “ndo como agente principal, mas como instrumental”, pois
move o intelecto possivel ao ato por meio de signos sensiveis. A luz divina permanece causa
primeira (causa per se), mas opera por meio da natureza criada. Assim, o mestre ndo ¢ mero

signum ou occasio, mas verdadeiro causador eficiente no plano natural.

Ora, o mestre conduz o discipulo, do conhecido ao desconhecido, de dois
modos. Primeiro, ministrando-lhe certos auxilios ou instrumentos de que use
o intelecto, para adquirir a ciéncia; assim, quando lhe propde certas
proposi¢des menos universais, das quais entretanto o discipulo, pelo que
sabe, pode julgar. Ou quando lhe propde certos exemplos sensiveis -
semelhantes, opostos, ou outros - pelos quais o intelecto do discente ¢ levado
ao conhecimento da verdade desconhecida.”

Essa releitura resolve a aporia agostiniana: preserva a dependéncia ontologica de Deus
(a luz intelectiva ¢ dom divino), mas restaura a eficacia pedagogica do magistério humano. O
ensino deixa de ser mistico-individual para tornar-se racional-comunitario, compativel com a
estrutura universitaria da lectio e da disputatio, finitude humana. Aquino mantém a autoridade
de Agostinho, mas a integra a epistemologia aristotélica da abstra¢do, marcando um dos

momentos de maior originalidade em sua teoria da transmissao do conhecimento.

Tomas de Aquino enfrenta duas concepg¢des que comprometem a eficidcia do
magistério humano: a iluminagdo agostiniana, que torna o ensino mero estimulo para a luz
divina interior, ¢ a emanag¢do aviceniana, que reduz o intelecto a receptor passivo de formas
infundidas por um agente separado. Sua refuta¢do, conduzida com rigor logico e fidelidade a
tradicao, estabelece a causalidade docente natural como ato racional pelo qual o mestre causa
ciéncia no aluno, preservando a dependéncia ontoldgica de Deus sem anular a autonomia da
razdo. Enfim, ele rejeita a teoria da emanacdo no pensamento de Avicena que vimos

anteriormente.

Avicena, com efeito, em Metafisica do Livro da Cura (I1X, 4), sustenta que o intelecto
agente € uma substancia separada (dator formarum), que emana formas inteligiveis
diretamente nas almas humanas. Nesse modelo, o mestre humano funciona como ocasido
externa, desencadeando uma infusdo divina; o intelecto possivel permanece passivo, € o

conhecimento surge por emanagio, ndo por operagao natural.

“TOMAS DE AQUINO. Suma Teolégica. Primeira Parte, Questdo 117, Artigo 1. Traducdo de Alexandre
Corréa. Campinas: Editora Ecclesiae, 2017.



82

Aquino rejeita essa doutrina em Summa Contra Gentiles (11, cap. 75) e De Potentia (q.
5, a. 8), argumentando que o intelecto agente ¢ poténcia da alma humana, ndo substincia

separada. Sua critica desenvolve-se em trés passos:

1. A forma do intelecto deve ser ato do corpo (forma corporis), pois a alma ¢ forma
substancial do composto humano; um agente separado violaria a unidade da
substancia.

2. A emanacao tornaria o intelecto possivel meramente passivo, contrariando a
causalidade eficiente natural, em que o efeito deve ser proporcionado a poténcia do
sujeito.

3. A diversidade de conhecimentos entre os homens seria inexplicavel se todos

recebessem formas de um unico agente separado.

Assim, o intelecto agente ¢ faculdade natural da alma, criada por Deus, que abstrai a
forma do fantasma sensivel (Summa Theologiae 1, q. 79, a. 3). A refutacdo a Avicena garante
que o mestre cause ciéncia ativamente, por meio da abstragdo, ¢ ndo como gatilho de uma

emanacao externa.

II1.3.3 - NOCAO DE CAUSALIDADE NO ENSINO: O QUE E CAUSAR O
CONHECIMENTO DO OUTRO

Em Summa Theologiae (1, q. 117, a. 1), Aquino define a causalidade docente como o
ato pelo qual um intelecto causa ci€ncia em outro por meio de signos sensiveis. O mestre ¢

causa instrumental eficiente, nao principal:

- Propde signos sensiveis — palavras, exemplos, textos — que, sob a acdo do
intelecto agente do aluno, tornam-se inteligiveis em ato.
- Nao infunde a forma, mas move o intelecto possivel ao ato por meio da

abstracao.

Ao explicar “o homem ¢ animal racional”, o mestre apresenta o signo verbal; o
intelecto agente do aluno abstrai a esséncia “humanidade” do fantasma sensivel. O mestre ¢
causa segunda, Deus ¢ causa primeira da luz intelectiva. Essa causalidade ¢ natural, eficiente e
comunitaria, compativel com a lectio e a disputatio universitaria. Aquino supera a aporia
agostiniana — “ninguém ensina ninguém” — e a passividade aviceniana, estabelecendo o

magistério como ato racional pelo qual um intelecto causa ciéncia em outro, sem prejuizo da



83

dependéncia tltima de Deus. A superagdo dessas aporias metodologicas ndo se resume a um
ajuste pedagogico; ela constitui uma manifestagdo crucial da originalidade tomasiana. Ao
definir o mestre como uma causa eficiente instrumental, Aquino confere dignidade causal ao
intelecto humano e, por extensdo, a mediagdo corporea (pelos signos sensiveis) no processo
de conhecimento. O ensino deixa, assim, de ser um evento mistico ou puramente emanativo
para se consolidar como uma pedagogia racional, na qual o mestre ¢ um verdadeiro causador
da ciéncia no aluno. Esta formulacdo final ndo s6 legitima a prdxis institucional das
universidades emergentes, mas também assegura a coeréncia do sistema de Aquino ao
harmonizar a finitude da criatura com a eficécia da ratio, permitindo que a busca pela verdade

seja um empreendimento humano e comunitario.



84

CONSIDERACOES FINAIS

A reflexdo desenvolvida ao longo deste trabalho exige, por fim, um esclarecimento
quanto ao sentido em que se afirma a originalidade do pensamento de Tomas de Aquino.
Originalidade filoséfica ndo deve ser compreendida aqui como ruptura com a tradicdo ou
criacdo ex nihilo, mas como a capacidade de responder de modo préprio a problemas reais,
assumindo criticamente os referenciais herdados. Nesse sentido, um pensador ¢ original
quando nao se limita a reproduzir posi¢des anteriores, mas quando reorganiza conceitos,

estabelece distingdes e oferece solugdes que ndo estavam previamente dadas.

E nesse horizonte que se deve compreender o método tomasiano, especialmente no
interior do respondeo. Longe de ser um momento meramente conclusivo ou sintético, o
respondeo constitui o espaco no qual Tomas formula sua posicdo propria, enfrentando
objec¢des reais e articulando, de modo rigoroso, elementos da l6gica, da filosofia e da teologia.
A originalidade ndo reside apenas nos conceitos mobilizados, mas no modo como sao

organizados e postos em funcionamento na resolu¢do dos problemas.

Essa perspectiva permite compreender que tanto a sintese quanto o comentario podem
assumir carater genuinamente filoséfico e original. No caso de Tomas, o didlogo com
Aristoteles e com Agostinho ndo se reduz a repetigdo ou a adaptagdo doutrindria. Ao
contrario, trata-se de uma apropria¢do critica que introduz deslocamentos conceituais
decisivos, como a tematizagdo explicita da finitude do intelecto humano e a distingdo real
entre esséncia e existéncia. Desse modo, a leitura de Tomas como mero “Aristoteles batizado”
revela-se insuficiente para dar conta da complexidade e da autonomia de seu pensamento.
Assim, a originalidade tomasiana manifesta-se menos na nega¢do da tradicdo e mais na
capacidade de reorganiza-la a partir de um método rigoroso de investigacao racional, no qual

a tradi¢ao nao ¢ abandonada, mas transformada em espago vivo de pensamento.

A tese central, validada ao longo da investigagdo, demonstra que a contribuicdo
tomasiana se configura como uma sintese superadora, que ndo apenas integra influéncias
arabes, judaicas e gregas, mas reconfigura o proprio estatuto da ratio humana e,
subsequentemente, a metodologia da transmissdo do conhecimento no Ocidente latino. As
premissas para a fundacdo da originalidade tomasiana foram estabelecidas ao demarcar o
fundamento epistemologico e metafisico do intelecto humano (Partes I e II, implicitas no

desenvolvimento do pensamento). Trabalhamos a distingdo crucial entre a finitude da criatura



85

e o Esse Ipsum divino. Esta distingdo ¢ central: ao contrario da tradi¢do agostiniana, que
pressupunha a imediata dependéncia da Iluminagdo Divina para cada ato de conhecimento
verdadeiro (III.2), Aquino postula que a luz intelectiva ¢ uma poténcia criada e natural da

alma.

O cerne desta fundacdo reside na aceitacdo do intelecto agente como faculdade
imanente e na afirmagdo de que nihil est in intellectu quod non prius in sensu. Este realismo
sensorial e abstrativo ndo ¢ apenas um retorno a Aristoteles; ¢ um requisito sine qua non para
a autonomia limitada da razao finita. Tal base permitiu a Aquino desativar a necessidade de
iluminacdes especiais continuas, preparando o terreno para uma pedagogia que pudesse ser

simultaneamente racional, publica e eficaz.

A transi¢do para a Parte III situou a problematica no contexto histdrico e institucional
do Renascimento do Século XII e da consolidagao das Universidades. A ratio escolastica —
expressa nos métodos da lectio, disputatio e praedicatio (111.3.1) — exigia uma justificativa

filosofica para o magistério que superasse a Causalidade Ocasional agostiniana.

Aquino respondeu a esta exigéncia com a formulacdo da causalidade pedagogica
(I11.3.2), que constitui o ponto mais alto da sua originalidade metodoldgica. O mestre humano
¢ definido como Causa Eficiente Instrumental do conhecimento no discipulo. Este conceito se

apoia na analogia ars imitatur naturam:

- Na Invengao (/nventio), a razao natural caminha sozinha, aplicando principios
universais inatos para atingir conclusdes desconhecidas.

- Na Disciplina (Disciplina), o mestre imita esse movimento natural, mas o induz
externamente, fornecendo a matéria proxima — os signos sensiveis organizados

logicamente (silogismos, palavras, demonstracdes).

O mestre, portanto, ndo infunde o saber, mas move o intelecto do aluno ao ato de
inteligir, atualizando uma poténcia que ja& estava presente. O sucesso da universidade
medieval e a forca da teologia escolastica dependem diretamente desta revalidacdo da

efetividade docente.

r

A eficacia do mestre como causa instrumental € intrinsecamente vinculada ao

Realismo Moderado de Tomas de Aquino, que se distingue tanto do Realismo “Exagerado”



86

(Platdo) quanto do Nominalismo. O Realismo Moderado garante a objetividade da forma e,

consequentemente, a verdade do ensino, nos seguintes termos:

- O Universal in re: A esséncia da coisa, o universal, existe na realidade concreta, unida
a matéria (in re). O mestre ndo ensina a partir de ideias separadas, mas a partir de uma
realidade objetiva e inteligivel.

- O Universal post rem: O ato de conhecer exige que o intelecto agente, por abstragao,

separe a forma da matéria, tornando-a inteligivel.

Neste cenario, a posicdo de Tomas de Aquino sobre o mestre ganha uma camada
adicional de sentido: a palavra do mestre € eficiente porque, ao propor o signo, ela remete
diretamente a forma inteligivel que estd contida na realidade e que o intelecto do aluno tem a
poténcia de extrair. O mestre ndo inventa a verdade, nem a recebe pronta de uma fonte
exterior (divina ou astral); ele manipula e organiza a matéria do conhecimento de tal forma
que o processo natural de abstracdo se acelera e se conclui. O Realismo Moderado ¢, portanto,
a condi¢do ontoldgica para que a mediacdo pedagdgica seja um ato causal genuino, e nio

meramente um aviso ou um lembrete.

Finalmente, a conclusdao sobre a causalidade do mestre impde a exploragdo da
Corporeidade em Tomdas de Aquino. O ensino, segundo a defini¢do tomasiana, depende da
mediagdo corpdrea, pois o mestre utiliza signa sensibilia (palavras, escrita, gestos) € o
discipulo s6 pode inteligir através do fantasma (phantasma) — a imagem sensivel retida nas

poténcias do corpo.

Esta dependéncia da sensorialidade para o conhecimento e, por extensao, para a sua
transmissdo, ¢ uma forte confirmagao da antropologia hilemoérfica de Aquino. O ser humano ¢
uma unidade substancial de alma e corpo (forma corporis), e ndo uma alma acoplada a um
corpo, como na tradicdo platonica. O ato de aprender, ao exigir a continua conversio ad
phantasmata (conversao as imagens sensiveis), torna o processo de ensino-aprendizagem um
ato intrinsecamente corpdreo-espiritual. A originalidade de Tomds de Aquino ndo se
manifesta na criagdo de um novo sistema do zero, mas na arquitetura de uma sintese racional
que, ao revalidar a razao e a natureza humana, solucionou os dilemas epistemolédgicos do seu
tempo. Ao conferir ao mestre o estatuto de causa eficiente e ao fundamentar o saber no
Realismo Moderado, Aquino legitimou a ratio como mediadora da verdade e fundamentou os

pilares do ensino sistematico que caracteriza a civilizacdo ocidental.



87

A luz do percurso desenvolvido, a epistemologia tomasiana revela-se particularmente
relevante para o debate contemporaneo sobre o conhecimento, ndo por oferecer respostas
prontas aos problemas atuais, mas por fornecer uma arquitetura conceitual capaz de evitar
impasses recorrentes do pensamento moderno e pos-moderno. Ao reconhecer
simultaneamente a objetividade do real e a condi¢@o finita do intelecto humano, Tomas de
Aquino oferece uma via alternativa tanto ao objetivismo rigido, que ignora a mediacdo do
sujeito, quanto ao subjetivismo radical, que dissolve a verdade na perspectiva individual. Sua
concepcao de verdade, fundada na relagdo entre intelecto humano, realidade criada e intelecto
divino, preserva a inteligibilidade do mundo sem absolutizar o conhecimento humano. Nesse
sentido, a epistemologia tomasiana permite repensar o estatuto do erro, do limite e da
incompletude ndo como falhas a serem eliminadas, mas como elementos constitutivos do
proprio ato de conhecer. Tal perspectiva mostra-se fecunda para uma reflexdo filoséfica
contempordnea que busca recuperar a racionalidade sem reduzi-la ao calculo técnico,
reafirmando o valor do conhecimento como busca ordenada da verdade e ndo como mera

producao de representagdes funcionais.



88

ANEXO I - QUADRO - OPERA OMNIA”

Sinteses Teologicas

Suma Contra os Gentios (1259-1264)
Suma Teologica (1265-1273)

Questoes Disputadas

Sobre a Verdade: 29 questdes em 253 artigos (Paris,
1256-1259);

Sobre a poténcia: 10 questdes (Roma, 1265-1266);

Sobre o mal: 16 questdes (Roma 1269-1271);

Sobre as criaturas espirituais: 11 artigos (1267-1268);
Sobre a alma: 21 artigos (Paris, fevereiro a abril de 1269);
Sobre as virtudes em geral (1266-1269);

Sobre a Caridade (1266-1269);

Sobre a correcdo fraterna (1269-1272);

Sobre a Esperanca (1269-1272);

Sobre as virtudes cardeais (1269-1272);

Sobre a unido do Verbo Encarnado: 15 artigos
(Paris, inicio de 1272).

Questodes
Quodlibetales

Quodlibetum I (1269);
Quodlibetum IT (1269);
Quodlibetum III (1270);
Quodlibetum IV (1271);
Quodlibetum V (1271);
Quodlibetum VI (1272);
Quodlibetum VII (1256);
Quodlibetum VIII (1265-1267);
Ouodlibetum X (1265-1267);
Quodlibetum X (1265-1267);
Quodlibetum XI (1265-1267);
Quodlibetum XTI (1270)

Apologética

Sobre as razdes da fé contra os sarracenos, gregos e
arménios (1261-1264);

Contra os erros dos gregos (1261-1264);

Contra os impugnadores ao culto e a religido de Deus
(1256);

Sobre a perfeicao da vida espiritual (1269);

Contra a doutrina dos que defendem a nao entrada na vida
religiosa (Paris, 1271).

Discursos de

Sobre a recomendacdo e divisdo da Sagrada Escritura
(1252), em sua aula inaugural como bacharel da

abertura Sagrada Escritura.
e Os artigos da fé e a os sacramentos da Igreja (1261-1268);
e Compendio de Teologia (1269-1273);
e Sobre as substincias separadas ou sobre os anjos
Tratados (1261-1269);
Dogmaticos e Sobre a eternidade do mundo contra os murmurantes

(1270);

> MONDIN, Battista. Diciondrio enciclopédico do pensamento de Sdo Tomds de Aquino. Sdo Paulo: Edigdes

Loyola, 2023.



89

Resposta ao Irmdo Jodo de Vercelli, Mestre-geral da
Ordem, acerca de cento e oito artigos tomados da obra de
Pedro de Tarantasia (1265-1266);

Resposta ao Irmdo Jodo de Vercelli, Mestre-geral da
Ordem, acerca de quarenta e dois artigos (1271);

Resposta a Bassiano de Lodi acerca de trinta e seis artigos
(1269-1271);

Resposta a Gerardo de Besangon acerca de seis artigos
(1269-1271);

Resposta a Bernardo Ayglier, Abade de Montecassino
(1274)

Moral

Sobre a sorte (1269-1272);

Sobre os juizos dos astros (1269-1272);

Sobre a compra e a venda (1262):

Sobre a forma da absolvi¢ao (1269-1272):

Sobre as falhas em segredo (1269);

Sobre reino ou sobre o regime dos principes: concluido por
um

secretario (Roma 1265-1267);

Sobre o governo dos judeus (1261-1272).

Liturgia

Oficio para Solenidade de Corpus Christi (1265):
Preces piedosas (a partir de 1264):

Para a remissao dos pecados;

Para obter as virtudes;

Para a ag@o de gragas;

Para a contemplagao;

Perante a imagem de Cristo;

Para antes da comunhao;

Para depois da comunhao;

Para depois da elevagdo do Corpo e do Sangue de Cristo;
Para a Santissima Virgem Maria;

Antes do estudo e da pregagao;

Dezenas de conferéncias e sermoes.

Filosofia

Sobre ente e a esséncia (Paris, 1252-1256);

Sobre os principios da natureza (1255);

Sobre a natureza da matéria e as dimensdes infinitas
(1252-1256);

Sobre as operagdes ocultas da natureza (1269-1272);

Sobre a mistura dos elementos (1273);

Sobre o movimento do coragdo (1273);

Sobre a unidade do intelecto contra os averroistas (1270);
Sobre as faldcias, para certos nobres artistas (1245 ou
1273)

Sobre a natureza do género;

Sobre os quatro opostos;

Sobre as proposi¢des modais;

Sobre a demonstracao;

Sobre o principio da individualizagao;
Sobre os instantes;




90

Obras com datas
indeterminadas

Sobre a natureza da palavra do intelecto;
Sobre a diferenga da palavra divina e humana;
Sobre a natureza do acidente.

Sobre 0 modo de estudar;

Sobre a imortalidade da alma.

Comentarios
Biblicos

Antigo Testamento:
Exposicao literal de Isaias (1249-1252);
Exposicao literal de Jo (1261-1264);
Leitura sobre os Salmos (1272-1273);

encontrado);
Exposicao sobre Jeremias (1252-1253);
Leitura sobre as Lamentacdes de Jeremias (1252-1253).
Novo Testamento:
Catena Aurea (1261-1267)
-Mateus (1261-1264)
-Marcos (1265)
-Lucas (1266)
-Jodo (1267)
Leitura sobre o Evangelho de Mateus (1256-1259);
Sobre o Evangelho de Jodo (1267-1272);

Sobre a Primeira Epistola de Paulo aos Corintios:
- Exposigdo (1272-1273)
- Leitura (1259-1265)
De 1259-1265, Leituras:
Sobre a Segunda Epistola de Paulo aos Corintios;
Sobre Galatas;
Sobre Efésios;
Sobre Filipenses;
Sobre Colossenses;
Sobre Tessalonicenses I;
Sobre Tessalonicenses 11;
Sobre Timoteo I ¢ 1I;
Sobre Tito;
Sobre Filemon,;
Sobre a Epistola aos Hebreus.

Sobre o Cantico dos Canticos (1273 — texto perdido/nao

Sobre a Epistola de Sdo Paulo aos Romanos (1272-1273);

Comentarios a obras
de Aristoteles

Sobre o De Anima: 3 livros (1267-1269);
Sobre o Acerca da sensagdo e do sensorial (1267-1269);

(1267-1269);
Sobre a Fisica (Paris, 1268-1269);

Sobre a Politica (1269-1272);
Sobre o Acerca da interpretacdo (Pais, 1270-1271);

1269-1272);

e Sobre os livros da Etica a Nicomaco: 10 livros (Paris,

1271);
® Sobre o Céu ¢ o mundo (Napoles, 1272-1273);

Sobre o Acerca da memoria e da reminiscéncia

Sobre a Metafisica: 12 livros (Paris-Népoles, 1269-1272);

Sobre os Analiticos Posteriores: 2 livros (Paris-Napoles,




91

Sobre o Acerca da Geragdo e da Corrupcao (Napoles,
1272-1273);
Sobre os Meteorologicos (Paris ou Napoles, 1269-1273).

Comentarios a
Tedlogos

Escrito sobre os quatro Livros de Sentencas, do Mestre
Pedro Lombardo (12541256);

Exposicao sobre a Primeira Decretal (1259-1268);
Exposicao sobre a Segunda Decretal (1259-1268);

Acerca da Trindade, de Boécio (Inacabado, 1257-1258);
Exposicao sobre o Acerca das hebdomadas, de Boécio:
(inacabado -Paris, 1258-1257);

Exposi¢do sobre o Acerca dos nomes divinos, de Dionisio
(Roma, 1261);

Exposicdo sobre o Livro das causas (Paris, 1271-1272).

“Ultima hominis felicitas est in contemplatione veritatis”

(Tomas de Aquino, Summa contra Gentiles, 111, 37).



92

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

A
ABELARD, Peter. Sic et non: a critical edition. Chicago: University of Chicago Press, 1978.

AGOSTINHO. A doutrina crista. Trad. Nair de Assis Oliveira. Sdo Paulo: Paulus, 2021.
. ATrindade (De Trinitate). Trad. Frei Agustino Belmonte. 4. ed. Sao Paulo: Paulus,
1995.

. De la Doctrina Cristiana. In: Obras de San Agustin, Tomo XV. Trad. Balbino
Martin. Madrid: BAC, 1957.

. De Magistro. Ed. bilingue. Trad. Antonio A. Minghetti. Porto Alegre: Editora Fi,
2015.

. O mestre. Trad. Angelo Ricci. In: Os Pensadores. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980.

AMEAL, Jodo. Sao Tomas de Aquino. Porto: Tavares Martins, 1938.

ANSELMO DE CANTUARIA. Monolégio; Proslogio; A verdade; O gramatico. Trad.
Angelo Ricci. In: Os Pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1973.

AQUINO, Tomas de. Comentario aos Segundos Analiticos. Campinas: Editora Unicamp,
2021.
. Exposicao sobre o Credo. Sao Paulo: Loyola, 2002.
. O ente e a esséncia. Trad. C. A. do Nascimento. Petrépolis: Vozes, 1995.
. Questdes disputadas sobre a verdade. Sao Paulo: Ecclesiae, 2023.
. Suma contra os gentios. Colecdo completa. Sdo Paulo: Loyola, 2015.
. Suma Teologica (Vol. 1 — Questdes 1-43). Sao Paulo: Loyola, 2003.
. Suma Teologica (Vol. 2 — Questdes 44-119). Sao Paulo: Loyola, 2005.
. Suma Teoldgica. Cole¢do completa. Trad. Alexandre Corréa. Campinas: Ecclesiae,

2017.

ARISTOTELES. De anima. Trad. Maria Cecilia Gomes dos Reis. S3o Paulo: Ed. 34, 2006.
. De anima (Da alma). Trad. Edson Bini. Sao Paulo: Edipro, 2018.

. Metafisica. Trad. Edson Bini. Sao Paulo: Edipro, 2012.

. Metafisica. Trad. Giovanni Reale; Marcelo Perine. Sao Paulo: Loyola, 2015.

. Posterior Analytics. Trad. Jonathan Barnes. Oxford: Clarendon Press, 1993.



93

AYOUB, Cristiane N. A. Iluminag¢do trinitiria em Santo Agostinho. Sao Paulo: Paulus,
2011.

B
BACHELARD, Gaston. Epistemologia. Barcelona: Anagrama, 1974.

BARRY, C. M. Peter of Ireland, Teacher of Aquinas — Irish Philosophy. Disponivel em:
https://www.irishphilosophy.com/2013/07/05/peter-of-ireland/. Acesso em 21 set. 2024.

BIBLIA SAGRADA. Edicéo de Jerusalém. Sio Paulo: Paulus, 2008.

BIRD, Otto. Como ler um artigo da Suma. Campinas: [FCH/UNICAMP, 2005. (Textos
didaticos, n. 53).

BROWER, Jeffrey E.; GUILFOY, Kevin (Org.). The Cambridge Companion to Abelard.
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

C

CALIXTO, P. Creatio numerorum, rerum est creatio. Basiliade Revista de Filosofia, v. 3,

2021.
CLANCHY, M. T. Abelard: A Medieval Life. Oxford: Wiley-Blackwell, 1999.

COPLESTON, Frederick. A History of Philosophy: Medieval Philosophy. Vol. II. New
York: Image Books, 1993.

F

FALQUE, Emmanuel. Limite Teolégico e Finitude Fenomenolégica em Tomas de Aquino.

Translatio — Revista de Traduc¢do e Resenha, 2024.



94

G

GILSON, Etienne. A existéncia na filosofia de S. Tomas de Aquino. 2. ed. Sio Paulo:
Madamu, 2022.
. The Christian Philosophy of St. Thomas Aquinas. Notre Dame: University of
Notre Dame Press, 1994.
. O Tomismo: introducao a filosofia de Santo Tomas de Aquino. Sao Paulo: WMF

Martins Fontes, 2024.

GOMES, P. A evolu¢dao do problema da definicio da verdade nos textos de Tomas de
Aquino. Dissertacao (Mestrado). UFPR, 2019.

GONZALEZ, Angel Luiz. A metafisica tomista: interpretacdes contemporaneas. Revista

Aquinate, n. 7, 2008.

K
KRETZMANN, Norman. The Metaphysics of Theism. Oxford: Clarendon Press, 1997.

KRETZMANN, Norman; KENNY, Anthony; PINBORG, Jan (Org.). The Cambridge
History of Later Medieval Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 1982.

L

LEFF, Gordon. Paris and Oxford Universities in the Thirteenth and Fourteenth
Centuries. Oxford: John Wiley & Sons, 1968.

LIBER PSALMORUM. Nova Vulgata. Disponivel em:

https://www.vatican.va/archive/bible/nova_vulgata/. Acesso em 1 ago. 2025.

LOSSKY, Vladimir. Teologia Mistica da Igreja do Oriente. Sdo Paulo: Paulus, 2005.



95

LUSCOMBE, David E. The School of Peter Abelard. Cambridge: Cambridge University
Press, 1969.

M

MARENBON, John. The Philosophy of Peter Abelard. Cambridge: Cambridge University
Press, 1997.

MONDIN, Battista. Dicionario enciclopédico do pensamento de Santo Tomas de Aquino.
Sao Paulo: Loyola, 2023.
. Dizionario enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino. Bologna: ESD,

2016.

|
PETERSON, M. Allen. Introducao a Filosofia Medieval. Fortaleza: Ed. UFC, 1981.

PLATAO. Cratilo. Trad. C. A. Nunes. 2. ed. Belém: UFPA, 1988.

. Dialogos — A Republica. Trad. Leonel Vallandro. Rio de Janeiro: Tecnoprint, 1971.
. Fédon ou da Alma. Trad. Marcio Pugliesi; Edson Bini. Sdo Paulo: Hemus, 1981.

. Ménon. Trad. Maura Iglésias. Rio de Janeiro: PUC-Rio; Sao Paulo: Loyola, 2001.

. Republica. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 2. ed. Brasilia: UnB, 1996.

. Teeteto e Cratilo. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: UFPA, 1988.

PSEUDO-DIONISIO AREOPAGITA. Teologia Mistica. Trad. Mario de Carvalho. In:
Medievalia: Textos e Estudos. Portugal: Fundacdo Eng. Antonio de Almeida, 1996.

R

REALE, Giovanni. Histéria da Filosofia. Vol. II. Sao Paulo: Paulus, 2005.



96

RUSSELL, Bertrand. Historia da filosofia ocidental. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015.

STUMP, Eleonore. Aquinas. London: Routledge, 2003.

STUMP, Eleonore. Expiacao. Vigosa: Editora Ultimato, 2024.

T
TAYLOR, Richard C. Aquinas and the Arabs. Milwaukee: Marquette University, 2013.

TORRES, Graziele de Oliveira Mary. A relagdo entre a verdade e o conceito de signo na

obra De Magistro de Agostinho. Dissertagdo (Mestrado em Filosofia). UFJF, 2019.



